भीमब्-चल्लभाषायं-महाप्रभु-बिरचित-योदश-प्रत्यात्तर्गती-द्वादश-प्रयोदशी-प्रत्यी -जन्मेटः

### चतसभिष्टोकाभिः समलंकतः

१. श्रीकल्याणरायाणाम् २. श्रीपुरुयोत्तमानाम ३ श्रीवल्लभानाम् ४. श्रीवासकृष्णानाम्

परिक्षिष्टक्ष्योपेतः 🍃

१. 'पूर्णो भगवदीया' इत्यत्र श्रीहरिरायाणा स्वतन्त्रलेख

२ 'शेप व्यास' इत्यत्र श्रीशाना स्वतन्त्रलेख

पञ्चपद्यानि

5480s

टीकाइयसमलकुतानि श्रीहरिरायाणा २. श्रीवृक्ष्योत्तमानाय

श्रीमद्—वह्लभावायं—महाघम्—वशावतत्त—तित्यलीला—हियत—गोस्वामिथी १००८ श्रीवह्लभलालः—महाराज—शीरवेतेषा—हमृतौ—तेषा—शीमती —रलप्रभा—बहुबी—महाराजश्रीखेतामि —प्रकाशितौः



गोस्वामिश्री १००८ श्रीजल्छभछाछजी महाराज

### ॥ श्रीकृष्णाव नमः ॥ ॥ श्रीमवाचार्यचरणकमलेक्यो नमः ॥

### <sup>ाचायचरणकम∞म्या</sup> ममः ग्र**न्थ-परि**चग्र

जलमेद तथा पञ्चपवानि ग्रन्थ यन कहा और किसके लिए लिखे गये इसका विवरण कही मिलना नहीं है

जलभेदमे भगवस्क्याके वक्ताके उत्तम मध्यम तथा कृतिष्ट स्वरूप निर्धारित किये गये हैं, तथा पञ्चपद्यानिम स्रोताके उत्तम मध्यम और कृतिष्ट स्वरूप निर्धारित किये गये हैं यद्यपि भागवतके प्रथम स्कृत्यका भी वर्ष-विषय यही है किरमी सर्वादामे दोना प्रन्य प्रथम स्कृत्यपा ही अनुसरण करते हैं ऐसा नहीं कहा जा वक्ता है

भागवतके प्रयम स्कल्यमे स्वयम् भोगवतके वक्ता तया स्रोता के उत्तम-मध्यम-किन्छ अधिकारीका किन्याण किया गया है जबित इन जकभेद और पञ्चपद्मानि में भागवतीकत यर्म प्राप्त राज्या कि स्वयाण किया गया है जबित इन जकभेद और पञ्चपद्मानि में भागवतीकत यर्म प्राप्त राज्या के अवग-मप्प-कित्य अधिकार के अवग-मप्प-कित्य अधिकार को अवग-मप्प-कित्य अधिकार का विवेचन किया गया है यहा भागवतपुराणके प्रवचन या श्रवण का प्रश्न नहीं है अचितु भागवतनुत्ताम् यो भावानुके स्वरूप गुण एवम् जीलाओं के प्रवण-स्मरण-कीर्तनके एक व्यापक सन्दर्भ ही श्रीकृत्व अवग्व सन्दर्भ ही श्रीकृत्य अवग्व सन्दर्भ ही श्रीकृत्य अवग्व अवग्व सन्दर्भ ही श्रीकृत्य अवग्व अवग्व प्रवच्या विवास सन्दर्भ ही श्रीकृत्य अवग्व अवग्व प्रवच्या प्रवच्या विवास ही श्रीकृत्य ही अवग्व साम-

यदौपनिषद ज्ञान श्रीभागवतमेव या । विजनामेव तक्कि स्वात्स्त्रीशद्वाणा ततोन्यया ।।

(भाग नि ३।१७८)

अर्थ औरनिषद तथा श्रीभागवतके ज्ञान का अधिकार उपनयन संस्कारवाले द्विजोका ही होता है—अनुपनीत स्त्री या सुद्रों का नहीं

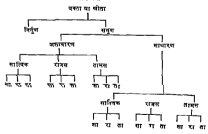
आजवे ल विल निकली वन्दा एकितित करनेके लिए होती भागवत सन्पाहकी हास्यास्थर रीतित विपरीत भागवत अवन्त और अवग के कुछ गम्भीर विषय श्रीमहाजय स्थीकारती ह अतएव आजा गरते हैं नि 'भागवन प्रसंगो न यथाकपिव्य यजनुजीवन कर्तव्य किन्तु महान्तरंकेन वहन शुद्धास्तीर्धनिरता प्रार्थवपुस्तदेव प्रमा कर्तव्य एताद्वीपि श्रीतिर न सहसा भागवत वन्तव्य किन्तु तर्हहरयभवगाधीव रीतिरिय सदा' (भाग ति ११२२-२५) अर्थ जेते मनमे आये बेते, जहा मनमे आजाने वही, भागवत्ता प्रसंग छेत नही देना चाहिये किन्तु अतेक महापुरूप तीर्थवामीत्रत्त शुद्ध शोजामा ब्रारा प्रार्थना किये जानेपर ही मागवतका प्रसंग छेडना नाहिये किर ऐसीके सम्मुख भी सहसा महा—महले श्रीताकी हार्दिक उत्तरन्तवाजानी यही रीति यो आदि—प्रयन्तवकात्रामती यही रीति प्रार्थना वाहिय कराविन स्वर्णन स्वर्या स्वर्णन स्वर्णन स्वर्णन स्वर्णन स्वर्णन स्वर्णन स्वर्या स्वर्णन स्वर्णन स्वर्णन स्वर

या रपयों के बत्तीभृत होरूर स्वयम्को भागवतम्बन्धनने योग्य अधिकारी मान बेटले हैं और यन-तत्र-संबंध प्रवत्ता करें, कमा जाते हैं हो भागवतके अयधन पाठन या पठन का अधिकार तो हुए भागवतीक्त धर्म पालनेक जीवकारी भी वे रह नहीं जाते हैं— 'ये पुनरेतानि बास्याय्या-भिरार स्वयापि पाठापिकारभागस्यन्ति तेमा भारत्यापितोयराहेल श्रीभागवत्रपर्यव्यनपि-कार कि तुम गाठे. नतु आवाणीय वा विष्णामात्रां (भागवस्य ११३१२)

यहा जरुमेद और पञ्चगवानि में किन्तु जिस बनता या श्रीताकी आदर्य माना गया है उन्नक्ता उपनीत या द्विज होना अनिवार्य नहीं है क्योंकि इस बन्ताका वेदादि सारतीका अवनकत्ती होना में आवरयक नहीं है वैदादि सारतीस अविरुद्ध अगवस्वरूप-गुण-शैलाक निव्योज अहनिव बिन्तामें सम्मेन तरप होना ही यहा पर्याप्त है मागवरामे आता है कि

> तद्वाग्विसर्गो जनतायविष्ठयो यस्मिन्त्रतिस्ठीकम्बद्धवरयपि । नामान्यनम्तस्य यशोकितानि य— च्छण्वन्ति गायन्ति गणन्ति साघव ॥

अंतएव भागवतमे वक्ता और श्रोता के उन्नीस भेद माने गये है यथा अधिकारी



इस वर्गीकरणमे निर्मुण अधिकारी उत्तम माना गया है असाधारण अधिकारीके साित्यक-साित्यक राजस-साित्यक आदि नौ भेद होने हैं, ये मध्यम अधिकारी है, इसी तरज़ साधारण अधिकारीके भी पूर्वोक्त रोितिके अनुसार नौ भेद होते हैं और इन्हें किनट्य माना जाता है यह उत्तम-मध्यम-किन्छिट काम मित्र वैराग्य तथा दिविध भान (अनुभवपंत्यसाधी अर्थज्ञान तथा अनुभविद्दिन केवल द्याध्विक ज्ञान) की चारो कसोटीपर खरे उत्तरनेवाले को उत्तम, अनुभवपंवसाधी अर्थज्ञान तथा भिन्त इन्हेंचर भी वैराग्यरहित होनेपर मध्यम; तथा वैराग्यरहित केवल द्याध्विक ज्ञान एवम् भिन्तवाले अधिकारीकी कनिष्ठ कथा मानी जाती है

तबनुतार ही जलके भेद भी सुवोधिनीम उन्नीस ही माने गये हैं, जहा श्रीमहाप्रमु यह विवेचन करते हैं कि "उनीस मेद होनेपर भी बहुता हुआ जल और स्विप्त जल में दो पुष्प भेद हैं ' (इ. मुबो राजाश्च) जबिक यहा जल और वक्नुभाव दोनोंके बीस भेद स्वीकारे यहे हैं इससे भी यही सिद्ध होता है कि प्रथम स्कन्यमें निर्धारित अधिकारभेद देवल भागन्ततके सत्वमंत्र हो विविध्त है जबकि यहा भगवस्वस्था भगववृत्ताचा या भगववृत्ताचा का भगयवतानुतारी या मागवत-अविरोधी होना श्रीनार्थ होने हैं त्वस्ताका भी भगवत्त्र गुर्वार मा भगवत-अविरोधी होना अनिवार्य है। परन्तु एतावता अधेक वक्ताका भागवतपुराणपर प्रवक्तकारी होना आवस्यक नहीं है यहां तो पुष्टिमार्गीय श्रोताको भगवत्त्वाका श्रवण-स्मरण-कोर्तन केंग्ने वक्ताके सर्वांग प्रारा सम्पत्न करना चाहिये वही विविध्त सन्दर्भ है आएए श्रीताक भी उन्नीत सेव दि स्वालाकर केंग्न वक्ताके सर्वांग करते स्वार केंग्न वक्ताक सर्वांग सर्वे क्षात्र केंग्न वक्ताक सर्वांग सर्वे क्षात्र केंग्न वक्ताक सर्वांग करते स्वार केंग्न वक्ताक सर्वांग सर्वे क्षात्र केंग्न वक्ताक सर्वांग सर्वांग सर्वांग सर्वांग वार सेव ही दिवांगों में है अतएव उन्नीत की दे वीत के में स्वार विवार मुक्त मानना चाहिये

कलत पुराणप्रवचनको अनिवार्य तार्त उपनवन-सन्कार या द्विजरव अववा पुरप होना भी यहा अनिवार्य नहीं कमता है- परंजु इसके विवा अन्य गुण जो भागवतके बस्ताकी उत्तम-तार्क गरिपायक है यथा उसके स्वसाप्तरीयकी परंपरांक अनुसार सनुरुपके मुख्ती भागव-द्कीला एवस् सिद्धानेत का अवण किये हुए होना, स्वयम धर्माधाजनके हेलु भावदरकाम प्रवृत्त न होना एवस् ज्ञान-भवित-वैराग्य-सम्बद्ध होना आहि, उन्हें इस सन्दर्भम भी आवश्यक माना जा सन्ता है- "वक्नाधिकारी सर्वज्ञ सम्प्रदायेन सन्युत्तात् श्रुतमानवतो भनतो..." (भाग नि ११२३).

जोवन की सबसे वडी उपलब्धि, श्रीमहाप्रमुवे अनुसार, चित्तका श्रीकृष्णमे तन्मय हो जाना है इसके दो साधन दिखलाये गये—

> १) तदाश्यय— प्रपत्ति २) तदीयता— भनिन

विवेकधेयांत्रय ग्रन्थमे तदाश्रयके उपायरूप विवेक धेयै एवम् अनन्याश्रय का निरूपण किया गया है इसी तरह तशीयतीके उपायरूप आत्मनिवेदन सर्वसमर्पण, सर्वसायसे तनुवित्तजा सेवा, भगवस्क्रपाका श्रवण-स्मरण-कीर्तन आदिका सिद्धान्तरहृस्य नवरस्न चतुरस्त्रीकी सिद्धान्तमुक्तावली तथा भक्तिवर्धिमी मे निरूपण किया गया है.

इन सभी विकृष्य और अनुकल्प द्वारा भर्मितमार्गने भगवरकवाकी असाधारण महत्ता एवम् उपादेपता स्पन्न होती है भगवर्षत्यामा वनसाकी अपेक्षा रहती है अवणाय, तथा भौताकी अपेक्षा रहती है कीतेनादे. स्मरण स्वतः भी मस्भव है परन्तु किरसी किसी समात्रधील भगवदीवनी ससमातिम भगवरसमराका एक अलग ही रूप निवस्ता है इससे सपेंद्र नहीं.

कुल मिलाकर थोता एवम् वक्ता दोनोंको मागदरूपाके ध्रवणायं एवम् कीर्तनामें पर-स्पर एक-वृत्तरे की अधेवा रहती ही है. ऐसी स्थितिम योग्य वक्ता तथा योग्य श्रोता के कमायोग केकल पानदरुकामी स्तामात होतेले असितु बीक्यानाके भी हुक होकि काय सण्डत होनेकी सभावना रहती है अतएव जलनेदमे योग्य वक्ताका स्वरूप श्रोताके श्रव-गागते क्यमे सम्मागा गाया है तथा पञ्चत्यानिमे योग्य श्रोताका स्वरूप वक्ताके कीर्य-नागहे क्यमे सम्मागा गाया है

नित्याभिक्यत्मीय श्रीहरिके सर्वेतागहारी एवम् सर्वे कुलकारी पृत्य भी नक्ताओं हे ह्रस्यके भावशत्रमे भरे होनेपर बुख न कुछ भिन्न रूप धारण कर लेते हैं जैसे जल स्वत श्रीतल हक्का अध्यक्तमपुर, सर्वताभक एवम् गायतामक होनेपर भी जिस आधारमूमिन (उदाहरण-तवा क्यानलाव-मानलाव-वा क्यान्या-वा क्या कुम होता है यहारे गुणयमिति पृत्य हो ला है, सेमें हो

तींतरीय बहिताक सातवं काण्डमें जलके तीम हम श्रुतिमें मिनाये गये हैं यथा (१) जूप (२) नहर (१) पंतर्भ मांची (४) नदीके जलमें बना गर्हा (५) गर्द नाले या मोरी वे जलमें बना गर्हा (६) नदीके जलसे बने बने दालनार (५) धेने लायक पानीधाले वहें सालाव (८) मुन्दर मरोजारि पूप्यक्षेत वहें सरोजर (१) छोट ताला (१०) भावजूल तालाव (११) वर्षांका जल (१२) वेदेजन-पसीना (१३) जलक्ष्यान-मरता (१४) औसके जलविष्टु (१५) वरसानी मरी-नालो जेया अस्पिर प्रवाहनाला जल (१६) वारह्मामी निव्योक्त नियम्गवंदा मान क्यां धन्तेवाना जल (१७) निरम्स उद्देशमाला में तिथा जिनसा जल वर्षा या धोम्मो बहुत था पदा ही (१८) सिनुस्म मिलवेबाली महानदिया (१९) समुद्र (२०) अन्य भी इनमें से भरे गये अथवा गिरे हुए जल

स्वभावत एकरूप भी जल अपने इन आधारोके गुण-धर्मीने अनुरूप अनेकरूपता प्रकट करता है. इसी तरह भगवान्के एकरूप गुण भी भगवत्क्याके वक्ताकी योग्यता एवम् भावो

के अनुरूप अनेकरूपता घारण कर छेते हैं. यथाः

(१) भगवद-गुणोका स्वर-ताल-लयाश्रित गान यरनेवाले विश्रुत गन्धवींके जैसे छोग कुएकी तरह होते हैं कुछ कुए मीठे जलके होते हैं तो कुछ खारे जलके मुख पवित्र शास्त्रीय माहातम्पवाले होते हैं यथा न्यप्रोध वृक्षसे उत्तरकी दिशामे स्थित कूप अथवा द्वारकाका दामोदरकूप या वजका गोपकूप कुछ कुए अपवित्र-मलिन जलवाले होते हैं ऐसे ही सभी भेद गायकोम भी होते हैं कुछ गायक स्वर तालके अगरूपेण भगवद्-वर्णनात्मक शब्दोका योजन करते हैं, तो कुछ गायक भगवद्-वर्णनात्मक शब्दोंके अगरूपेण स्वर तालका योजन करते हैं. प्रथम प्रकारके गायकोको सारे जलवाले कुएकी तरह समझना चाहिये और दूसरे प्रकारके गायकोको मीठे जलके कुएकी तरह गहरे कुएका जल ठडीमें गरम और गरमी ठडा लगता है. इसी तरह भावगाम्गियंदाले गायको ढारा किया गया भगवद् गुणगान सांसारिक तापसे तप्त श्रोताको आध्यात्मिक-आधिदैविक शीतलता प्रदान करता है, और सासारिक मोहसे जडीभूत-ठिहरते हृदयाको भगवद्-मावकी कुछ उप्मा भी इन गायको द्वारा किये गये मगवद्-गुणगानसे मिल सक्ती है

भववर्ष-पुण्यास । नार पराण व्याप सुनानेवाले नहरकी तरह होते है नहरका जल अपना-(२) पौराणिक - पुराणकथा सुनानेवाले नहरकी तरह होते है नहरका जल अपना-स्वयम्का नहीं होता किन्तु किसी नदी या सरोवर से जुडा हुआ होता है. इसी तरह पुराण-कथा मुनानेवाले वस्ताका भाव स्वयम् उतका न होकर केवल पुराणकथा करते समय कथा मुनानेवाले वस्ताका भाव स्वयम् उतका न होकर केवल पुराणकथा करते समय कयावेशसे प्रमुक्त होता है अतएव अश्रुपात यण्डावरोच या उल्लास केवल कमाकालमे ही

प्रकट होते हैं सर्वदा नहीं

(३) अपने कुटुन्बपोपण धन या यश की कामनासे जो कया करते है वे खतको जल पहुचानेवाली नालियोकी तरह होत है खेतकी नालीके जलका मुख्य प्रयोजन घान्योत्पादन है उसी तरह इन वक्ताओं की भगवत्कयांका भी मुख्य प्रयोजन ससार वढाना ही होता है अत वहीं फल श्रीताको भी मिलता है

(४) वेश्या या स्वैरिणी स्त्रियोते घिरे, यूत और मदापान आदि व्यसनोंसे प्रमत्त बक्ता नवीके जलसे बने गन्दे जलके गड्डेकी तरह होते है इन्हें बेदम 'प्रदर' कहा गया है तथा

इनका आचमन भी निषद्ध माना गया है

(५) भगवानक गुणगानको आर्त्रीविका बनाकर उदर या कुटुम्ब का गोपण करनेवाले गामक या भौराणिको के भाव, घरकी गन्दी मीरियोम ते निकलनेवाला मलिन जल चारो और फैल न जाये दक्षके लिए जो गड्डे लीदे जाते है उनम भरे हुए जल जेता अपनिव होता है जैते उस गन्दे जलका स्पर्ध अगुचिकर होता है बेते ही भगवद्गुणगानको आजीविका वनानेवालाका प्रवचन भी

- (६) निर्योके जलसे जैमे कही जलालय बनाया जाता है या कभी नेसांगक रूपसे स्वय-मेव भी बन जाता है इसी तरह गीता भागवत पाल्वराशादि भागवह शास्त्रोके निरन्तर अन्यासिक मेहिकह हुदय और पूर्विक भागवह-मात्रका एक विद्याल कलातात्वा मात्र जाता है बढ़े जलावायाका बल न तो पूर्वक कारण सूल सनता है और न उसे भेत और पशु मिलन हो बना सकते है और दसी तरह इन शास्त्राच्यावियाका भाग न तो सालारिक ताणीरे पर्यक्त होता की और न कुर्तक या अस्त्राग्वरा-वियक्तियानात्वा से प्रतिन ही.
- (७) स्वयम् निरन्तर जास्वास्यात करना एक बात है और श्रीतावे सन्बेहोको निवास्ण कर पानेका सामन्ये दुसरी बात है आ सन्देह निवास्क वक्ता मानो पीने लायक पानीवाले वर्दे जनायस्य ने तरह होते हैं एसे स्वत्थ निमंछ जलाशय कि जिनमे न नी पक और न पैवाल ही पैदा होते हो
- (८) स्वयन् भगवद्नाहत्रोका तिरुतर अध्यास तथा दूलरोके सन्देहोको भी निवारण करनेकी शमता होनेपर भी कभी-कभी वस्तामें स्वयम् भित-माव नहीं होता. परन्तु वह भी यदि प्रकट हो जाये तो ऐमे वस्ताको सुन्दर सरोजवाले राम सरोवरको तरह समझना चाहिये
- (९) नुष्ठ वनाओम भगवत्येम होता है पर वे स्वयम् अल्यव्यत होते है ऐसे बक्ताओकी छाट सालाबोकी तरह समबना चाहिये, जो स्वयम् स्वच्छ जलवाले होनेपर भी भीत जैसे पत्रभी द्वारा मानिन बनाये जा सकते हैं, अल्य जलराबोके कारण ही ऐसे ही अल्यश्नुताके कारण हमने भाव कुतकीय हुपित हो सकते हैं,
- (१०) जिन वनताओंने रवयम् न तो बाह्योय विषयोक्ता श्रवण भलीभाति किसी सद्यु-वके मुखते किया हो और न भगवद् मिवन ही जिनने पर्याप्त हो, फिर भी जिनकी निकास पर्यादरण-मानुष्टानम निष्ठा दृढ हो, ऐसाकी यदि भगवरत्या-प्रवचन करनेकी सृति जये ता दनने भार भी छोटे तलावकी सरह ही तमसन बाहिस छोट तलावका जल सीध्य ही मूल भी जाना है और सोध्य मिलन भी हो समझा है
- (२२) नवल तथो जान-वंदाग्याविकी साधनामें निरंत व्यक्तिन जब भगवरक्याका प्रव-रूपे हुए सिन्दें तो उनके भावको रहेवज्ञकाने तरह धमसना व्यक्तिय स्वेदजळ-यतीना भिग खाता है दर उनके परिध्यमना हा चातक होता है, परमु दुतरेने व्यक्ता यह नही होता इसी तरह प्यक्तिको तरवस्वयां या भनिताहीन पूर्वन जानवेदागय-माधना स्वयन् स्यक्तिक हारा तिए हुए आध्यातिमा परिध्यकी चातक तो होती है, परन्तु अन्य स्वेताओं लिये

- तो व्यर्थ हो !
- (१३) पर्वतनरसे गिरते जलप्रवात-अरमे का जल, निर्मल घोतल मयुर सतत तथा श्रवण वर्षम रखरी रनान आवमन पान आदिमें मनोहारी तायहारी एवम मुलकारी लगता है. हसी तरह मावत्वन्तानों कारण अववा महान भगवदीयोगी कृपांके कारण कि स्वयम् श्रीहरिक दिस मधुर गुणोंका अलीकिक ज्ञान प्राप्त हो गया हो तो ऐसे वक्ताओं के मुलते मगवद्-गुणांन सुनता किसी मनोहारी बारने सामने पहुंच जानेकी तरह एक मुलद प्रसंग होता है. यह सर्वय-सर्वय मुल्य मने ही होता. ले हो हा प्रमुख्य जानेकी तरह एक मुलद प्रसंग होता है. यह सर्वय-सर्वय मुल्य मही होता. ले हो हा प्रमुख्य जाने ही हमने प्रस्ता मुलते वरह दून भगवदीयोगी पर-यन्य आदि रूपो वाडा है.
- (१४) सकाम जनासनाके अंगभूत स्पीत या पीराणिक, वहण इन्द्र दुर्गी गणपति भैरव नवसह आदि, देवताओंके जगासक यदि भीकृत्गकी कथा करते हों तो उनके आयोंको ओसके विन्दुओंको तरह समझना चाहिये ओसके जलविंद् जिस स्थानप परते हैं वहा उमरे हुए दिखालांगी पढते हैं. पर वह वास्तविकता नहीं होती. इसी वरह लग्यदेशेगासक करवाले पुस्ती श्रीकृत्मकथा अग्यदेशकी जगासनामूनियर श्रीकृत्म द्वारा गिराये गये ओसके खुद्र विन्दुओंको तरह होती है. ओसकी जंसे केवल देसने मरका शोमा होती है, इसी तरह इस कृत्यपाकी केवल श्रवणानकी ही शोमा होती है. स्नान-पानमे औसके जलविंद्यु अनुप्योगी होने हैं और योड़ी सी पूप निकलते ही ओसल हो जाते हैं इसी तरह इनके भाव भी श्रोताके विषय उपयोगी नहीं होते. क्याकालमे ही बेयल प्रयट होश्य परवाद वे ओसल हो जाते हैं
- (१५) वर्णाश्रमपर्मको निमाते हुए श्रीकृष्णकी नवधा मनितमे तत्वर वस्ताओं मया-कदा प्रेमावेदाके कारण मगवदीय धर्मोका स्कृरण होता रहता है, इनके भावको बरवाती नदीके प्रवाहको तरह समझना चाहिये.
- (१६) कुछ निष्या बारहमासी होती है. इनमें न तो पूर आता है और न इनका जल पटता है. इसी तरह भगवत्त्वमाम न जिल्हें प्रमावेश हा पूर आता हो और न उनकी रुचि हो कभी सीण होती हो ऐसे मर्यादानार्यीय नवताओं के मान स्थिर प्रवाहनाली नदीके तुत्य होते हैं.
- (१७) कुछ मदियोक उद्गमस्यलपर निरातर पानी उभरता रहता है. अत. इनका प्रवाह कभी इकता नहीं, पर वर्षा-भातपके कारण इनके जलस्तर में निरन्तर वृद्धि- हास होता रहता है. इसी तरह जिन कसाओका भाव उनके आस्पादके ध्यक्तियोकी समितिके कारण कभी वृद्धियत होता हो और कभी क्षीण होता रहता हो परानु भावप्रवाह कभी अवष्ट न होता हो, तो ऐसोका भाव अनेक प्रवास की आ रही भावसापनाके कारण निरन्तर उद्गमनाती नतीक समान होता है.
- (१८) कुछ महानदिया समुद्रगामिनी होती हैं जो ऋतुनक्षेप अश्रमावित रहती है. इनमें पूर आता है पर जल कभी कम नहीं होता. जिन बन्ताओंके भाव संगदीपक्ष अश्रमावित रहते

है उन्हें समुद्रगामिनी महानदियोंके तुल्य समझना चाहिये.

(१९) समुद्रोके अनेक भेद शास्त्रीम सणित है, यथा (क) क्षारोब (स) श्रुरसीट (ग) सुरोद (ग) मृतोद (इ) क्षीरोद (च) हिम्मण्डीद (छ) सुद्धीद या अमृतीद में सब अगाय एवन कृद्धिन्यपरिह्न होते हैं इसी तरहा, लीकिक गुणोके मित्रण, वैदिक गुणोके मित्रण तथा लीकनेदीमित्रत गुणोके मित्रण से, भगवदगुणोंके वर्णन करनेवाले समुद्रोपम वक्ताओं के मान भी गोनकियम होते हैं.

(क) श्रीराम या श्रीकृष्ण को साक्षात् परमेश्वर न मानकर केवल महापुष्प अर्थीत् महान् मृत्युष्प मानकेताले बक्ताओके भाव सारोद सुद्रके जलकी तरह लारे होते हैं. इसने भक्तकी तथा निर्देश करती. भग्यदवतारोके चरित्रको मानकिय व्याख्या भरनेवाले वस्ता-श्रीका भाव सक्तिमानीय दहिन्द्रकोणें सारा अरुविकर तथा तथा-अनिवर्तक होता है

(ख) परमारमाको अपाकुत गुणधर्मीते युक्त मातनेवर भी अवतारोको मारूत गृण-धर्म-युक्त माननेवाले वस्तबोका भाव इत्तुरक्षोदके तुल्य होता है गन्ना जुक्तेगर प्रारम्भमें मंबुर रुजना है किन्तु अन्तर्भे विरक्ष हो जाता है.

(ग) स्वयम् मोह्यका अथवा मोह्यवर्तनकी भगवदाजाके बयीमूत होकर जो भगवानके मुगोरी मादिक माति है तथा ब्रह्मकी निर्देश निराक्तर नियम्क मानते हैं, उनकी भगवरक्वाका थवण मुरोदिक आधनमकी तरह होगा है. मुराक्षे जैति स्वस्ति विस्तृति आदि क्लेक भागदाज्ञ महत्व होने हैं, वैते ही ब्रह्मको अथवा मायदक्वारोकी निर्देश अथवा मादिक गुणोबाळा माननेवाडोके उपदेश सुदनेवे मो अनेकविब मोह उत्सन्त हो जाते है. बहुया ऐसे बनना स्वयम् परम भगवदीय होते है-अगाय समुद्र जैति,पर उपदेश इनके भिन्नामंगियरोपी होते हैं जैसे परम भागदत श्रीतहादेवको भगवदातावस मायावादका

(प) भगवान्हें दबालुता आदि गुणोषर जो सार देते हुए भगवरहवा करते हैं जनते मगबद् गुमगान मुनना पुतोद सपुरके आवमनकी तरह भक्तिवल को नदानेवाला होता है

(ह) श्रीहरिके सर्वेत सर्वतिक्षमान् सर्वेदु सहर्ती बादि गुणोपर भार देते हुए जो मगगरनमा करते है जनसे भगवद-गुणमान मुनना श्लीरोदके आनमनकी तरह होता है यह स्वाहिस्ट-सिक्वियक और पवित्र होता है.

- (च) नेचल चेदिन मर्वादाओ सी स्थानमाने सोनित प्रयोजनको प्रस्तुत कर जो नवता भग-वस्त्राव्य (रिमोरी स्थान्या करते है जनके जात्र दोवनगडोरको तरह होते हैं. सीमण्ड-गठा गुवाच्य ताच स्थानित्य होत्रार में निक्षात्रेको निक्का आने सारहित होता है वैसे ही भन्मानी स्वस्थानुमयने द्वारा परमान स्का दान, जो अवतारका गुज्य अधोजन है, सनकी मानक्नुत्यानानो तीनित्र वारण कथाने से बाहर निकल जाता है फलत हनकी कथा मारहित हो गली है.
  - (छ) शुद्धोद समुद्रको ही श्रीमहाप्रभु 'अमृतोद' भी कहते हैं. श्वेतदीपके चतुर्दिक

परिसा-साईके रूपमें भरे हुए 'अर' और 'व्य' नामक समुद्रोका वर्णन वाराह पुराणमें भी उपकब्ध होता है- "अरुतामामुवाम्भीधेः च्यामामुवमागर" ऐसे ही छात्योत्पोपनियद्में भी 'अरस्य वे व्यस्त अर्णवो बहालोके .. वर्दरस्वीय सरः" कहा गया है इनसे प्रतीत होता है कि 'दाखोद' और 'क्रमुतार' पर्वायवाची है.

सनस्तुमारोको उपदेश देनेवाले सकपण श्रेप, अपने आरमज मुकको मागवत पढानेवाले गगवद्भानावतार महाँच बादरायण ब्यास, अभिगुराणके वस्ता अभिन, वायुपुराणके धक्ना माहत या हुनुमान भी, रहुगण राजाको ज्ञागोपदेश करनेवाले अवस्त जडभरत, अनेवचा मनिक्शास्त्रोके उपदेशक नारद, सनस्कुमारके जिच्य तथा विदुरके गृह मैगेय; और भी ऐसे पूर्ण मागवीभोके उपदेशकथणको अमतोदके गानके तत्व समझना पाहिये.

जलभेदके इस अंवापर एक स्वतंत्र लेख लिखनेवाले श्रीश भट्टके अनुक्षार इन बल्लिखित भन्तींको परम्पराकी परोहरको सम्हाल्लेके लिए प्रश्ट हुए धेपावतार श्रीरामानुजाचायं, व्यासावतार श्रीविष्णुत्वायी, अमिनके अवतार सहामम् श्रीवल्लामायां, वायुके अवतार श्रीमध्यावायं, जदमरतके अवतार श्रीमध्यावायं, जदमरतके अवतार श्रीमध्यावायं, जदमरतके अवतार श्रीमध्यावायं, वार्षेत्र कृतक अवतार श्रीमिन्दाकष्टियं आदि मुख्य चार वेल्लिय सम्प्रदाय तथा अविषयः उपसम्प्रदायोक आचार्य या अवनीके उपदेश भी अमृतोदकं तुल्य मानने चाहिये स्वयम् श्रीमहाप्रभूने भी मृत्य चारो स्वितस्प्रदायोका मानव्यव्यक्ति होता तृतीय स्कन्यकी सुवीभिनीमें स्वीकारा है— "एतम् चतुमिशीप सगवता प्रतिपादित" वह कर. अत इस श्रीश मट्टकी ख्याख्यारीतमें कोई विप्रतिचांत दिखलायी मही देवो है

प्राकृत या मायिक गुणोते रहित श्रीविष्णुके सभी अप्राकृत-दिग्य-गुद्ध राण्विदानवरूप गुणोते वर्णन-समरण कीर्तन करतेवाले ये विचलश वक्ता अमृतीर सित्युके समान है इनके वचनामृत का पात बस्तुत जीवनकी सुदुर्णभ उपराज्यि है इनके से कुछ पुर्टिमिक्सार्गीय और कुछ मर्यादामार्गीय है पर सभी अमृतीद सित्युक्त समान है

विष्णुदूर्तोके वचन जेंसे अजामिलके कानोमे पडे तो जसकी कृति मित और भायना समीमे नमारापिक परिवर्तन आगमा, इसी तरह अकस्मान् भी दन अमृतीकके तुत्य बस्ता-आहे एकाद वचन अमृतके किन्दुरानके समान होनेने तुन्तिबद न भी हा पर निदन्येन मुस्त-प्रद तो होने ही हैं और जब इनने बचनामृतोके सतत प्रवण्ने राग अजान काम क्रीय आदि मनोविकार दूर हो जाते हें तो नह अमृतके किन्दुरानकी तरह नहीं किन्तु लेहनकी तरह समझना वाहिंगे अमृतीयके अमृतका ऐसा केंद्रन कि जिससे परमानन्दकी अमिव्यविन हो जाती है औता दुतार्य हो जाता है!

(२०) इनके खलाबा अन्य जो वनना या जनके मात्र होते है जरहें इन्हों कूप आदि जन्नीस जलस्वामोंने से भरे गये अवया गिर गये जलकी तरह समसना चाहिये तबनुसार उनसे कथा श्रवण करनेके फलका भी यघायप स्वरूप विचार लेना चाहिये.

इस तरह विष्णुके एकरूप गुण तत्तद् जीवोकी वागिन्द्रिय-वाणीपर कसे अनेकरूप धारण

कर लेते है, और फेसे फल उनसे मिलते है आदि वातींका निरूपण सम्पूर्ण हुआ। पञ्चवसानिमें बणित श्रोताका स्वरूप

वक्ताके व्यवकार और स्वरूप तथा तदनुसार उनके मुखसे श्रदण-कीर्तनके फलके निरू-पणके वाद अब श्रोतासे अधिकार तथा स्वरूप का निरूपण श्रीमहात्रमु पश्चपद्यानिमें करते हैं.

स्मावत्कवाका श्रवण-स्मरण-हीतंन भगवस्वक्षयोवाके साथ-साथ सेवाके अनवसर्पें ज्ञातिका रहे तो यह भगवस्तेहुके पूर्वीचर दक (संयोग एवम् वित्रयोग) दोनोमं भन्तिक पूर्ण आस्मित्वेवा उपाय बनता है, पर्रणु हिसी स्थतिका भगवस्वक्षयोक्तका सुविवाण आजीवन सन्मद नही हो पाती. ऐसी स्थितिम केवल संगयस्त्रयाचे श्रवण-स्मरण-कौतेनकी प्रणालीते भी प्रेय-मायनिक-स्पत-सर्वास्माल या अलीकिकमानस्यं आदिके क्रांमक सोधानीचर मन्तिका स्वातेव्या नाव पत्र जाता है.

तंदनुवार तेवाके साथ-साथ जो कथाके श्रवण-स्वरण-कीर्तनका भी रातत निवीह कर पाते हैं वे उत्तम श्रोता होने हैं, अस्थता तेवाके अनुकल्पके रूपमें जो भगवरक्ष्याना निरत्तर समाञ्चल करते हैं ने मध्यम प्रकारके श्रोता होते हैं, जो यदा-क्दा श्रवण कर पाते हैं वे निमन प्रकारके श्रोता होते हैं, यह एक वृद्धि श्रोताके उत्तम-मध्यम-निम्न प्रकारोंको निर्धारित करतेकी विख्वायों देती हैं,

हुमरो दृष्टि यह है कि नुद्वपृथ्टि पुष्टिपुष्ट मर्यादापुष्टि तथा प्रवाहपुष्टिके अधिका-रिमेदके अनुवार स्रोताको प्रिषय कताये निर्धातिक की जार्ये. सुद्धपुष्टि या पुष्टिपुष्टि आदि अधिकारोत्ती प्रवास पुष्टिप्रवाहमर्यादा प्रत्यमे— "पुष्टिपा विमिश्वा, सर्वहाः प्रवाहैण किवा-रताः. " मे हो मगी है.

तीनरी बृध्द, श्रोताके उत्तम-मध्यम-कनिष्ठ अधिनारको, वक्ताके ज्ञान-मित्त-वैदाग्य गुणींक अनुकर (१) जिज्ञानुता-परवणीरकुकता (२) स्थि तथा (३) इतर साधनीके दुराप्रदूष्णे अनुष्ठान या सीभागत का अगां न, तकत्व धृद्धं पत्नीमे अनासनित, इत तरह तीनो गुण नित्र कोताम मितते ही बहु उतम, दो मितते हो वह सन्यम, तथा नित्ती एकाद गुणका विद्यान होना उतके नित्न अधिकारका कोतक होता है.

चतुर्व दृष्टि – पुष्टिमार्गीय जनगः सर्गादामार्गीय सध्यमः, तथा प्रवाहसमर्गीय या चयंत्री स्थाना मानने भी- जिनत होनेपर स्थे यहां अवाहमित्र जनती है. वर्गाक पुष्टिमार्गीय स्थाना में स्थान मानने भी- जनते होनेपर स्थान प्रवाह निवाह के बता जिन जीवीया अपुष्टिमार्गीय होना निक्रिय हो उन्हें पुष्टिमार्गीय विद्वारण या अपावलोला का जपदेश हो स्थानहाम् के बनुषा अनुप्रोहित नहीं है जनभैदने भी जो सर्वादामार्गीय वन्हामार्गीय वन्हामार्गीय प्रवाह होनेपर स्थान स्थानिय अपेशित स्थान स्थानिय स्

पांचवी दृष्टिके अनुपार, जैने सारवार्थ प्रकरणके अन्तिम भागमे मगवरमेवा करनेवालोके

त्रिविष अधिकार दिखलाये हैं— उन्हें मगवस्क्याने अवणाधिकारका भी उपलक्षण माने तो वह असगत नहीं होगा यथा:

जिजामुदा- धवणोत्पुकता दो तरहकी हो सकती है (१) प्रमाण (सास्त्र) तथा प्रमेय (भगवानुके स्वरूप गुणवर्म एवम् सीता) दोनोके बारेमे, अथवा (२) इन प्रमाण या प्रमेय में से किसी एकके बारेमे, इसे केवल 'सब्दनिष्टा' तथा 'अर्थनिष्टा' भी कहा जा सकता है

अभय म व तिकार एकक बारम, इस कवल पाव्यानच्या तथा अधानच्या भी कहा जा सक्ता ह इसी तरह कचारतिके भी दो भेद सम्भव हैं (१) सामान्य हिंब, और (२) उत्कट रति. इनके परस्य मिश्रणीय अनेक प्रकारके विकल्प वन सकते हैं. यथा .

- (१) वधाधवणकी उत्कट रति एवम् कपाने उमयपक्ष--छन्द (प्रमान) पक्ष और अर्थ (प्रमेय) पक्ष--में जिज्ञामुता-अवणीत्मुकता रखनेवाले उत्तमाधिकारी ज्ञानी-भवन जैसे माने जाते चाटिये.
- (२) कथाअवणमे उत्कट रित न होनेपर भी उसमे सामान्य रिप रखनेवाले तथा कपाके उमय पक्षोपे से शब्द पद्मपर भार देनेवाले शब्दिनष्ठ जिल्लामु प्रेमने अमावके कारण मध्यमाधिकारी जानी जैसे माने जाने चाहिये
- (३) कपाश्यवणमे रित रखनेवाले तथा कपाके साब्दिक प्रमाणस्थके वारेमें श्रवणो-स्मृक न होनेपर मी अर्थ (प्रमेष)प्रश्न वारेमें शिन्हें तीव जिज्ञासा हो ऐसे अर्थैकनिष्ठ श्रवणोत्सकोको ज्ञानाभावके कारण मध्यमाधिकारी मक्त मानना चाहिते.
- (४) जिन्ह न तो उत्कट रति और न अपैनिष्ठा (क्याके अपै-प्रमेग प्रगवानके स्वरूप गुण मा कीलाके बारेमें खबणीरसुकता) हो तीव हो ऐसे सामान्य हिवबाले-ज्ञान-प्रेम-उभय रहित श्रीताको कनिष्ठ निन्न मा अपम कोटीका मानना चाहिये

(दृष्टव्य शा नि "एव सर्व तत सर्व स इति भाग्योगत या सेवते हॉर प्रेम्णा अवणा विभिन्तान- प्रेमामावे मध्यम स्वात् भागाभावे तथादिम उभयोरप्यमावे" कारि स १०१-२)

छरी दृष्टि यह भी सम्मत है कि आरम्मके मुक्य-मध्यम-अपम अवणाधिकार, कप्त 'रातिसिक्ष्यमानल', 'रातिबिक्त्यमानम' तथा कदाविक रमावेकति 'रातिवादिकक्रमानल' विसेष्यंगिक द्वारा, मित्रवागींय अवणाधिकारके रूपमें विश्वात है । यावे अनित्तम स्लोकम वर्णित 'अनग्यमानल' विग्रेणवृद्धारा अत्याख्य रहित प्रयक्तिवागींग अवणाधिकार विश्वित है पूष्टिमक्तको इस सूत्कपर मिलती परमाकको अनुभूति अलौकिक-सामार्थ्य या तन्तवस्व-का लाभ प्रयक्तिगामीय अधिकारिको नहीं मिलता पर विद्यमान देहके पातके बाद उन्हे सायुज्य-सीत मिल सकता है, अतयुक्ष देन-कान दृष्टभ वर्णा-मन्तकादिक अध्याखने सायुज्य-सीत मिल सकता है, अतयुक्ष देन-कान दृष्टभ वर्णा-मन्तकादिक अध्याखने सायुक्त अप्तिक विज्ञात होनेके हारण, इन्हें 'मध्य' कहा गया है. बयोकी श्रीकृष्ण-सायुज्यकालाम इन्हें मृत्युके पक्षात ही होता है पक्षायानिक प्रमा वार स्लोकों हो वर्णित अधिकारिकों 'सर्य' नहीं कहा इमर्व उनका सिकायाणीय होना स्वित होता है सर्व. निवन्यम् — ''सर्वरवागेजन्यमाये कृष्णमानैकमानते सामुज्य कृष्णदेवेन वीष्मिय धृ वस् फलम्' कारिकारु प्रकारमिं-''एव वैद्यातन्त्रयोतं कृष्णैकमानसस्य सामुज्यं वीधमेव पर्वातं काववाग्विनियामामाविष स्वस्तिहामाविष मनोमान्त्रस्यतौ फलमेवस्' कहरूर प्रयोक्तमानिय कोरने 'अनव्यसान्यं होनेपर उसे उत्तमाधिकारी माना है.

इन विभिन्न पूर्व्यक्रोणोक्षे शवणाधिकारका विचार करनेपर पञ्चरवानिके पाच पद्योमें: फिन्न-फिन्न कलाके पाच अधिकारियोकी पच्ची है — सूच्याधिकारी एकविच है और असूच्या-धिकारी मिनिय जो कुछ नार ककारके अधिकारियोकी चर्चा है — पुंचरी वहाँ पंउत्तर्भ को पर्यावाची राव्य मानकर तथा उपकर और उपसहार में एक हो अधिकारीको विविध्य मानकर हुए मिविय अधिक गायिको चर्चा है — इनमे से इविश्वयदा कियो एक व्यावशा-धितिका समयंत करा कठिन काम है. किर यो मुख्य और असूब्य तथा प्रतिकृति प्रपत्ति के नेवले अक्ष्यों रक्षण करा कठिन काम है. किर यो मुख्य और असूब्य तथा प्रतिकृति प्रपत्ति के नेवले अक्ष्यों रक्षण आधार आगित प्रपत्ति का निक्षण तथा अवशिष्ट चार करीकों में मितियागींय दिवाय अपूब्य मोत्र और प्रपत्ति मार्गीय श्रीरा का वर्षण है ऐसा सोक्षेत्र में कोई अवश्राति सामने नहीं श्राती है. वश्रीक जो बात यो महाममुं कह रहे हैं पाद क्लोकोंमें यह स्त सरह हैं :

(क) दशम स्कन्पके सातवे अध्यायकी "वस्तृष्वतोपेश्वरतिवितृष्णा सत्व च शुद्धस्यवि रेग पूत. अभिग्रहेरी तसुष्ये च सस्य तदेव हार वद सन्धासे चेत्" कारिकाकी सुबोधिनीमें श्रीमहाप्रसेने वगवत्कवाके पाच परियास गिनाये हे

- (१) भगवत्-चरित्रमें अरतिकी निवृत्ति
- (२) भक्तिका प्राकटभ
- (३) सांसारिक तृष्णाको निवृत्ति
- (४) सरव-अन्त करणकी सुद्धि
- (५) मगवदीयोके सत्सगरूप सक्ष्यकी वृद्धि

वेवाच परिणाम निस श्रीताम प्रकट होने जा रहे हो उसे भगवररुवाके श्रवणका मुख्याचि-वारी सामना चाहिये. खराएव श्रीमहासमू काका करते हैं कि भीनारवंते आल्थान-विधायस्थ श्रीहणके सामाश्रक स्वचण्यों कर्षाव्यण-कार्य वाह्यानुमृति तथा मित्तरसके स्थायि-स्वावर (माहास्प्यानपूर्वक मुद्द सर्वतीपिक स्मेह) रक्की आत्तर आपूर्मिको चक्को तीव्येगये चल प्रकृषेक स्वरण निजका मानस विशित्त साही जाता है, उनके लिए भगवरक्या प्रस्तव हो आसी है अर्थान् वे पहिं सा नाही जाकी बाणी और कर्णेन्द्रिय निरुत्तर भगवरूषा व रहे रहने और सुन्तर सुन्तरे स्वावनात्री हो जाती है

एम हुण्गरसविक्षित्नमानस श्रीताओकी भगवज्वरित्रम स अरित निवृक्ष हो जाती है अत उन्हें 'अरिविजिता' कहा जाता है.

इनका नित न तो लीकिक विषयोंकी और आकृष्ट होता है और न वैदिङ मोसादि पत्नाकी और ही सामादिक विषयोंमें तृष्णाक्यक्यक टूट बालेने इन्हें इन विषयोंमें निर्देति अर्थात् सुल-सन्तोपकी बनुमूर्ति नहीं होती.

भगवरक्याकी प्रणालीत इनके सरव-अन्तः करणकी शृद्धि हुई होनेसे केवल जानी या विरक्तों की तरह वैदिक फल स्वर्ग-मोडा-अपवर्गकी कामना भी इनके मनमें रह नहीं जाती. अत: इन्हें वेदमें भी अनिर्वृत्ति हो जाती है.

ऐसे श्रोता भगवल्लीलाके श्रवणकी उत्सुकताके कारण निरन्तर भगवदीयोका सम्य या सरसंग खोजते रहते हैं.

निरोधकी सिद्धिक कारण इन्हे भक्तिमार्गीय गुख्य श्रवणाधिकारी समझना चाहिये.

- (व) बृद्ध श्रोताओं का मन श्रीकृष्णभिवतके रसते इतना आई-विलम हो पाता है कि कथा अवश्य के बेलामे ये मगवरस्मृतिसे विष्ठुल हो जाते हैं. मगवरस्मा के धार्किक प्रमाणया— में इनकी इनि तीव नहीं होती. परन्तु अर्थीमच्डा— नचाके प्रमेष अर्थात् मगवर्श्वकर-गुणपर्म-लीलाके प्रवर्ण इनकी तिच्छा बड़ी प्रवल होती है, इसी अर्थनिष्ठाके कारण इनकी मानकी लालता कम होनेपर भी प्रेमकी स्पट विद्यमानवाके कारण इनके मनितमार्गीय मध्यम कसाते अवशाधिकारों समझन चाहिये.
- (ग) कुछ अन्य योताओं में ऐसी अपॅनिष्ठा नहीं होती पर शब्दिन्छा तील होती है. फलतः प्रमाण विवेदन की प्रिष्ठणा द्वारा इन्हें नि मंदिय जानके प्राप्तिकी छालता रहती है. ऐसे श्रोताओं की अस्मा तो स्पष्ट होती है कि केवल श्रीहरण हो सर्वभावने मजनीय है प्ररुपु भाव निरस्त उद्युद्ध नहीं होगा रहता कमी-कभाक क्यारवाके अविवेदों कारण अथवा प्रयन्त-विद्युत्तिपूर्वण मानवरामिक हो ताकालिक अभिग्रवित्त कारण वे स्नेहिविकल हो प्रयन्त विद्युत्तिपूर्वण मानवरामिक हो ताकालिक अभिग्रवित्त कारण ये स्नेहिविकल हो पति है; अन्याया शानिजनीयित स्वास्थ्य (1) इनका बना रहता है.

तारकालिक पूर्ण भावोदयके कारण यह पूर्व अवंतिष्ठा भी इनकी तारकालिक ही होती है अत्तर्व ये कपाश्यवणकालको तम्मवताके बाद पुनः अन्यासक्त हो जाते हैं. ये भिक्तमानंके अन्तर्गत कनिष्ठ प्रकारके श्रवणाधिकारी हैं.

(प) प्रयक्तिमार्तीय जीव अध्यमार्गीय श्रोताओं की भीक्षा उत्तमायिकारी माना जा सकता है, गर जर्त इमर्मे यह है कि देश-काळ-इव्य-कर्ता मन्त्र-कर्म-आदि अनेकविष पाणिक सामनो-के अभिमानोको छोडकर भोटणके इवहर-गुजयर्म-कीलाओं के प्रवण-स्मरण-कीर्तनमें जब उत्तके मनकी अन्यस्थित पन्न जाये यह प्रयक्तिमार्गीय अवजायिकार अन्य मयोद्यामार्गीय कर्मजानोपातनाके अधिकारीयं तो उत्तम ही होता है.

इस तरह वक्ता एवम् श्रोता के अधिकारोका विवेचन यहा सम्पूर्ण होता है.

प्रस्तुत संस्करण वि. सं. १९७६ में प्रकाशित संस्करणका ऑक्सट प्रोतेसद्वारा पूनमृद्धित रूप हैं. उस सस्करणमें कृत दो प्रन्यो अलमेंद और प्रज्ञवयद्यानिक अलावा परिविज्ये रूपमें मेवाफकतो तीन टीकार्ये भी प्रकाशित हुई थी. उन्हें यगास्थान रखनेते उद्देश्यते यहा प्रकाशित नहीं किया प्रया है. उक्त सस्करणके सम्पादक श्रीपूलवन्द तुलतीवारा तेलीवाला तथा भीधोरजलाल वजरास सामलिया और प्रकाशक गोस्तामी १००८ श्रीजीवनलालजी महाराज (पोरवरर) ये इन राभी महानुभावोका हम इस पुन.प्रकाशनके अवसरपर हार्दिक कृतनता-पूर्वक स्मरण करते हैं **जोधपन्नम** ।

#### ---

का समह मुद्दित पहे गया पूछी औमद्गोसामिभीश्रानिहदकालयी महाराजधीनी कृषाची अल्मोदमी भागार्वजोपिनी तथा भीपुरवोसमजीनी पश्चपदिका ए वे हस्तनिश्चिन पुस्तको आमनगरस्य शीमदनमी-इतलाल्यनिकास भाग्रतांत्र प्राप्त या. तदाप्तरे का दिवीय ग्रोपपत्र आवस्यक जणायु छे.

### जलभेदशोधः।

| ΨÝ.     | अग्रदम्      | য়ুৰ্দ্               | ч. ч. | अगुद्धम्             | গুরুদ্           |
|---------|--------------|-----------------------|-------|----------------------|------------------|
| 34113   | ऋया          | হখা                   | **130 | सर्वाभोग्यत्वमिलयिकं | सुधाविद्येषणम् । |
| 3519-   | दोष          | विषय                  | **150 | देव                  | देह              |
| 52153   | निवर्तन      | विवर्तेन              | AA150 | प्रापक               | प्रापक           |
| ¥0193   | चीतलपुक      | शीतलकमञ्जूक           | ४५१९  | न कार्य              | कार्य            |
| ¥+12+   | कलिसं        | पश्चिल                | ४५११५ | रहित                 | सहित             |
| 4\$19 · | दहक          | दाहरू                 | 84120 | यदा                  | सर्वेचा यदा      |
| YYIR    | मोद्दन       | मोहेन                 | ४५१२२ | तिरोहित-             | मायथा विरोद्धित  |
| ¥¥194   | असी भक्तार्थ | सायुज्याचे            | ४५१२७ | पूर्वोक्ता असत       | पूर्वोक्तामृत    |
| ARISA   | गुणान् न्यन  | गुणान् नतु श्युनाधिवय | ¥4129 | म्स                  | नाव्य            |

भन्तिमधोडिंपेरएणेर्पे बावनीयम्—नता जीवाना भगवदंशत्वामानाल बा प्राप्ता एतादया भगवती विष्णोट्यांपक्स सर्वेषु भावरोष प्रबटस गुणा सहस्त एतादर्य सहस्रमिति फलत्थ एतादर्य पद्मिति निस्पिता नितर्रा रुपिता सरसेण प्रकटिका दूसपे ।

भीमदायायेपादास्त्ररेणवे मनि संततम् । रूपवन्तु सदा सीर्यं मन्त्रा रूप्यप्रवीपका ॥ १ ॥ भीविद्वरुपदास्थीपरेलुसकाक्षिणा मया । विष्ठतित्रैतनेदस्य रूता भावायेवीपिनी ॥ २ ॥

#### पञ्चपदाञ्जोभः ।

| 48145<br>48144<br>48144<br>48140 |         | विदुरे मेश्रेयशानसकमस्य<br>मेश्रेये विदुरभक्तिसमस्य | 4 4<br>4418<br>4418<br>4418<br>4418<br>4418<br>4418 | कशुद्धम्<br>क्षय<br>संबन्धः<br>ते<br>दिहर्गते<br>संपाहि<br>पविनगवनादिकः | श्चस्<br>तन<br>संबन्धाय<br>तत्<br>शहरो<br>तत्र हि<br>पतिवपावनत्वादिकं |
|----------------------------------|---------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 42154                            | तारशमेव | साहशामेव                                            | 1                                                   |                                                                         | चानारो <b>पितक्त्वं</b>                                               |

## प्रस्तावना ।

---

श्रीसुदामापुरीस्य श्रीमदगोस्वामि श्रीजीवनलालजीना नि संकोच द्रव्यसाहाम्यथी बार टीका सहित मेवाफ्छ, छ टीका सहित निरोप्रछक्षण, अने सप्ट टीका सहित सन्यामनिर्णयनु प्राकट्य थय छ उक्त प्रण पुस्तकना गुद्रणमा वपरायल द्रव्य पुस्तकोनो विकय करी पाछु ऐवानी आपथीनी इच्छा म उक्त प्रण युक्तकना मुक्त्यमा वचरावण्य इन्य युक्तकाता धारूक करा पाशु द्वाराना आवशाना इस्ता स इती, परन्तु विक्रयमांची प्राय पत्री द्वार्याची अन्य सीम्दारिक्यमारी छपरावा एप्ये इती सीह्यक इतर उक्त प्रण युक्तकेना देवाणमांची उत्पन्न प्रचल द्वाराहाच्यमी चार टीका सहित जल्मेद, तैना वे स्वतंत्र लेख, मे टीका सहित पंचपद्य, तथा नृतन प्राप्त थवली सेवाफलनी श्रण टीका-तना व स्थतंत्र छन्त, न तका वाह्य प्रवचक, यन गूम तका प्रवच तथापालना त्रण दोकी' को सु सर्वेतु ग्रहम याव छे क्यांत् का प्रम्यंत्र गाक्य पण वण्यं इताव्या प्रमाणे श्रीजीपनाव्यत्री महातावसीनी कृप्यं कृपायी ययु छे, को वैष्णवो प्रतद्य स्कोशीना ऋषी छे आपसीनी कृपा हते क्षत्रे वैष्णवोत्र सीमान्य इते तो खनुदेश टीका सहित भक्तियर्थिनीजु दर्शन पण सवद यरो

 जछमेद उपर चार टीकाओ प्राप्त यह छे तेमां प्रथम श्रीकस्याणसयजीनी छे उक्त टीकानी अल्लाद उपर पार राज्या नात पर ए तमा अवन आज्यानाय का तम राज्यानाय के तम तम जायानाय के तम तम जायानाय के तम तम जायानाय के तम जायानाय के तम तम जायानाय जायाना वैष्णव तापीबाईनी, ३ पडित गहुलालाजीनी ४ श्री त्रीवनकालजी महाराजनी, ५ प गहुलालाजीनी 

र दिसीय दीका औदुरुरोत्तमती महानातनी है एशोशीनो परिचय सेवाफलादिमां करायों है एशोशीनो परिचय सेवाफलादिमां करायों है एशोशीनो दीकाय सेवाफलादिमां करायों है एशोशीनो दीकाय सुद्रुप निष्ये लागोरें प्राप्तभीना आचार यहु ह शास्त्री आहं नारायली आवील हुद्द , ए गहुलालानीनो मार्चान सुद्रुप गहुलालानीनो मार्चान सुद्रुप गहुलालानीनो मार्चान सुद्रुप अप्रस्तुगोस्त्राम् श्रीचिनतरालमीनी मृत्य सुद्रुप, ह स्थानीयस्थ शास्त्री महाकरनी आय का सर्व प्रशाको गढ छ

🧸 तृतीय टीका अमे श्रीवहाम श्रीगोकुलनायजीना शामधी मुद्रित करी छे, परन्तु यू टीका श्रीव १ तृतीय टीका असे श्रीवलम श्रीमीतृजनायजाना सामया साह्यत करें। छ, परतृ ए टीका श्रीव समती छे प्रा कडेवामी अमारी करपा दिना अन्य प्रमाण नथी अमारी करपानी आघार आ छे सा टीका अमते हरिष्णाची श्रीनाणहाराति करें। यावा हजा त्या नाह यह ए प्रति उपर नाम नथी मात बातु उपर अंक टी मो ' आटडामयेक पत्र उपर छल्यु छ सबन् १७५८ मा लगेली छे परपरा एन छे के श्रीमोकुछनायतीय जलसेदगी टीका छत्ती छे आ टीकानी भाषा नया आरम सथा अन्तना एक छे है श्रीमोङ्गुरुवामतीय जरूतेर्सा टीका खड़ी छे आ दीकानी भाषा वाषा भारम साम अन्तता मगराव्यवन कोको श्रीमोङ्गुरुवामतीयि तिरोपळ्यम तथा विवाहकारी दीकाभोगा सहय छे 'अधि, वाहद्दी अर्थ श्रीकर्यालापत्रिय श्रीमद्वसमायात्रीय स्वाह्योत्त्रा प्रदान्त्री, ते सवन्यमा समुदायमा गहुन्य कहारोष्ट्र पर्व होते एम श्रीकरियमतीया 'एगं भावतीया 'ए स्रोक्ता स्वत्र रेलापी माह्म परे छे अहारोष्ट्र पर्व होते एम श्रीकरियमतीया 'एगं भगवतीया 'ए स्रोक्ता स्वत्र रेलापी माह्म परे छे आर दीकामी केत सायथे राज्ये प्राह्म पर्व है स्वीकाई छे श्रीमोङ्गुरुवापत्री तिन हित्य श्रीकर्याणायात्री स्वाह्म स्वाह्म स्वाह्म स्वाह्म प्रदान प्रदान का श्रीकरियायात्रीय स्वाह्म स

१ रसन्त्रेसेदनिन्द्रशितमुपकमलस्तामपटभ्य जातो निष्यन्द आन्तितुक्तो मलपजपवनासेवित पुण्यतस्ये।

स्तिकपिंनीनी डीकापी ये मति समागि पासे छे, तेमां प्रक वयर शीवाक्यकारीय ठीका सम वर्षेत्र हो साथ अमें श्रीवाक्यकार्कन 'सा शिका छे एम क्व्यु छे परन्तु तेन द्वाकर्मी सम्य मति वयर सिहारिक्षक्रकृतिक एम करित हो पास प्रति के प्रेस को दीन की मार्टी का मिलारिक्षक्रत मान्यों वर्षेत्र छे. श्रीहारिक्षत्रीनी सावनेश्वर के भी प्रस्त को प्रति का मार्टी का प्रति की सिहारिक्षत्रीनी सावनेश्वर करित का प्रकार शिहारिक्षत्रीनी मार्टी उपन्यान सक्वीभावित के छे अब हारिक करित जन्मेदनी नृतीय दीकाना कार्य-सीगोक्षक्रनामगीने सा टीकाकारनी प्रस्त छे सिहारिक करित अपने हारिक करित कार्य के सिहारिक करित कार्य के सिहारिक करित कार्य के सिहारिक करित कार्य क

५ 'पूर्ण सवयदीया' ए खोक उपर निजयित्त्रपण श्रीकृष्याणरामश्रीनी डीका समुक्त नयी प्रवाचनानो काहक रामानुक प्रयव श्रीहरित्यत्रीष्ट्र अस करों छे आनी थण प्रति प्रस्त यह छे एक प्रकाशकाली, हितोच याध्यास्थी, अने करीक करवारांची आ प्रतिष्ट्रिय प्रयम छे

१ 'गुणां मागवरीया' अपर कोहनो श्रीश-गठेश श्रीनाममृत्यो स्तवत्र ऐस हे का छेल श्रीनाव कृष्णमीती श्रीमुदारकर्मी टीकाना पुनकने अन्ते छले छो हतो आ छेल श्रुफ बा अपुफ हेवा आवार्या स्थाप प्रकास करे ऐ से नहि से पर्यामा निर्मेद उत्तरा पटल तो करीश के ए वाचवामा विनोद हे आ प्रकार मा प्रकास के ए से नहि परिवार है कि प्रकास करें ए से नहि से परिवार है कि प्रकास में प्रकास के अप परिवार है की प्रकास मा प्रकास मा प्रकास के आ परिवार है की प्रकास मा प्रकास में प्रकास में प्रकास मा प्रकास मा

पञ्चपक्री टीका प्रथम श्रीहरिराय रीकृत छे आ टीकानु मुद्दण प्रण पुस्तकना माधारे कर्युं छे
 एक श्रीजीवनडाङजी महाराजन अने अन्य ह्य प गहुङाङालीना सम्रहना

पञ्चपयनी द्वितीय दीका श्रीपुरुपोत्तमजीहत हे आ दीकानु मुद्दण वे प्रस्कता आधारे यथु
 प्रमान प गहलालाजीत, अने द्वितीय भगवद्वभेषायण प वलमहामानि

 सेवाफटनी वसुदित त्रण टीकाओ छे भा टीकाओ अमने यात्रामा प्राप्त गई छे प्रत्येकनी एक एक प्रति मधी हती आ टीकाओना कर्ताओना नाम असने अञ्चात छे भा सर्व टीकाओ प्राचीन छे.

30 जलमेद प्रस्य तैषितियसिंदिताना सन्ध उपस्यी सुचित थयलो से पुना जलहरान्त्रयी बकाना गुण-मावतु तिरूपण से वॉ राजिन्द्रालाक्षेत्र करने से तेस रोगीना जलोपचारतु तिरूपण कथी पच पद्मा श्रीताना गणमावन निकरण से

११ जरुभेद्ती भीक्स्याणसम्भीनी दीकानी प्रति भीस्तराष्ट्र कासीनाम पत्रवाद करी हती सीपुरपेत्रकारीमी दीकासमा 'पूर्ण मामद्रीया' उपराणे थीहरिस्तरमीनो छेत, तथा प्रपादनी बाहे देश बहुद समानकार काहि देसमारे करी भागी हती श्रीवरामनी दीका साची कर्कामभीए हार्ची आपी इती के सेव्हामनी कर्कामभीए हार्ची आपी इती के में श्रीवारकृष्णकृत दीका तथा 'पूर्ण भगवदीया' मो द्वितीय सत्तम छेल साची प्रदासन जन्मकर छेल साची प्रदासन जन्मकर छेल साची प्रदासन जन्मकर है पूर्ण साची प्रदासन जन्मकर है पूर्ण साची प्रदासन क्षार के पूर्ण साची प्रवास क्षार के प्रवास का क्षार के प्रवास का प्या का प्रवास का प्रा का प्रवास का प्रा का प्रवास का प्र

पुरुक समहमां पहित गहुरालानीनी संख्यानी उपकार सर्वमा अविकारणीय छे ततुपरान्त प वष्टमहामाँ, प गोकुष्टतासमी, शासी भद्रवाकर, सटपुरुष वैष्णवतापीबाई यु सर्वेतु साहास्य विम्य नगीव नगी

वाधिन ग्रह्म सप्तमी १९७५. मूल्पन्द्र तेलीवाला. पैर्पलाल सांकलीया. क्रष्णयञ्जः तेत्तितियशासासंहिता का. ७ प्र. ४ अ. १२. कृष्योभ्यः साहा कृष्योभ्यः साहा विकृषीभ्यः साहां उत्यान्यः साहा सन्योभ्यः साहा दयोभ्यः साहा चृषांभ्यः साहां सम्योभ्यः साहां वैकृतीभ्यः साहां पत्य-त्योभ्यः साहा वर्षांभ्यः साहां उत्योभ्यः साहां हादुर्तीभ्यः साहा प्रचान्यः साहा सन्देमानाभ्यः साहां साबुराभ्यः साहां नाद्वेपीभ्यः साहां सेन्य्वीभ्यः साहां समुदियोभ्यः साहां सर्वोभ्यः साहां ॥ १३ ॥

जलभेदः । नमस्कृत्य इर्रि यक्ष्ये तहुणानां विभेदकान् । भागान् सिंगुविष्ण भिष्ठात मर्वसन्देहवारव

भावान विश्वतिधा भिन्नान सर्वसन्देहवारकान् ॥ १ ॥ गुणभेदास्त तावन्तो यावन्तो हि जले मताः। गायकाः कृपसङ्खाद्या गन्धवी इति विश्वताः ॥ २॥ कृपभेदास्त यावन्तस्तावन्तस्तेपि सम्मताः। कुल्याः पौराणिकाः प्रोक्ताः पारम्पर्ययुता श्ववि ॥ ३ ॥ क्षेत्रप्रविष्टास्ते चापि संसारोत्पत्तिहेतवः। वेदयादिसहिता मत्ता गायका गर्तसंज्ञिताः॥ ४॥ जलार्थमेव गर्तास्तु नीचा गानोपजीविनः। हृदास्तु पण्डिताः प्रोक्ता भगवच्छास्रतत्पराः ॥ ५ ॥ सन्देहवारकास्तत्र सदा गंभीरमानसाः। सरःकमलसम्पूर्णाः प्रेमयुक्तास्तथा वुघाः ॥ ६ ॥ अल्पश्चताः प्रेमयुक्ता वेदान्ताः परिकीर्तिताः । कर्मशुद्धाः पल्वलानि तथाल्पश्चतिभक्तयः॥७॥ योगध्यानादिसंयुक्ता गुणा वर्ष्याः प्रकीर्तिताः । तपोज्ञानादिभावेन स्रेदजास्तु प्रकीर्तिताः॥ ८॥ अलौकिकेन ज्ञानेन ये तु प्रोक्ता हरेर्गुणाः। कादाचित्काः शब्दगम्याः पतच्छव्दाः प्रकीर्तिताः॥ ९॥ देवाद्यपासनोद्भृताः पृष्वा भूमेरियोद्गताः। साधनादिप्रकारेण नवधा भक्तिमार्गतः॥ १० ॥ प्रेमपूर्वी स्फूरद्धर्माः स्यन्दमानाः प्रकीर्तिताः। यादृशास्तादृशाः प्रोक्ता वृद्धिक्षयविवर्जिताः॥ ११॥ स्यावरास्ते समाख्याता मर्यादैकप्रतिधिताः। अनेकजन्मसंसिद्धा जन्मप्रभृति सर्वदा ॥ १२ ॥

सङ्गविग्रणदोपाभ्यां वृद्धिक्षययुता सुवि । निरन्तरोहमयुता मद्यस्ते परिकीर्तिताः ॥ १३ ॥ एतादृशाः स्रतस्त्राक्षेत् सिन्धयः परिकीर्तिताः । पूर्णा भगवदीया ये शेषव्यासाम्रिमारुताः॥ १४॥ जडनारदमैत्राचास्ते समुद्राः प्रकीर्तिताः। लोकवेदगुणैर्मिश्रभावेनैक हरेग्रेणान् ॥ १५॥ वर्णयन्ति समुद्रास्ते क्षाराचाः पट्ट प्रकीर्तिताः। गुणातीततया ग्रद्धान सचिदानन्दरूपिणः ॥ १६ ॥ मर्वानेच गुणान्विष्णोर्चेर्णयन्ति विचक्षणाः। तेऽमृतोदाः समास्यातास्तवाक्षानं सुदुर्रुभम् ॥ १७॥ तादशानां कचिद्राक्यं दृतानामिय वर्णितम्। अजामिलाकर्णनयहिन्द्रपानं प्रकीर्तितम् ॥ १८॥ रागाञ्चानादिभावानां सर्वेथा नाठानं यदा । तदा लेहनमित्युक्तं खानन्दोद्गमकारणम् ॥ १९॥ उद्धतोदकवत्सर्वे पतिनोदकवत्तथा। उक्तातिरिक्तवाक्यानि फलं चापि तथा ततः ॥ २०॥ इति जीवेन्द्रियगता नानाभावं गता अवि। रूपतः फलतथैव गुणा विष्णोर्निरूपिताः ॥ २१ ॥ इति श्रीमद्वलमाचार्यप्रकटियो जलमेदः समाप्तः ।

## पञ्चपद्यानि ।

श्रीकृष्णरसिक्षसमानसा रतिवर्धिताः । अभिकृता ठोकवेद ग्रुष्यास्ते श्रवणोत्स्वकाः ॥ १ ॥ विद्विश्यमनसो ये तु भागवत्स्वितिवहृताः ॥ १ ॥ विद्विश्यमनसो ये तु भागवत्स्वितिवहृताः ॥ २ ॥ विद्यस्तिवहृत्यः । १ २ ॥ विद्यस्तिवहृत्यः । १ २ ॥ विद्यस्तिवहृत्यः कृष्णतत्त्यं सर्वभायेन ये विद्यः । ते स्वावशासु विक्रता निरोपाद्या ॥ च ॥ व्यप्तावस्त्र पूर्णायोः कद्या ॥ ३ ॥ पूर्णमायन पूर्णायोः कद्यानित तु सर्वद्या । अन्यासकात्तु ये केविद्यसाः परिकीर्तिनाः ॥ ४ ॥ अन्यमनसो मत्यो उत्तमाः श्रवणादिषु । देशकालद्रव्यकर्त्यमक्रमकारतः ॥ ५ ॥ दित्र श्रीपद्रकृत्यमक्रमकारतः ॥ ५ ॥

# जलभेदः ।

## श्रीकल्याणरायविरचितविवृतिसमेतः ।

मावितं विविधैर्मानैः प्रेष्ठमावितया मुद्दः । मावये राषया कृष्णं भवितुं मावभावुकः ॥ १ ॥ यद्याक्पीयूपमावानां भावनादभवो भवः । मावये तान्निजाचार्यपदो मावोपरुञ्घये ॥ २ ॥

श्रीकृष्णे केवलमावेनापि 'केवलेन हि मावेने'ति वाक्यात् तत्यादेः 'नैक्कर्यमध्यन्यु-तमाववर्जित'मित्रादिभिभोवद्दीनस्य ज्ञानादेरप्यसर्यस्यादस्रेह्रमोजनमिन भावद्दीनं सर्वमिति श्रीवत्तमाचार्यिचरणाः स्तीयानां मावपोषार्यं कृपया भावनिरूपणं प्रतिजानते नमस्कृत्येति ।

> नमस्कृत्य हरि वक्ष्ये तद्वुणानां विभेदकान् । भाषान् विदातिषा भिन्नान् सर्वसन्देहवारकान् ॥ १ ॥

भागानां सत एकसरूपलेषि गुणभेदेरेष भेदाकावभेदकान गुणभेदानेवाहुः गुणेति । गुणभेदास्तु तावन्तो चावन्तो हि जल्ने मताः । गायकाः कूपसङ्काद्या गन्धर्यो इति विश्वताः ॥ २ ॥

जरुं यायन्तो भेदा वेदेन सम्मता ज्ञाता वा तावन्तो गुणभेदासाथेत्यर्थः । वेदोक्त-

जरुमेर्ट्यान्तकरणाद्भावानां शुद्धलारीकिकत्वतापहारकत्वशोषकत्वाप्यायकत्वानि ध्व-नितानि । अत्र 'कूप्यान्यः खाहे'त्वारम्य 'सर्वाम्यः खाहे'त्यन्ता तैतिरीयश्चतिरसुत्तन्धेया ।

तत्र प्रथमं गानप्रियत्वाद्गोविन्दस्य गायकानां भावमाहुः गायका हित । गन्धर्यो इति प्रसिद्धाः गानिष्पुणाः कृषतुत्यात्वेषां भावः तज्ञठतुत्य इत्यथः । यथा कृषज्ञठं जाङ्यकाठे कोष्णत्वाज्ञाञ्चनिवर्तकपुष्णकाठे शीतकत्वात्तापनिवर्तकं व्यवहिष्यमाणं वर्षते, समीचीनं च भवति, तवैषपां भावीतिजाञ्च पुंसि जाङ्यनिवर्तकः, संसारतमे तापनिव-तंको गीयमानो वर्षते, समीचीनश्च भवति । यथा रज्जादिभिः कृषज्ञठं गृह्यते तथा गान-हावैज्ञेवां सावो प्राष्ठः ॥ २ ॥

नतु गायकाः सर्वे तुत्या एव नेलाहुः कूपभेदास्त्विति । कूपभेदास्तु पाचन्तस्ताचन्तस्तेपि सम्मताः । क्रस्याः पौराणिकाः पौक्ताः पारम्पर्ययुता स्रवि ॥ ३ ॥

यया केचित् कृपाः स्वादुपरिणामसुस्रकारिज्ञाः, केचिदिमष्टज्ञाः, केचित् क्षार्र-जलाः, तिक्तजलाः, परिणामद्वाखजलाश्च, तथा गायका अपि पुरुषोत्तमतद्विभृतिगुणाव-जांता, तात्त्वरान, नार्यामहास्ववराम, तथा भाषका जात पुरुवात्तापतिहस्तुतगुणाव-तारांजादिलेलामेदेन मगवन्तं गायन्तः सच्चगुणादिभिक्षरक्षितायात्तामा मोसकामाः स्व-गॅकामा लीकिककामामेति वहुपा इति पूर्वोक्तकृपविज्ञेषेसुरुवा इति तेषां भायस्तज्ञसुत्य इत्यर्थः। अत्र एवोक्तं कविल्ददेवेदेवहूर्ति प्रति 'भक्तियोगो धहुविधो मार्गेभोमिनि भाव्यते। समावगुणमूर्णेण पुंसां मार्गे विभिन्नते। अभिसन्पाय यो हिंसां दम्ममा-त्सर्यमेव च । संरम्भी भिन्नहरमावं मिय कुर्यात् स तामसः । विषयानिभसन्धाय यश ऐश्वर्यमेव वा । अर्चादावर्चयेधो मां पृथग्मावः स राजसः। कर्मनिहीरमुह्दिय परस्मिन् वा तद्र्पणम् । यजेषप्रव्यमिति वा पृथम्भावः स सान्त्रिकः । महुणश्चतिमात्रेण मि सर्व-ग्रहाराये । मनोगतिरविश्विका यथा गडाम्मसोम्डपी । लक्षणं भक्तियोगस्य निर्गुणसा-प्युदाहृतम् । अहैतुक्यप्रतिहृता या मक्तिः पुरुपोत्तमे ।' इत्यादि । अत एव खमाव-म्तानां गुणानां मार्गेण वृतिमेदेन पुंसामभित्रायो भिचते इति फलसङ्गलमेदाङक्तिमेद इति गुणानां मिश्रणेन तामसादिमक्तिषु श्रयस्त्रयः प्रकारा इति श्रवणादिषु प्रत्येक नवनव भेदा इति समुणा मक्तिकाक्षीतिमकाता, निर्माणा चेन्निकियेति क्वर्णातिस्कार मस्तिः प्रमुत्तेतराम् । तदेव श्रीमदस्मणभुचरणेमिकदेवे निर्मापतम् । 'श्रवणादिनवकमण्यपिका-रिगेदेन कियमाणं सत्कर्मज्ञानीपासनामक्तिमार्गीयरवैनानेकविषं भवती'ति । द्वितीयं भाषमाहुः फुल्याः पौराणिका इति । फुल्या अल्पा कृतिमा सरित् । पुराणमधीयते त्रावनातुः क्षर्यमान्य । प्राचित्रायमाठकाः कृत्रिमात्यनदीतुत्याः, तेषां भायसाज्ञकः तुत्य इत्यथः। यया मूमी कृत्या चलाश्येन पारमर्थसूनाः परम्परासम्बद्धात्या एतेपि शृति पुराणार्थमानी पारम्यसेषुताः सद्वरूपदेशादवगतपुराणार्थाः। सद्वरूपदेश विना श्रीमागवतिष्णुपुराणादी भाषात्रयासुरन्यामोहकळीलासरूपाञ्चाने सर्वमनर्थकं सात्। यया प्रत्यहं यत्ने कियमाणे कुल्या प्रवहति, नान्यया, तथा पुराणपाठ एव तेषां माबोदयो, नान्यदेति दृष्टान्तेन स्चितम् ॥ ३॥

क्षेत्रपविष्टास्ते चापि संसारोत्पितिहेतवः । वेद्यादिसहिता मत्ता गायका गर्तसंज्ञिताः ॥ ४ ॥

तृतीयं भावमाहः क्षेत्रमविष्टा इति । च पुनस्ते पूर्वोक्ताः । 'क्षेत्रं पत्नी-शरीरयो'रिति कोशादेहकुरुक्योः पोपार्थं पुराणेतिहासपाठकाः खसंसारखोत्पत्तिहेतको भवन्तीत्यर्थः । कुल्याजठान्यपि क्षेत्रप्रविधानि सम्यक् सारसान्नसोत्पविहेतवो भव-न्ति । न यहिरन्तःशुद्धिहेतुस्नानाचमनादौ हेतवस्तयैतेषि न स्तर्गापवगहेतवो भवन्ति । अपिशुच्दात् क्षेत्रप्रविद्या गायका अपि संसारहेतत्रो भवन्तीत्सर्थः । अत एवोक्तं म-क्तिहंसे 'बुत्यर्य नेत् कृषिवहीकिक एवे'ति । गीतायां च 'ये यथा मां प्रपचन्त' इति । श्रीगागवते चोक्तम् । 'यस्त आशिप आशास्त्रे न स भृत्यः स वै विलक् । आशासानी न वे भूतः स्वामिन्याशिप आत्मनः ॥ त्वतादुके छविरतं परि ये चरन्ति प्यायन्त्यमद्रनशने शुचयो गुणन्ति । विन्दन्ति ते कमठनाममवापवर्गमाशासते यदि त आशिप ईंश नान्य'इति । चतुर्वं मावमाहुः चेइत्यादिसहिता इति । शादिणदात् कुठटातस्तिग्रवृतादय उच्य-न्ते । 'न तयास भवेन मोहो धन्यशान्यप्रसङ्गतः । योपित्सङ्गायथा पुंसो यया तत्सिङ्ग-सङ्गत' इति कपिटदेवनाक्यात् । एतादशा गायका गर्वतृत्यास्त्रेपां मावस्तज्ञटतुत्य इत्तर्यः । यदि विषयेर्याच्यमाना अपि हुराचारा अपि समयमेदेनापि मनवन्तमेव मजेसुसादापि समीचीना मबेयुसादिंग नास्तीत्वाहुः मत्ता इति । अतः स्रसाम्यतुसन्पानरहिताः । नदोते त्रीत्मा माहारम्यिया या कृष्णं गायन्ति, किन्तूतमस्तरानितवशात् कदाचिदती गर्ततुत्या एवेलर्थः । अतो नेपां भावस्य कूगकुत्याजननदाण्यायकत्वादिगुणयोग इसर्यः । अमत्तास्तु कूपमेदेषु ज्ञेयाः ॥ ४ ॥

जलार्थमेव गर्तास्तु नीचा गानोपजीविनः । हृद्दास्तु पण्डिताः मोक्ता भगवच्छास्रतत्पराः ॥ ५ ॥

तळलादगाधलाच नातपेन पश्चादिभिश्च तापयितुं कळुपयितुं या शक्यमेवमेषां आवेषि सांसारिकतापेन कुतर्कादिभिश्च न तापयितुं कळुपयितुं वा शक्य इति भावः ॥ ५ ॥

## सन्देहवारकास्तत्र सूदा गंभीरमानसाः।

सरःकमलसम्पूर्णाः प्रेमयुक्तास्तथा युधाः ॥ ६ ॥

सप्तमं भावमाहुः सन्देहेति । मगवच्छान्ने सन्देह्वारकाः गम्भीरं मानसं येपामित्यन्त-निद्या एतारत्राः पण्डिताः । सुष्टु उदकं येपां तारत्रहृदविग्रेपतुच्यास्त्रेषां भावस्त्रजलतुन्य इत्य-यैः । ययोत्तमोदकानां जलं मनःश्रसाददेतुरत्येवं भगवच्छान्नसन्देहवारकानामन्तर्निष्ठानां भा-वोषि मनःश्रमाददेतुरपीति भावः । वाण्यो वा सुद्या उच्चन्ते । अपने मानवाहः सरःकारस्वस-म्यूणां हित । मगवच्छान्ने संदेहवारकाः अन्तर्निष्ठा वा द्वातारः प्रेमसुकाः सन्तः, सरसंविम-कमलित सम्यूणीन यासु तारस्य जाप एतजुन्यमाना इत्ययः । जलाययं विद्यामान जलस्-एतकरणादेतेपापि भावतुन्यन्तं स्वितम् । यथा एतादस्य जापः सकलेन्द्रियसुन्वहेतवः । कमलसीरमञ्जूहसारसादिसाहित्यात् वर्वतेषां भावा व्यपित मावः ॥ ६ ॥

अल्पश्चताः भेमयुक्ता वेदान्ताः परिकीर्तिताः । कर्मशुद्धाः पल्वलानि तथाल्पश्चतिभक्तयः ॥ ७ ॥

नवमं भावमाहुः अरूपेति । अर्थ श्रुतमप्ययमं येषां ते प्रेमुयुक्ताः सन्तो येग्रन्तोऽन्त्यास्त्वहुत्यास्त्रापं भावस्वज्ञस्तुत्य इत्यरं । व्यर्गमा वानाहुः कर्मेष्टुद्धा इति । कर्मीष्टा द्धाः, कर्माणि क्रूलेश्वरं ये समर्थपन्ति तेषां कर्मे विच्छोपकं मयतीति कर्मग्रुद्धाः । 'यत्त्वरिषे यदशासि यच्छोित द्वासियत् । यत्तपत्ति क्रीन्त्रेय तत्कुरून्य मदर्पण'मिति गावद्धाक्यात् । एते पत्त्वरुक्त्य सर्पण'मिति गावद्धाक्यात् । एते पत्त्वरुक्त्य सर्पण'मिति गावद्धाक्यात् । एते पत्त्वरुक्त्य सर्पण'मिति विच्यत्त एत्वरुक्त्य सर्वायः । अत्य श्रुतम् वर्षामाति वर्षेति वर्षामात् पत्रक्त्यत्वर्वरुक्त्याः । यत्र श्रेत्वरुक्त्यात् । श्रेत्वर्वरुक्त्यात् । श्रेत्वर्वरुक्त्यात् । श्रेत्वर्वरुक्त्यात् । श्रेत्वर्वर्वरुक्त्याः । यत्रिष्टेमित् सर्वायः । यत्रा श्रेष्टेमित् सर्वायः । यत्रात्वर्वर्वर्वात् सक्तामानामेव याणाविकतात् क्रष्टाश्वर्वायि विश्वनिवयात् सक्तियात् । क्रियं क्रुत्वर्वर्वायः स्वायः । स्वायः क्रियः क्रियः स्वायः स्वायः स्वायः स्वायः स्वयः स्य

योगप्यानादिसंयुक्ता गुणा षप्याः प्रकीर्तिताः । तपोज्ञानादिमायेन स्वेदजास्तु प्रकीर्तिताः ॥ ८ ॥ एकादरुगावमाहुः योगप्यानादीति । योगोष्टाहः, ध्यानं प्रादेशमात्राहेः, बादिपदाद् याद्यपदार्यास्पृतिः, एतत्समानाधिकरणा गुणा मावा वर्ष्याः प्रकीर्तिताः । वृष्टिजलतुल्याः कपिता इत्यभः । यथा वृष्टिममये पृष्टिजलं सर्वेदेशं व्याप्नीति, सर्वत्र सुरुभमाधारगुणमादाय कार्यविश्वेषमज्ञादिकं च जनयति, तयेतेपा समय एव मगवद्भावो देहेन्द्रियादि सर्व व्याप्नोति, सुलमः पात्रविशेषे स्वसना-तीयं मानविशेषं च जनपति, अत एव संयुक्ता इत्यनेन सम्यग्योगो निरूपित इति भावः। द्वादं भावमादुः तपोझानादिभावेनति। तपः प्रशामिसहनादि, ज्ञानं जी-वात्मनः, बाहिपदादृणांश्रमाचारश्च, प्रत्येकमतान्येव भावस्तपोज्ञानादिभिनो यो भावस्त-नोपठिक्षिताः स्वेदज्ञत्तुत्याः कथितास्त्रेषां भावः स्वेदज्ञतृत्य द्स्यर्गः । केचित् तपसैव भगवानासाध्य इति मन्यन्ते । वस्तुतो मक्तिप्राप्य एव । भन्ये धनाभिजनरूपतपः श्रुतौ-जसेजःप्रमावयरुपीरुपञ्जियोगाः । नारापनाय हि मवन्ति परस्य पुंसी भक्त्या तुर्तोप मगवान् गज्यूयपाये 'त्यादिवास्यैः । केचिदितरभिन्नत्वेन स्वारमञ्जानाम्योक्ष इति तदेव भजन-मिति मन्यन्ते । वस्तुतस्तु 'तमेवं विद्वानसृत इह भवती'त्यादेभगवञ्ज्ञानमेव मोक्षसाध-नम् । श्रियास्त्रति मक्तिपुदस्य ते विनो क्रियन्ति ये केवठनोधठन्थय' इति वास्य केव-लासञ्चानस्य निन्दतत्त्राच । केचित्तं 'वर्णाश्रमाचारवता पुरुपेण परः पुमान् । विष्णुरारा-्रात्मभागाः । नान्यत्ताः । भाषाः वणाश्रमाधाः । वण्यापः । वण्यापः । वण्यापः । वण्यापः । वण्यापः । वण्यापः । वरिष व्यते पन्या नान्यत्त्वते प्रत्या । वर्षाः वास्याद्वर्णाश्रमाधाराने च श्रवणादिकः भिन्नमेव । न विचारक्षमयः । वर्णाश्रमाधाः स्वाधितः । विद्यापः । विश्वादित्वः । विद्यापः । विद्यापः । वर्षाः सत्यद्वर्योपेतः । धर्मः सत्यद्वर्षाः प्रापः । वर्षाः । वर्षाः । वर्षः । वर्षः । वर्षः । वर्षः वर्षः । वर्ष द्धवं प्रलाचारमत्त्रयोमेंदेन निरूपणात् । द्विचपवयनुग्रहे द्विचेम्मवदेमुल्ये त्रिष्टिद्या-दीनां पिक्कारोक्तेश्व । 'ये त्विहासक्तमनस' इत्यादिवाक्येः सर्वकर्माणि कुर्वतामपि भग-बहुमुख्योक्तेस । श्रत एव 'परमापदमापत्री हुपे वा समुपखित । नेकादशी सजेपास यस धात् । यथा स्वेदज्ञं न शुद्धिदेतुस्नानाचमनाष्ट्रपयोगि तर्पनिवर्तकं तापहारकं वा मवति, त्येतेषां मावोषीति भावः ॥ ८॥

अलौकिकेन झानेन ये तु प्रोक्ता हरेग्रेणाः। कादाचित्काः शन्दगम्पाः पतच्छन्दाः प्रकीर्तिताः॥ ९॥ श्योदशं भायमातुः अलौकिकेनेति । महदतुप्रहादिना प्राप्तज्ञानेन ये सर्वदुः- खहतूंगुंणा ऐश्वर्यादयः त्रोक्ताः कदाचिदेव प्रतीयमानाः वेदादिगम्यासे गुणाः दूरात् पर्वतादेयीरास्त्रेण पततां जलानां ये शन्दासासम्बद्धाः प्रकीर्तिताः कथिता इत्यर्षः । यया धाराजलश्चन्दाः (पर्वतपति)धाराजलानां ज्ञापकादाज्ञेण्यमाना मागवद्वणा अपि वस्त्र्णां धाराजलस्दशामञ्ज्ञापका इत्यर्थः । यया धाराजलं नैमेन्यशैल्यामुर्योविन्छेदयोवस्त्रुणां धाराजलस्दशामज्ञापका इत्यर्थः । यया धाराजलं नैमेन्यशैल्यामुर्योविन्छेदयोवस्त्रुपत्रायीनस्त्राणमन्यानादिपिमेनोहारि तापहारि सौहिलसुखकारि, तथैतेयां कान्यादिस्र तरायानो भावोधीति मावः ॥ ९ ॥

देवाद्यपासनोङ्ग्लाः पृष्वा भूमेरिवोङ्गलाः । साधनादिमकारेण नवधाभक्तिमार्गलः ॥ १० ॥ प्रेमपूर्ला स्फुरद्धर्माः स्यन्दमानाः प्रकीर्तिताः ।

चतर्दशं भावगाहः देवा इति । श्रीपुरुपोत्तमध्यतिरिक्तानां देवानामादिपदात् पितृमातृपतिज्येष्ठभ्रात्रादय उच्यन्ते । एतेपामेव उपासनेऽयमेव देवः परभेश्वरो, वर्ष परमेश्वरमजनमेव कुर्मः । पितैवास्माकमीश्वरः, पितृसेवां विष्णुमजनमेव कुर्म इत्येवमादयो ये उद्भुता भागास्ते, अय च देवाः शिवादयः आदिएदाद् गक्षरक्षः पिशाचादयः । तेपां देवा-दीनामुपासनमुद्भतमुद्भतं येषु भगवद्भावेषु ते भावा देवाद्यपासनेन सह बोह्ता भगवद्भावास्त च मुगेरुद्रताः पृथ्वा इव । 'अवस्या यजन्याः पृथ्वा' इति वेदभाष्ये । पृथ्वा जलविन्द-बस्तपारकणाः जलबद्धदा वा त इवेत्यर्थः । तेषां आन्त्या भजनात्तत्यतयेव सर्वभजनाय । महापुरुषाणां भगवद्वक्तानां भजनं तु भगवस्त्रीतिमक्तिशुद्ध्यादिसाधकत्वाद्वित्ररूपमेव । अत एव श्रीमागवते 'मद्भक्तपूजाम्यधिका । तुलयाम लवेनापि न स्वर्ग नाप्ननभैवम् । भगवत्सिङ्गसङ्गस्य मर्त्यानां किमुताशिषः । प्रसद्गमजरं पश्चमात्मनः कवयो विद्रः । स एव साध्य कृतो मोक्षद्वारमपावृतम् । सतां त्रसङ्गान्मम् वीर्थसंविदः । न तथा बाघवान् राजन् प्रयेत तपञादिभिः । यथा कृष्णार्षितप्राणस्तत्पुरुपनिषेषया । किरातहणान्धे'त्यादि । पित्रादिसे-वायाः खर्गोदिसाधकत्वान्त भगवत्फलसाधकत्वम् । अत एव भगवता गीतायां 'येप्यन्य-देवतामक्ता' इत्यत्र, खयजने विधिपूर्वकत्वाभाव उक्ती, विध्यभावे कर्मणि फलाभाववद-त्रापि मगवत्फलं न मवतीत्याशयेन । ('यान्ति मद्याजिनोपि माम् । देवान् देवयजो यान्ती' पुरुषोत्तमभजनकर्तरेव पुरुषोत्तमप्राप्तिस्तसीय भगवान योगक्षेमं वहतीति पुरवातमत्राती पुरुवात्तमभजनमेव विभिनेतु केनापि प्रकारेणान्यमजनीमत्यत्र विध्यमावात फलामात्रो युक्त इति भावः। ) यथा विन्दवस्तुपारकणाः बुहृदज्ञठं वा न स्नानाचमनपाना-दिभिः शुद्धितृस्यादिसायकं तथैतेषां भावोषि न शुद्धादिसायक इत्यर्थः । पत्रदशं भावमाहः सायमादियकारणिति । सावनमादिः फलात् यस्मिन् प्रकारे तेन प्रकारण नवया मक्तिरेव मार्गी मगवस्मापितायनं तस्मात् क्रमेण प्रेमणूली स्फुरन्तो धर्मा येषां श्रवणादयो

<sup>9. ( )</sup> एतिकान्तरितभागः प्राचीनपुस्तकेषु म द्ययते ।

नटवेशादयो वा ते स्यन्दमानाः प्रस्रवणज्ञतत्त्यमावाः प्रकीर्तिता इत्यर्थः । मक्तिमार्गे मर्यादया भगवदङ्गीकारादकामोपहतरिखिठवर्णाश्रमघर्मेः सत्त्वशुद्धी भगवद्भक्तिरेव पुरुपार्य इति शास्त्रार्यनिश्वयाच्छ्रवणादिभिस्तेषां भाव इति । यथा पर्वतोषरि वृष्टितडागादिसद्भावे प्रस-गणजलं वर्षते तदमावे हसत इति तत्सापेक्षं शुद्ध्यादिहेतुथा, तथैतेषां मानोपि सा-धनानुसारी शुद्ध्यादिहेतुथिति मावः। इदमेवोक्तं मक्तिहंसे। 'आद्यस्तु तत्साधने मवति प्रवृत्तस्तयेव तद्भणात्, परन्तु स्नेहोत्पत्तिपर्यन्तं विधिरेव तत्र प्रयोजकस्तदुत्पस्यनन्तरं च रागादेव तत्सम्यन्धिपदार्थे यतिष्यत इति विधेरप्रयोजकत्व'मिति । एकादशस्कन्धे च 'मक्तिथोगः पुरेवोक्तः त्रीयमाणाय तेनघ । पुनश्च कथयिष्यामि मद्धक्तेः कारणं परम् । श्रद्धामृतकयायां मे श्रश्चन्मदनुकीर्तनम् । परिनिष्ठा तु पूजायां स्तुतिभिः स्तवनं मम । आदरः परिचर्यायां सर्वाद्वैरिनवन्दनम् । मद्भक्तपूजाम्यधिका सर्वमृतेषु मन्मतिः । मद्र्येष्वक्षचेष्टा च वचसा मह्रणेरणम् । मय्पर्णं च मनसः सर्वकामविवर्जनम् । मदर्थेऽ-र्थपरिलागो मोगस च सुखस च । इष्टं दत्तं हुतं चर्च मदर्थं यहतं तपः । एवं धर्मेमें-तुप्याणामुद्धवात्मनिवेदिनाम् । मिय सञ्जायते मिक्तः कोन्योगेंऽसावनिष्यते' इत्यादि-निर्निरूपितम् । नवपा मितस्तु 'श्रवणं कीर्तनं विष्णोः स्मरणं पादसेवनम् । वर्षनं वन्दनं दासं सल्यमात्मनिवदनम् । इति पुंसापिता विष्णोमितिक्षेत्रवठक्षणा । क्रियते मगवस्यद्वा तन्मन्येडधीतम्यत्तमं मिति प्रहादैनिरूपिता ॥ १० ॥

यादशास्तादशाः प्रोक्ता वृद्धिक्षयविवर्जिताः ॥ ११॥

स्थावरास्ते समाख्याता मर्यादैकप्रतिष्ठिताः ।

स्थावर स्त समाख्याता मयादक्ष प्राताशताः । योद्याः पूर्वमय्यवयानेन प्रोक्तासाद्या वृद्धियोद्यग्ने मावमादुः पादद्या इति । याद्याः पूर्वमय्यवयानेन प्रोक्तासाद्या वृद्धिस्वय्विवर्णिताश्चेत, मयादेकप्रतिष्ठिताः मर्याद्यामेव केवलाः प्रतिष्ठिताः, न त ततिथिकवियोपाक्ष्रीकास्त स्वावरा आपः स्थिरजल्यस्यावाः समाख्याता इत्यगः । यद्या । ये
किचित् वनकेनचित् प्राप्तवृद्धिक्षयविवर्णितमणस्त तथाश्रोक्ता इत्यगः । अत एव प्रेसम्बद्ध्यं भ्यते । 'आविर्मावदिने न येन गणितो हेतुस्तनीयानि क्षेत्रिताणि न पारस्यसम्बद्ध्यं भ्यते । 'आविर्मावदिने न येन गणितो हेतुस्तनीयानि क्षेत्रिताणं न पारस्यस्विष्ता नत्या न यद्धपैते । पीयूपपितादिनस्त्रित्वर्याद्विद्धाः साप्तंत प्रेमण्यति स्वानिदेतुस्य भवति,
किम्मव करवे वादिन्षता रूपपर्विद्धिनि । ययैतक्षत्र स्वादिद्धाः मवति सावः ॥ ११५॥
तथैतेयां मावोपिन संसारतापकुतकविद्धिर्मण्यति हास्वादिद्धाः भवति सावः ॥ ११५॥

अनेकजन्मसंसिद्धा जन्मप्रभृति सर्वदा॥ १२॥

सद्गादिगुणदोषाभ्यां वृद्धिक्षययुता सुवि । निरन्तरोद्गमयुता नवस्त परिकीर्तिताः॥ १३॥

सप्तदश्च मात्रमाहः अनेकजन्मेति । ये मात्रा अनेकजन्मसु 'जन्मान्तरसद्दश्चेषु सपोध्यानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते' इति वाक्यात तथे- ष्यानसमाधिमः सम्यक्षिद्धाः तङ्गमारम्य सदा सुवि आपारमृते चारमि सहः सस्सहः शदिपदादश्वकाठविशेपदेशविशेषाः दृष्टमहादयथ तेषां यौ गुणदोषी ताम्यां श्रूमेण वृद्धिश्वयस्ताः, निरन्तर उद्भम उद्भगे गमनं च तेन सुताः । एतादशस्ते भावा नयः स्तौऽ- समुद्रमामिनदीवञ्चन्या परकीर्तित द्वयोः । यथा नदीजञ्च पृष्टातगम्यां वृद्धिश्वयवद्भवित, भृमिर्ग्वतिदिशुप्त भावतः योते मात्रा अपि तयोज्यानमामिसाध्यपारश्वयद्धारा जनिता इति शुद्धादिदेश्यः भवति सत्ते मात्रा अपि तयोज्यानमामिसाध्यपारश्वयद्धारा जनिता इति शुद्धादिदेशयः वित्त सस्ति स्तिभिर्गुणवन्तो भवन्ति, वर्षन्ते च्यु स्त्रसहिर्मिर्गुणवन्तो स्त्रमृत्ति, वर्षन्ते च्यु स्त्रसहिर्मिर्गुणवन्तो स्त्रमृत्ति, वर्षन्ते च्यु स्त्रसहिर्मिर्गुणवन्तो स्त्रमृति, वर्षन्ते च्यु स्त्रसहिर्मिर्गुणवन्तो स्त्रमृत्ति, वर्षन्ते च्यु स्त्रसहिर्मिर्गुणवन्तो स्त्रमृत्ति, वर्षन्ते च्यु स्त्रसहिर्मिर्गुणवन्तो स्त्रमृत्ति स्त्रस्ति स्त्रस्त्रस्ति स्त्रस्ति स्त्रस

एताद्दशाः खतस्त्रासे सिन्धवः परिकीर्तिताः । पूर्णः भगवदीया ये शेपन्यासाक्षिमास्ताः ॥ १४ ॥ जडनारदमैत्राचास्ते समुद्राः प्रकीर्तिताः ।

अष्टादशं भावगाहः एताहदाा इति । अव्यवधानेनोक्ता भावाः स्वतन्त्राः निरु-पाधिकाश्रेत्तदा ते सिन्धवः स्वतःसमद्रयामिन्यो महानद्यस्वज्ञलतस्याः परिकीर्तिता इत्यर्थः । सिन्धुपु नदा अपि गृह्यन्ते । यथा महानदीजलप्रविष्टाः समुद्रं प्रविशन्ति, तथैतद्भावानुसारिणोपि दयासमुद्रं भगवन्तं प्रविशन्ति, महानदीजलवदेते भावाः शुद्ध्या-दिहेतवोपि भवन्तीति भावः । एकोनविंशं भावमादुः पूर्णा भगवदीया इति । ये मगवदीयाः मत्त्रया सेवया पूर्णा 'भगवदीयत्वेनैव परिसमाप्तसर्वार्थाः' येपामात्मा-दिकं मगवदर्यमपेक्षितं नत्वात्मादर्यं भगवान सेव्यस्ते समुद्राः रत्नाकरत्त्वाः प्रकी-र्तितास्तेषां मावस्तजलतुल्य इत्यर्थः । मगवदीयशन्दस्तु नामधेयस्य विकल्पेन बृद्धस्तान्छे-पार्वे छत्राप्ती 'बहुठं छन्दसी'ति छसो विधानात् सिद्धः, पुराणप्रसिद्धोपि, वाचस्पत्मा-दिवहोके होयः। तान् प्रसिद्धान् गणयन्ति शेपच्यासाम्रिमारुता इति । जङनारदः-मैत्राचा इति । शेषो भगवद्गणपरः शुम्यादिभावेन भगवन्तं सेवते विभृतिरूपश्च । 'अन-न्तश्चास्मि नागाना'मिति वाक्यात । व्यासः कलावतारः सदा भगवद्धर्मनिरूपणपरो यस्य पूर्णभगवद्धमीतिरूपणेनात्मप्रसादः।अग्निभगवदास्यरूपाः स्वयमेव येषां सर्वाशे सर्वस्वरूपः कृष्ण एव । मास्तो हनुमान् श्रीरघुनायतहुणतत्परः । जडो जडमरतो योन्तःपूर्णभावाद्वहिर्जड इव प्रतीयते । नारदः सदा प्रकृषोत्तनगुणगानैकतानः । मैत्रो मैत्रेयः पराशरशिष्यो मगवद्धर्भ-वका । श्राघपदादुद्धवादयः । समुद्रद्रशान्तेन यथा चन्द्रदर्शनादन्धिकसुद्रतरित्रतरह्यो भवति, तथा गमवनमुखचन्द्रदर्शनादेतेषि प्रवर्धमानुभावा भवन्तीति भावः । अयमेव भावः कपिठदेवेषकः 'साहोक्यसाधिसाभीप्यसारूप्येकत्वमप्यतः। दीयमानं न गृह्णन्ति विना मत्सेवनं जनाः । स एव भक्तियोगाल्य आत्यन्तिक उदाहत' इति ॥ १४% ॥

पूर्णभावान् सक्त्यज्ञानभेदेन विरुक्षणात्रिक्त्ययन्ति लोकचेद्गुणैरिति ।

## लोकवेदगुणैर्मिश्रभावेनैके हरेर्गुणान् ॥ १५ ॥ वर्णयन्ति समुद्रास्ते क्षाराचाः पद् प्रकीर्तिताः ।

एके ठोकमिश्रमावेन । एके वेदमिश्रमावेन । एके गुणैर्मिश्रमावेन हरिग्रणान् वर्णयन्ति । ते ऋमेणोच्यन्ते । रामकृष्णादयो मनुष्या एव, परं बटादिनाधिका इति ज्ञात्नैके हरेर्गुणान् वर्णयन्ति । ते क्षारसमुद्रतुल्यास्तेषां भावस्तु तज्ञञतुल्य इत्यर्थः । यथा क्षारज्ञं न तुपादिनिवर्तकं न वा तृप्तिसुखकारि तथैतेषां भावोपीति भावः । एके 'तुद्तासि वराहेण कृष्णेन शतथाहुना' इत्यादिना वेदे मूम्युद्धारादेः कृष्णकर्तृकत्वेन नि-रूपणात् जगत्करींच विविधशरिरेषु आविश्य कार्य कृत्वा तानि त्यजतीति ज्ञात्वा हरे-र्शुणान् वर्णयन्ति । ते दिधमण्डोदतुस्यास्तेषां भावस्तअलतुत्य इत्यर्थः । यथा दिध-मण्डस्थासारत्वात्र पुष्टिहेतुत्वम् । तथैतेषां भावस्यापीति भावः । मायाग्रणैर्विना भगवतः कर्तृत्वाभावातद्वश्रीरेव मगवान् सर्वे करोतिति झाला हरोगान्। ये वर्णयन्ति ते स्रोतामावातद्वश्रीरेव मगवान् सर्वे करोतिति झाला हरोगान्। ये वर्णयन्ति ते स्रोतहुन्दात्तेषां भावः स्रासुट्य इत्ययेः। यथा स्रामाः स्वरूपविस्मारकत्वं दोषजन-कत्वं तथैतद्भावस्थापीति भावः । भगवान् सर्वेश्वरः सर्वं कर्तुं समर्थ इति ज्ञात्वा ये हरे-र्गुणान् वर्णयन्ति ते क्षीरोदत्तल्यास्तेषां भावः क्षीरत्तल्य इत्यर्थः । यया क्षीरं स्वाद मधुरं पुष्टिजनकं तथायं माबोपीति मावः । मगवान् महावीर्यः खमक्तानपि वीर्यवतः करोतीति झात्या ये हरेर्गुणान्वर्णयन्ति ते घृतोदतुल्यास्तेषां भावो घृततुल्य इत्यर्थः । यथा घृतं वीर्यहेतुस्त्रयायं भावोपीति मात्रः । 'तं यथा यथोपासत' इतिश्चतेः 'म-गवान् ठक्ष्मीकलत्रः सेवितो सुर्तिः सुर्तिः च यच्छती'ति ज्ञात्वा ये हरेर्गुणान्वर्णयन्ति गमान् उत्तानकनः तावता हातः उत्तानं व विश्वानं विश्वनं व विश्वनं विश्वनं विश्वनं विश्वनं विश्वनं विश्वनं विश्वन ते लिह्यस्त्रोदहुत्वाहोपां माव इक्षुरसहुत्व इत्यां । यथेह्यस्तां म्यस्तेनह्यानिक्ष । त्वया शरणं स्त्रायां मावीपीति मावः । 'यग्नःस्तिह्यस्तेत् इप्प्णो याद्यांस्ताह्यानिक्ष । त्वया शरणं यातानतः सेव्यः स एव द्वी'ति झाला ये हरिषुणान्वर्णयन्ति ते झुद्धोदहुत्यास्तेयां भावः शुद्धोदकतुल्य इत्यर्थः । यथा शुद्धोदकं तापिनवृत्तिनेमेल्यतृस्यादिहेतुस्त्रयायं भा-वोपीति । भगवान् विद्रपो ज्ञानपूर्णे ज्ञानपम्यः सर्वसमो मोक्षार्थं सेल्य इति ज्ञात्वा ये हर्रोणात्वर्णयन्ति ते द्विभण्डोहतुस्थातेषां मावो द्विमण्डतुस्य इत्युधः । मगवान् वैरा-स्वपूर्णो न किथिद्रपेक्षते राष्ट्राति वा सर्वः पाविश्यायं विहितस्वास्यवं समर्थते स्तुयते चेति ज्ञास्ता ये हरेतुंगान्वर्णयन्ति ते क्षारोदतुस्यासेषां भावः क्षारजन्त्वयो, भगवदैरा-ग्यस भित्रस्यस्वादिति भावः । केवलसमुद्रद्धन्ते क्षारोदः श्रद्धोदो वा ज्ञेयः ॥ १५ई॥ पूर्णभगवदीयेष्वत्युत्तमान्निरूपयन्ति गुणातीतलयेति ।

गुणातीततया शुद्धान् सचिदानन्दरूपिणः ॥ १६॥ सर्वानेव गुणान्विष्णोर्वणयन्ति विचक्षणाः।

स्वानव गुणान्यकायग्यस्त वियक्षणाः। तेऽमृतोदाः समाख्यातास्तद्राक्ष्पानं सुदुर्रुभम् ॥ १७ ॥ तादशानां कचिद्राक्यं दृतानामिय वर्णितम् । अजामिराकर्णनचद्विन्दुगानं प्रकीर्तितम् ॥ १८ ॥ रागाञ्चानादिभावानां सर्वया नाश्चनं यदा । तदा रोहनमित्युक्तं स्वानन्दीद्वमकारणम् ॥ १९ ॥

ये मगवदीयाः 'तमु स्तोतारः' 'यस्मारक्षरमतीतोहम्' 'मन्निष्ठं निर्गुणं स्पृतम्' 'होकवतु हीला केवल्य'मिलादिश्वतिस्पृतिपुराणन्यायैर्मगवन्नामरूपधर्माणां गुणातीतत्वं, निश्चिल भगवन्नाम संविद्रानन्दात्मकं भगवान् शराक्षरातीतः पुरुपोत्तमो भगविष्ठेष्ठं सर्व निर्गणं भगवतो लोकवद्पि या लीला सैव कैवल्यं मोक्षः फलरूपा गुणातीता स्मरणादिनान्येषां मोक्षसाधिका चेत्येवं निरूपणेन विष्णोः पुरुपोत्तमस सर्वानेव गुणाजवनीतादिचीर्यगो चारण-नेणुवादनगोवर्धनोद्धरणादीनिष शुद्धानगुणातीतत्वेन मायासंयन्धरहितान्नित्यान्सविदानन्द-रूपवतीवर्णयन्ति तेऽसृतोदाः सुधासमुद्रतुल्याः समाख्याताः कथितास्त्रेपां भावः सुधातुल्य इसर्थः । ते भगवचौर्यादिप्रयोजनज्ञातारो, यतो विनक्षणाः, ततस्त्रद्वाक्यानां तेषां वचना-मृतस्य पानमन्तर्निवेशनं तत उपदेशग्रहणं सादरश्रवणं च सुदुर्ठमं सुतरां दुःप्रापम् । अत यव नामखरूपज्ञानार्थमेतादृशानामुपदेएणामुपसत्तिः कार्येलाशयेनाह श्रुतिः 'महस्ते विष्णो समर्ति भजागहै' इति । ते त्वत्संयन्यिनं सुमति निर्दीपपूर्णगुणत्वेन मगवन्तं जानन्तं भ-गवकक्तमित्यर्थः । अत एव तत्वसागरेष्यक्तं 'दुर्ठमे सद्गरूणां त स्वाचलाङ्ग उप-किते । तहनजा यदा रूप्या स दीक्षावसरी महानि'ति । अत एव नित्यानन्दमयपुरुषी-त्तमस्वेन भगवत्त्वरूपाद्याने ज्ञानकर्मादिकं व्यर्थनित्याह भगवा'नवजानन्ति मां मूढा' इस्रारम्य 'प्रकृति मोहिनीं श्रिता' इसन्तेन । निसानन्दमयपुरुपोत्तमत्वेन भगवज्ज्ञाने सुविदिनं सर्वमावेन स्वभजनं चोक्तं भगवता 'यो मामेवमसंमूढ' इति छोकेन । तदाची महिमानमाहः तादृशानामिति । पूर्णमगवदीयानां वाक्यं कवित यत्र प्रसन्तत्वा खेच्ळ्या बदन्ति, नत्वनुरोधेन प्रेरणया वा, तत्र दूतानां सन्देशहराणाभिव वर्णितं ज्ञेयं, यथा दूतमुखेन राजा बदति, तया तन्मुखेन भगवानिप दूतानामिव प्रभू-त्कर्पवर्णने तेपां न शङ्का चेति भावः । अतो मगवत्क्वपया फले भाविन्येतादशानां समा-गमी मवति । अत एव श्रीभागवते 'भवापवर्गी प्रमती यदा भवेजनस्य तर्द्याच्युतस-रसमागमः । सत्सङ्गमो यहि तदैव सहतौ परावरेशे त्विय जायते मतिः। महद्विचलनं गृणा'-मिलादि । अत एवतिहचनामृतविन्दुपानमेन्य उपदेशग्रहणं स्रोकमात्रश्रवणं शिक्षा वाप्पजामिठाकपैनवत् । अजामिठस्य यदाकपैनं विष्णुद्तेम्यो भगवद्धमेबरुश्रवणं श्रिक्षा वा तदत् प्रकीर्तितम् । ययाजामिळस्य तदनन्तरं न पुनर्नरकसम्यन्थो भगवद्धभीचरणेनोस्कृष्ट-मत्त्रप्राप्तित्तथैतहिन्दुपानकर्तुरपीति भावः । यद्वा । अजामिकसाकर्णनं यस्मिन् तद्जामि-कीपाख्यानं तेन यथा भगनदूपनामादिमाहात्म्यं ज्ञातं भवति, तथैतद्विनदुपानेनापि भवतीति भावः । अत एव श्रीभागवते 'किरातहृणान्ध्रे'ति 'यत्पादपङ्कजे'ति । एतद्विन्दोः पानापेक्षया रसास्वादोधिक इति तत्परिचायकमाहुः रागाज्ञानादि मायानामिति । रागः सेदी गृहादिषु, अज्ञानं मगवत्स्वरूपस, आदिपदात् गृहाद्यासिकः, एतान्येव भावाः। यद्वा । अज्ञानमनिया आदिर्थेषां भाषानां शोकमोहादीनां तेषां यदा सर्वया नाशनं, तद्वासनापि न तिष्ठति, तदा ठेहनं रसासादनं पूर्णमुक्तम् । यद्वा, रागाज्ञानादिभावानां यदा सर्वया नाजनमस्कृतिस्तदेति । इदमेव विन्दीः पानं ठेहनं रसासादनमुक्तम् । अवणादौ व्यसने सम्पन्ने तदेवाखाद्यमानम्यतं भवतीत्यर्थः। तत्खानन्दोद्रमकारणं खस्ययो भगवदानन्दस्यो-द्रमस्तस्य नित्यत्वात् तत्र कारणम् । 'रसं द्वेवायं लब्ध्वानन्दी भवती'ति श्रुतेः । सास तिरोहितानन्दस्य य उद्रमः प्राकट्यं ज्ञानफर्लं तत्कारणतुल्यं यत्रेति च । व्रह्मभावानन्तरं भक्तिप्राप्तेः । भगवति क्रमेण प्रेमासक्तिव्यसनैः प्रापधिकास्फूर्तौ न कियिद्वशिष्यते । अत एवोक्तमेकादशे 'भक्ति ठब्धवतः साधोः किमन्यदयशिष्यते । मय्यनन्तग्रणे ब्रह्मण्यानन्दा-नुभवास्मनि । एवं धर्मेमंतुष्याणामुद्भवास्मनियेदिना'भित्यादिना च । तथोक्तं मक्तिव-र्धिन्यां श्रीवल्जभावार्यचरणैः 'हेंह्याद्रागिवनाद्यः सादासक्तया सादृहाक्षेतिः । यदा साह्यसनं कृष्णे कृतार्थः सात् तदैव हि' ॥ १६-१९ ॥

<del>उद्</del>वतोद्कवत्सर्वे पतितोद्कव<del>स</del>था ।

उक्तातिरिक्तवाक्यानि फलं चापि तथा ततः ॥ २०॥

विश्वं भावमाहुः उद्भृतोद्धकचिद्ति । अव्यवधानेनोक्तामृतोदतुल्यातिरिक्तानां वाक्यानि तथा तेपामेव सर्वे भावाध्य भाववतामग्रत्यक्षदश्चायामादरेण गृहीतानि वाक्यानि भावाशोज्दतीदकवदुपकारं कुर्वन्ति । यथा कथिद्वहरीतानि पतितोदकवज्ञलाश-नारभाग भावाशास्तादकवदुपकार कुवान्त । यथा कथाश्रह्शताान पाततादकवज्ञारा-पात् पृथम् स्थितोदकवत् । अथवा, प्रासादादितः पतिनोदकवदुषकारं कुवैन्ति । अथवा । भाववदप्रत्यक्षदशायां सर्वे भावा अमृतोददुत्यातिरिक्तागसुद्धतोदकवरफलं साधयन्ति । भाववदप्रत्यक्षदशायां सर्वे भावा अमृतोददुत्यातिरिक्तागसुद्धतोदकवरफलं साधयन्ति । भावयानि च पतिनोदकवत् फलं साध्यम्तीत्वर्यः । तत्तस्त्रेग्यं भावेग्ये वाप्येन्यय फ्र-लमि तथा तदसुरूपमेवलयः । यथोद्धतज्ञानि स्वप्रभवगुणसद्धाने गुणान् विद् घते, म त्रु तानेव, तथा तत्तद्भावा अपि तत्तहुणसद्धान् गुणान् विद्यते । सुधा तु सर्दे-करूपमेव गुणं विघत्त इति मावः ॥ २०॥

इति जीवेन्द्रियगता नानाभावं गता सुवि ।

रूपतः फलतश्चैव गुणा विष्णोर्निरूपिताः॥ २१ ॥

उपसंहरन्ति इसीति । इतीति समाप्ती । अनेन प्रकारेण था । जीव आत्मा उन्तर्वाण च तेषु गताः प्राप्ताः । जत एव भ्रुवि आयोरे नानामार्थं अनेकविषं सा-इन्द्रियाणि च तेषु गताः प्राप्ताः । सन्प्रभाग व तद्व पतार वार्तानं वा प्राप्ताः, एताद्व्या विष्णीर्भगवतो गुणात्तेमां मावानां त्विकादिमावं गताः प्राप्ताः, नातात्वं वा प्राप्ताः, एताद्व्या विष्णीर्भगवतो गुणात्तेमां मावानां भगवदीयत्यात् तद्रप्रताद्वा । रूपतः सरूपतः ईध्यमिति यत् सरूपमिति । फळन इतीद्यमेतत्फलमिति निरूपिता विवेचिता इत्पर्थः ॥ २१ ॥ जलानामिन भावानां भेदा यत्र निरूपिताः । जलभेद इति ख्यातो ग्रन्योयं भावयोघकः ॥१॥

श्रीविद्रतेशाहिसरोजपीठं कल्याणरामेण सुदा प्रणम्य ।

ताताङ्मिपग्ने च गुरून् पितृच्यान् टीका कृतेयं जलभेदनामः ॥ २ ॥ श्रीगोविन्दसुतत्रोक्ता टीका रागवतां हरी । भावपूर्णा मुदे मूयास्तुन्दरीवाल्पभाषिणी ॥३॥ मृपोद्यमनवद्यं वा बाठसेव कृपाठवः । क्षमन्तां विद्वलाधीशचरणाः प्रभवो मम ॥ ४ ॥

इति श्रीविद्वलेश्वरचरणैकतानश्रीकल्याणरायविरचिता जलभेदरीका सम्पूर्णा ॥

श्रीकष्णाय नमः ।

## जलभेदः ।

## श्रीपुरुपोत्तमकृतविवृतिसमेतः।

नत्वा श्रीवछमाचार्यान् भगवन्तं च तद्वणान् । गणसभावयोधार्या या वाचस्ता उपास्महे ॥ १ ॥

थथ श्रीमदाचार्यचरणाः भक्तिवर्धिन्यां त्यागिनां ग्रहस्थानां च मक्तिवृद्धार्थं श्रव-णरूपं कीर्तनरूपं च साधनपुक्त्या तदर्थमर्थयठात्कीर्तियतुः श्रोतुध्य प्राप्ते सङ्गे स कि यस कसापि कर्तव्य उत मगवदीयत्वेन परीक्षितसेत्याकांक्षायां यद्येकादशस्करेषे 'समूर्सा ठोकठावण्यनिर्मुत्तया ठोचनं नृणां, गीर्मिस्ताः स्मरतां चित्तं पदैस्तानीक्षतां कियाः, आन्छिय कीर्ति सक्षोकां वितत्य हाससात की. तमीनया तरिष्यन्तीत्यगरस्वं पदमीश्वरं इति शुक्रवाक्ये भगवरकीर्तेः संसारात्मकतमस्तारकत्वेन कथनात्तस्मश्च गुणजन्यत्वात्तेषा-मपि श्रृयमाणानां कीर्त्वमानानां स्मर्यमाणानां कचित् दश्यमाणानां च संसारतारकत्वमे-चोचितं, भगवता तदयमेवानवनारदशायां कीर्तिद्वारा प्रकटनात्, 'साङ्केलं पारिहासं वा स्तोपं हेरलमेन या, वेकुम्टलामप्रहणमग्रेपायहरं विद्व'रिति पष्ठस्तन्वे ग्रुकवाक्यादणा-मिलस पुत्रोपचारितनामकीर्तनमात्रेणैव संसारत उद्धाराच, यस कस्यापि सहः कर्तव्य इ-स्वक्रीकियते, तदा 'भिक्षाशया ये गृह्धन्ति मम नामानि चार्श्चन, अमुख्यास्ते जनाः पार्थ द्रतः परिवर्जये'दित्यादिपुराणवाक्येषु निन्दास्मरणस्य, सप्तमस्कन्धे समाप्ती, 'अहं पुराभवं कश्चिद्रन्थर्वे उपयहेण' इत्यादिभिनीरदेन स्वपूर्वजन्मवृत्तान्तकथने गायती गतस म-त्तत्वसीपरिवृतत्वपुक्लम्पटत्वैः स्वस्य विश्वसम्दत्तशापकथनस्य च कथमविरोधः । किथा प्रधमस्त्रन्थे नारदेन साम शहरजन्मनि योगिसङ्गतदुक्तमगत्रस्थाश्रवणान्यां स्वस भ- गवद्रत्यादिकथन, एकादशस्कन्धे च भगवता कथाश्रवणाघर्थं सत्सक्तस्यैव कथन च कथ सङ्गच्छते, तथा गुणकर्मातुरूपभगवन्नामोबारियतृणा भिक्षाशामात्रेण कथ निन्यस्य, गुण-गातुरुपबहणस च कथ विश्वसम्य शाप । कियैव भावभेदेन नामाद्यचारियदृणा गुणगातुप्रभृतीना च स्वरूपमेदे फलमेदे चावगम्यमाने कथ द्विविधवाक्यानामविरोध इति सन्देहे सीयाना जाते तद्वारणार्थं 'तदिभिष्यानादेव तु तिहाजात् स' इति न्यायेन मगवानाकाशादिम्द्रोप्याधारेषु तत्तव्रप्रेण स्थित्वा तत्तत्कार्यं करोति, तथा मगबहुणा अपि भगवद्रप्रत्वाद्वीतिकेषु तत्तद्भावरूपेण्यापारेषु तत्तद्रपुण स्थित्वा तत्तद्भावानसार्थेव कार्य कुर्वन्तीति भगवद्धणानामाधारवरोन फलत स्वरूपतथ नानाप्रकारता वदिष्यन्तस्तदा-धारनिरूपण प्रतिजानते नमस्कृत्येति ।

र्टीरं 'हराम्यघ यरस्मर्हणा'मिति' भारतवाक्यात्स्मरतामघहर्तार भगवन्त नम-रार वराजन परावरता तथा परावनताराजावानवरवार वर्गवत नम-स्कूच, तद्वणाना तच्छन्दस सबिहितपरामपिंसातस हरे गुणानामुक्तपीयायकानास् पर्माणा विभेदकान् विशन्दो नानाथे नानाभेदजनकान् विशतिप्रकारेण भिलान्। सर्वसन्देहवारकान् गुणस्वरूपकठविषयका सर्वे पूर्वोक्तप्रकारका अन्ये च ये तादशा सन्देहास्तेषा निवर्तकान् भावान् जीवाना मनोविकारान् वश्ये कथयिष्यामि । अन सर्वसन्देहवारकानितिविशेषणेन सन्देहिनवृत्तिरूपफलस्चनात्तदर्थ गुणाथारमृतान् भावान् वक्ष्यामीत्सर्थ । न चात्र गुणेषु तद्भिष्यानन्यायाङ्गीकारे कि मानसिति शक्यम्, उपस द्वारवाक्ये, 'इति जीवेन्द्रियगता नानामाव गता भुवी त्यत्र जीवेन्द्रियगताना नानामावप्राप्ति-कथनेन तदभिष्यानसूत्रोक्तन्यायसेव स्चितत्वादिति ॥ १ ॥

नन्नाधाराणा जीवेन्द्रियधर्मस्वेनानन्त्यारकथ विश्वतिधाभिन्नत्वमेय प्रतिज्ञायत इत्याकाक्षाया योपसीकर्वार्थं श्रीतवासनया दृष्टान्तेन तथा भिन्नत्व वोधयन्त्यर्धेन गुणभेदा इत्यादि।

ग्रुणभेदास्तु तावन्तो यावन्तो हि जले मताः॥ १३॥

त श्रद्धानिरासे, उक्तसख्याविषयिणी श्रद्धा न कार्या, हि यती हेती ग्रुणभेदा-स्तावन्तः यायन्तः यत्सल्याका जलेमता श्रुतिसमता । तया चाषारानन्त्येपि यया जलस विंग्रतिमेदास्त्रया गुणानामपि । जल हि शैलगुणक स्वन्छ अव्यक्तमधुरस्स स-वेशोधक स्वसम्बन्धेन द्रव्यान्तरस्य मूयस्त्वापादकमाप्यायक च स्वभावत सदिपि यादगाधारे पतित तादक्स्वमान लोके मनति, गुणदोपी च जनयित, तथा गुणा अपि खमानत एक-विधा आनन्दरूपा महाण सकाशास्त्रकाशाश्रयन्यायेन मित्राभित्ता अप्यनेकस्त्रमाववत्ता-मनेकगुणदोपवता चापद्यन्त इति तद्दृष्टान्तेन तथोच्यते । श्रीतदृष्टान्तस्यैव बोघार्यमङ्गी-

९ इराम्यय यत्सारणां इविभाग ऋतुष्यद । वर्णंथ मे इत्थिष्टलस्माद६ इरि स्वत ।

कारादिख्यः । तत्र तैतिरीवसंहितायां सप्तमकाण्डे 'कृष्याम्यः साहा, कृत्याम्यः साहा, विकर्षाम्यः साहा, विवायः साहा, व्यव्याम्यः साहा, व्यव्याम्यः साहा, सावराम्यः साहा, व्यव्याम्यः साहा, सावराम्यः साहा, सावरामः सावराम्यः सावरामः सावरा

तत्र प्रथमं कृत्या उक्ता इतीहाषि कूमसमानं गुणाचारं प्रथममेकेनाहुः गायका इत्सादि । गायकाः कपसंकाचाा गन्धर्वा इति विश्वताः ॥ २ ॥

क्ष्पमेदास्तु यावन्तस्तावन्तस्तेपि संमताः।

गायका गानकर्तारः क्रस्संकाद्याः क्र्योगमाः, क्रुगाम केवियुत्तमाः यया स्कान्दे पुरुषोत्तमगाद्वात्त्ये, 'न्यभोषाद्वते क्रुगः सर्वतीर्धमयोति वै,' यथा च द्वारकाषाम् वस्तां च दासिरस्क्राः, केचित्र कराचिद्वतमाः, यया त्रवे गोपक्रमः, यथा वा त्राकाषाम् वस्तां च दासिरस्क्राः, केचित्र कराचिद्वतमाः, यया त्रवे गोपक्रमः, तथा गायका अपि, तेषि न साधारणाः, किन्तु गान्यवा इति प्राणं वेदै च श्रुताः विशेषण प्रविद्धाः । तु पुनः यावन्तः क्रुप्तदाह्यावन्तको गान्यवा अपि संगताः सम्मविचारिताः । तथा च क्रुप्ते मवाः क्रुप्तदादाया यया क्रुप्तरस्वात्या विशेषण प्रविद्धाः । तु पुनः यावन्तः क्रुप्तया यया क्रुप्तरस्वात्या विशेषण क्रुप्तर्थे । त्रविद्यात्रिद्धाः । त्रविद्यात्रिद्धाः । तथा च क्रुप्ते मवाः क्रुप्तर्था वाचा व्यवा क्रुप्तरस्वात्रिद्धाः क्ष्यर्थाः । त्रविद्धान्ति । स्विप्ताय्वर्णाः वाचान्ति । प्रविद्धान्ति क्रुप्तर्था । विद्यान्ति विद्यान्त्रया । विद्यान्ति विद्यान्ति विद्यान्ति । विद्यान्ति विद्यानि विद्या

कृत्याम्यः स्वाहेति श्रुतिमत्तरस्य द्वितीयं मायमाहुः कुल्या इत्यादि ।

कुल्याः पौराणिकाः मोक्ताः पारंपर्ययुना सुवि ॥ ३ ॥ श्री पृत्या इति दौर्षः छान्दयो वर्णविकृतिरूपः । पौराणिकाः कुल्याः मोक्ताः 'कुल्या सात् कृतिमा सिर्दिति कोशात् महत्वो जल्ययात् कृत्यम करिदिति कोशात् महत्वो जल्ययात् कृत्यम जल्यान् वर्णवा पृत्रियो सात् । कृत्या । पृत्रियो का ग्राप्याचितारत्ताः मोक्ताः । अन्नोमभावापक्षप्रदानावाद्यपं जेपय । 'उपये तिरोग्तियः क्ष्मकित्यः' हति काव्यादर्जे छ्वाणावापितापित्य-पुत्रस्यो तुक्तत्वारत्त्वप्रीतिक्ष्यकं न्नेषम् । केपाविद्वकृत्याणां किम्प्रस्यो सात्राच्या सात्राचित सात्राचित सात्राच्या सात्राचित सात्राच्या सात्राचित सात्राचित सात्राचित सात्राचित सात्राच्या सात्राचित सात्राचित सात्राच्या सात्राचित सात्राचित सात्राचित सात्राचित सात्राचित सात्राचित सात्राचित सात्राच्या सात्राचित सात्राच सात्राचित सात्राच सात्राचित सात्राच सात्र

च स्मिष्ठत्वारसंपरया मृहसम्बन्धाव ते कुत्यातुल्या इत्यर्थः । तेन याद्यस् वापः कु-त्यायां भवन्ति ताद्यक्षेत्रणं भावः । ता यथा नद्यादिरहिते देशे कृत्रिमोपायेन नीताः श्रवहन्त्यः पानद्यानायमनादिरूपपरोपकाराय भवन्ति, तथा तेषां भाविष । पाचे मापधा-हाल्ये वैदरं प्रति देवदूतवाक्यजाते 'विचारयन्ति ये शास्त्रं वेदाम्यासरताथ ये । पुराणसंदितां ये च श्रावयन्ति पठन्ति च । व्याकुर्वन्ति स्पर्ति ये च ये धर्मप्रतिभाकाः । वेदान्तेषु निनिष्ठा ये तैरियंत्रमती द्यता । तेषामम्यासमाहात्य्यैः सर्वे ते हतिकित्वपाः । सन्दान्तेषु निनिष्ठा ये तैरियंत्रमती द्यता । तेषामम्यासमाहात्स्यैः सर्वे ते हतिकित्वपाः । पान्छन्ति म्रवणो लोकं यत्र मोहो न निवते । ज्ञानमज्ञाय यो दयोदद्शावससुद्रव्यं । जपि देवास्त्रमन्ति भवनन्यनिद्यात्वं मिति पीराणिकानाद्यन्त्यक्ष्यम्तात्व । अत्र भुवी-तिक्यनात् पूर्वश्लोकोक्ताः स्वर्गस्य इति घोषितम् । अन्यया तद्वेयस्पापातादिति ॥ २ ॥ अतः परं विकर्षाम्यः स्वाहं ति श्रतिमत्तरस्य तृतीयं भावमाहः क्षेत्रेत्रसादि ।

# क्षेत्रप्रविष्टास्ते चापि संसारोत्पत्तिहेतवः।

च पुनः ते पौराणिका अपिशन्दादन्यर्वाः क्षेत्रप्रविष्टाः, क्षेत्रश्रन्देन यया केदार उच्यते, तथा 'क्षेत्रं पत्नीग्ररीरयो'रिति कोग्रात् 'यलेः क्षेत्रे महीसुज' इति नवार ७ जा, पत्रा चन काण्यस्ताराम नावास् कर चन पद्यक्षण्यस्त 'इदं शरीरं कीन्तेय क्षेत्रमित्समिधीयतं' इत्यादिवाक्याच शरीरपत्र्यावस्युच्येते । र्ष चतर जन्म अनुवारा । विद्यास्त्रिक कृत्याया आपे यया उपस्य एवं सति कृत्रिमजलमार्गे कृते तद्वारा केद्रारप्रविद्याः कृत्याया आपे यया उपस्य बीजस्य बृक्षस्य वा यः संसारः अभिवृद्धिः तदुस्पतिद्वेतवे मबन्ति, तया पौराणिका णादिसिद्धार्थं उपदेशनार्थं वा देयमपेद्द्यते, साधनरूपश्रवणादिकं ताद्येरेव मनती'ति । तत्रापि धनदातुः सत्कठं प्रतिग्रहीतुस्तु संसारोत्पतिः । 'भिक्षात्रय'ति वाक्यात् । यदि तु तत्रापि घनदातुः सत्कळ प्रतिग्रहोतुस्तु संसारत्यातः । 'मश्रायय'ात वाक्यात् । यदि तु तक्षाविचार्तास्युदरमणोपयोग्यव्यमानं ग्रह्माति, तदा तु तीर्थपर्यटित्वक दोष इति घो-ध्यम् । एतद्पि तदा यदा पीराणिकानां पारंपर्यद्वतत्वं गवति । तदमावे तु वननृत्रो-ध्यम् । एतद्पि तदा यदा पीराणिकानां पारंपर्युत्तत्वं गवति । तदमावे तु वननृत्रो-प्रत्यापतिष् संसार एव । स्वुद्धान्ययाच्याच्यान्यान्यापेष्योः संगवाधित ज्ञेयम् । कृष्यित्वं श्रीकृष्णावन्यस्वप्टं 'कृष्याण्याद्कारामानि होनांमैकमक्रचम् । कुर्वन्ति विन्द्र्य ये वे तेषां मारेण पीडिते'ति भद्याणं प्रति प्रथिपीवाक्यात्, 'मत्रामिकस्यी विग्रो न क्द्र्य ये वे तेषां मारेण पीडिते'ति भद्याणं प्रति प्रथिपीवाक्यात्, 'मत्रामिकस्यी विग्रो न दि सुक्तो मवेत् धुवं । सुखुकाले च मज्ञामस्पतिमानं न वियते' इति शीनन्दं प्रति मगद्याक्याचा, मार्विक्रयस्य दोपले शिप्येन्यो भगवज्ञामोपदेशस्यापि दोषत्वापतिः । तत्र शिष्योपदौक्तग्रहणेन नामविकयसंभवादिति चेत्। सत्यम् । तथापि ग्ररुत्वस्य साहजिक-भागाणवृत्तित्वेनात्पाज्यत्वात् , 'सहजं कर्म कीन्तेय सदोपमपि न त्यजेत । सर्वारम्मा हि दोपेण धूमेनाग्निरिवावता' इति भगवद्भाक्यात । श्रताविप पडाचार्यशाखणारम्मे जनक-समीपे याज्ञवल्क्य आगते जनकेन, 'याज्ञवल्क्य! किमर्थमचारीः प्रश्निच्छन्न' 'एवं ता'निति गोर्थ स्व्भवस्तुनिर्णायकप्रश्नान्मत्तः कारियतुं वागतोसी'ति पृष्टे या-ज्ञवल्क्येन 'उभयमेव समा'डित्युक्ता, राजप्रश्ने अपवी'न्म उदद्धः शौल्वायन' इत्यादिना शारावा अने का कि होता है। स्वाप्त का कि स्वाप्त का जाता के कि का वार्त के स्वाप्त के स्वाप्त का स्वाप्त का कि प्राणकब्रिक्षेपस्थि, तती वनकेन इस्त्यूक्सइस्र द्वामीखुक्ते याद्वावल्यमे (पिता मे-मन्यत नानद्विधप्य इरेते'खुक्त्वा पूर्ण प्रवतियोपिदिश, तती जनकेन विदेहाः स्वाप्ता च याज्ञवल्क्याय समर्पितः, तदा याज्ञवल्क्यस्तदङ्गीकृतवानिति आवितत्वेन नहाविद्योप-देशोत्तरं शिष्योपढोकितग्रहणस्य प्राप्ततया तत्रपायस्यात्रापि वक्तं शक्यत्याच । किञ्च. गीतायामेव सहजकर्मात्यागुमक्त्वा, 'असक्तमुद्धिः सर्वत्र जितात्मा विगतस्पृहः । नैष्कर्म्य-सिद्धि परमां संन्यासेनाधिगच्छती'त्यत्र असक्तद्विद्धत्वादिभिस्तत्कर्भसंन्यासेन नैक्कर्स्यसि-दिप्राप्तिं कथयता भगवता तहोपपरिहारोपायस्योक्तत्वाच तथा करणे दोपाभावादिति । एवच यत्त्रभुचरणेहत्तं 'विचार्येव सदा देवं कृष्णनाम विशेषतः । अविचारितदानेन खवं दाता विनश्यती'ति । तत्रापि खस्य शिष्यस्य चोद्धारं विचार्येव देयस् । लोमादविचा-रितदाने तु नामविक्रयापत्त्या दाता स्वयमपराधभाग्मवतीत्वर्धी ज्ञेयः । प्रकृतमतुसराप्रः । तेन गन्धर्वाणां भौराणिकानां च सङ्गख्यस्त्ररूपं विचार्य कार्य इति बोधितम् ॥ ३३ ॥

बतः गरं 'बवधान्यः खाहे'ति श्रुतिमतुष्टल चतुर्यं भावमाहुः चेक्यादीसादि । वेक्यादिसहिता मत्ता गायका गर्तसंजिताः ॥ ४ ॥

बादिपदेन स्वेिणीसङ्गद्धः । ईट्छाः गायकाः गर्तसंज्ञिकाः । गर्तछक्षणं तु कात्यायन-स्मृतौ 'यत्रःसहत्ताण्यद्यै तु तोषं यासां न नियते । न ता नदीशन्दवद्धा गर्ताखे परि-कीर्तिताः' इति । आपः नदीसम्बन्धिन्योषि नदीशन्दवद्धा न, किन्तु ते जलाश्या गर्ताः इत्याखे सर्वत्र कीर्तिता इत्याः । तया च 'तृत्वा यव परिलक्षः निल्यादिवाश्यान्तात् तक्षठं यहुज्यपि न शिष्टानां खानपानादियोग्यम् । तया ताद्धा भाषोपीस्त्यः । यद्धा, 'प्रह्यद्रो इ वे कायापयः विरोचनप्रखाप्तस्त्रमुद्धास्त्रमु स्वरतेऽभवत्, तस्माश्रदरस्य गाचामे'दिति श्रुतावापस्तम्बस्त्रती च न वर्षमाराखानायोनस्त्रा च प्रदर्शदकः इति तञ्चलाचननिपेषात् । तत्र 'प्रदर्शत गर्ते' इति साचणीपादै व्याख्यानायेषामपोऽच्याः, न उदन्त इत्यवाद्याः पूर्वो-कश्चतिस्त्रतिन्यां तराषारिनन्दातः ताअपि निन्या इत्यक्षः। ताद्याः भावस्य इत्यवादातीता ग्रुणा न सभीपीनकठराः गाद्यां श्रीवृणां चित ताद्धां सक्षीन कर्तव्य इति नावः ॥ ।। ॥ ॥

अतःपरं 'खुन्याम्यः साहे'ति श्रुतिमनुष्यत्य प्रथमं भावं वक्तमन्यानपि तती हीनानाहुः जन्मार्थीमत्यादि ।

### जलार्थमेच गर्तास्तु नीचा गानोपजीविनः।

हस्तपादमक्षाठनगण्डूपादिदुष्टज्रुस्य सर्वत्र प्रसारामावार्ये ये गर्ताः कृतास्तादमः । तया च तज्ज्ञं न समीचां योग्यम् । जात्या चीचाः गानोपजीवनेनैव ये उदरंगरयस्ते यमा तथा तेषां भावोपीति तहता गुणा अपि ताद्या हित तस्तक्षो न कार्यं हित भावः । श्रुतौ 'अवयाग्यः खाद्दे'श्वनन्तरं 'खन्याग्यः खाद्दे'श्वनन्तरं 'खन्याग्यः खाद्दे'श्वनन्तरं 'खन्याग्यः खाद्दे'श्वनायः अव्याग्यः वात्त्राच्या ति त तस्तक्षद्वार्यम्मापि प्रकारान्तरेण पुनर्व्यास्थ्यम् । तुरान्त्राच्या त्राच्या स्वनात् । तया च नीचा गानोपजीविनः जलार्यमेव गर्ताः । तुरानः नीच्या गानोपजीविनः जलार्यमेव गर्ताः हित । एतस्तिन् पक्षे वायमर्यः । जलार्यं जलनिप्याद्वार्यं खननेन निप्पादिता ये गर्तां इति । एतस्तिन् पक्षे वायमर्यः । जलार्यं जलनिप्याद्वार्यं खननेन निप्पादिता ये गर्तां वातिदोषः, गानोपजीवित्यं च कर्मदोष इति । चोद्रज्ञलं पुनः खन्या तद्वावित्या स्था त्राच्यां त्राचित्राच्याः त्रम् वाया त्राव्यानिवाय यथा शिष्टागयेषं, त्या तद्वावितियाः गुण्योत्य त्राव्या श्रुत्वेचा याचा प्रचायां स्वत्या तद्वावित्याः एवं प्रयोवा गावा उक्तः । एवमत्र गावृविययकाः सन्देद्व निवारिताः ॥१३ वि

अतः परं कीर्तीयतृचिपयकांस्तान् निवारियतुं 'इधाम्य स्वाहे'ति श्रुतिमनुग्रुत्योत्तमं पष्ठं भावमाहुः हृदास्त्रिक्यसादि ।

> हुदास्तु पण्डिताः प्रोक्ता भगवच्छास्नतत्पराः॥ ५॥ सन्देष्ट्वाकास्त्रम् सुदा गंभीरमानसाः। सरःक्षमदसम्पर्णाः भेमगुक्तास्त्रधा गुपाः॥ ६॥ अल्पश्रुताः भेमगुक्ता वेद्यान्ताः परिकीर्तिताः। कर्मश्रुद्धाः पल्यकाति तथाल्पश्रुतभक्तमः॥ ७॥

अत्र तुशस्ः शक्तरणं भिनति । पण्डा शास्त्रजन्या बुद्धिः सामीष्टार्थमादिका च तदन्तः पण्डिताः प्रकर्षेण पुराणिदिपुक्ताः । शास्त्रश्चिति विशेषमाद्वः भगवन्यस्त्रस्तनः रूपरा इति । भगवन्य प्रोक्तं प्रोक्तं शालिशीमागवन्यमात्रशत्यस्त्रपण्डित तिष्ठाशः वे ते इद्याः । 'काश्रमणे क्राध्मारत्वप्राणभज्ञो इत्' इति क्षेत्रण्य महाच क्राध्मणे इद्दः, भां न्येषदेयम्त्रते नदीसंकाः । 'काश्रिन्यां काश्रीम्यस्त्रीत् इदं इति 'श्रुप्पद्धः कृशत्य प्रत सिन्धुपष्य' इत्यादी ताद्येष्येय इद्यद्प्रयोगात् । तथा च तेषां भावे तिविष्य भगवद्वणा अपि हृद्यक्तद्वाः । तथा सर्वकार्येष्ट स्वस्त्रप्रमाणाः स्वर्कतः । तथा सर्वविद्यार्थ-माणास्त्रस्यः श्र्यमाणाश्च गुणाः स्वरूपतः फलत्योनाः स्वर्यः । क्षापि विचारयन्ति ये शासं वेदाम्यासत्ताश्च ये' इति पूर्वोप्पयस्तापमाद्वात्र्योक्तं स्वरूपवाच्यं स्वादेति श्रुतिमन्त्रस्य तस्माद्वकृष्टं सप्तमं भावमाद्वः सन्देहे-स्वादं त्रप्तः तथा स्वर्वास्यः स्वादेति श्रुतिमन्त्रस्य तस्माद्वकृष्टं सप्तमं भावमाद्वः सन्देहे-स्वादं तथा स्वर्वेष्टं स्वर्वन्यस्त्रस्तरस्य येऽञ्चानां श्रोतृष्यं मन्यवन्त्रस्रविवयकं सन्देहं वार- यन्ति, ते सुदाः, सुष्टु समीचीनं स्वादु सद्धुणं उदमुदकं येषां ते सुदाः । तत्र हेतु-माहुः गंभीरमानसा इति । अगापं दुरनगाई हृदयं वेषां तादशः । तया च श्रोतुईदयं धुद्धा तद्विकारानुसारेण तद्धितं बोधयन्ति, न तु सर्व श्राक्षार्यमिसर्थः । तेन यादशं जन् ठगुक्तं तादशस्तेषां मानः स्वरूपतः फठतश्रोत्तम इति तादशां सङ्गः कर्तन्य इति भानः I अत्रापि 'पूर्वीक्तज्ञानमञ्जाय यो दद्या'दिति वाक्यं 'गच्छन्ति महाणो छोक'मिति तत्फठ-वानयं चातुसन्वेयम् । एवमत्र मर्यादामार्गीयं मानद्वयमुक्तम् । श्रीकल्याणरायास्तु 'सदा इत्यनेन वाप्योदा उच्यन्त' इति पक्षान्तरमाहः । तदा तस्मिन् पक्षे गंभीरत्वं निम्नत्वं स-न्देहवारकत्वं च तत्र सोपानस्थानापन्नं श्चेयम् । तत्रैव श्रोतृणां विशेषतस्त्रत्सङ्गादिति । यतः परं 'सरसाम्यः स्वाहे'ति श्रुखनुसारेण तत उत्कृष्टं प्रश्ननुस्तमप्टमं भावमाहः **सर** इतादि । मगवति प्रेम्णा युक्ताः निवृत्तठौकिकरागाः, तथा पूर्वोक्तवत् सुधाः भगवच्छा-खतत्पराः श्रोतुः सन्देहवारकाः ये ते सरःकमलसंपूर्णाः, सरसि यानि कमलानि तैः स-म्पूर्ण सम्यामरिता या आपस्ताह्याः । न च श्रुतौ सरस्यापदेन सरोधिकरणकत्वमात्रज्ञाः भादय कमलसम्पूर्णलस्य कृत उक्तिरिति शंक्यम् । सरसापदस्य 'सारसं सरसीरूह'मिति कमलनामस्मारणेन तत्संबन्धार्थमेव तत्मयोगात् । अन्यया हृवात्त्याम्यां विशेषामायात्तर-जुलेखापतेरिति योध्यम् । अत्र पुर्वे अरुपाराणां राग्ननतत्मुक्तसत्र यदाप एव राप्ननान रवेन सुचितास्तेन तेषां भावव्याप्तत्वं सुच्यते । तथाच यथा ता आपः सौगन्ध्यप्रमर-<del>प्रंकारप्रमृतिभिः सर्वेन्द्रियाहादिन्यस्तया तेषां मावोपि श्रोतृषु ज्ञानमक्ती संकामयन्</del> तेषां सर्वेन्द्रियाहादी मवति, फलतबोत्कृष्यत इति तद्रता गुणास्त्रघेत्वर्यः । यत एवैका-दशस्कन्धे संवादसमाप्ती भगवतीक्तं 'य एतन्यम भक्तेषु संप्रद्धाल्युएकरुं, तसाई महादायस ददान्यात्मानमात्मने'ति । अतःगरं 'वैशन्तीन्यः स्वाहे'ति अतिमनसस्य ततो न्युनं नवगं मावमाहः अल्पश्रला इत्यादि । अल्पं श्रतमध्ययनं श्रवणं वा सत्परुपवा-क्यसम्यन्धि येषां ते अस्पश्चताः भगवद्विपयकप्रेमसुक्ताश्च । ते वेशन्ताः अल्पसरस्तुल्याः । 'पैरान्तः परवलं चारपसरे' इति कोशात् । 'विश्व प्रवेशने विश्वन्यस्मिन् भेकाद्य' इति निरुक्तेश । अत्र चात्पश्चतप्रेमयुक्तपदयोः समिनव्याद्वाराक्रकावि स्वत्यत्वं स्व्यते । तेन 'वैद्यन्तीन्यः स्वोहे'नि शुंखुका या वापस्तज्ञस्यस्तेषां भाव इति पोषितम् । तथा च प्रेमवस्त्रेन पूर्वोक्तजातीयस्वेप्यस्यत्वावया तज्ञठं महिपादिभिरवगार्ढं कल्लुपं मवति, तया तद्भागीत शुनश्रेम्णोरस्पत्वाद्भिजानीयशास्त्रादिसंसर्गेण कञ्जपितो भवतीति तत्सङ्कीञत्रयोजक इवेत्पर्यः । अतः परं 'पत्चत्यान्यः स्ताहे'ति शुलतुष्ततं वेशन्तसजातीयं दशमं मावमाहुः कर्मेलारि । श्रुनं च मक्तिय श्रुनमक्ती, तथा पूर्वोक्तरदर्वे श्रुनमक्ती येषां ते तथारर-श्रुनमकुषः । पूर्वोक्तादियेषः फर्मश्रद्धाः इति । मगुवद्यतिन फरासकृरदितेन कर्म-निर्देगोरेशको मा कृतेन कर्मणा शुद्धाः तदनुरूपिषशुद्धिसुकाः पत्वलानि । वेशन्तपत्व- ल्योः श्वयतावन्छेदकतीत्येषि श्रुतौ 'पल्वत्याच्यः साहे'ति निर्देशमेदात् पलगती पलित पल्यते येति निरुक्तिमेदाय तयोः कथित् गेदो वाच्यः। स चात्र कमेशुद्धिमेदाद्वय-न्तव्यः। तैनैव पूर्वसादिणिमयेषि गन्तुत्वान्मिद्धपदिगम्पतया कालुष्याव तहत्यकश्चलमेव । तथा च तेषां भावस्त्रजलतृत्य इति तत्सक्षोत्यप्रयोजन स्वर्धयः। एएमा क्रीतिपृत्विषय कार्-सन्देश्च निवातिताः। कीर्तिवित्तु च श्रोदणाशुष्पकाराय वाष्य एव प्राधान्यातसाथ व्यक्ति। रिन्द्रियस्वातदाभारमृतस्यूलदेहे प्राधान्येन गुष्पाधारा एव जलाभारताम्येन निक्तिताः।

अतः परं भाविवत्तिपयकान् सन्देहान् वापितुं तेषु ठिङ्गशीरस्य मनस्र एव प्रापान्याद्वणा विशेषतो विहेर्न निर्मन्छन्तीति दुर्कमलाद्वणानामेव चठतुन्यन्तं निरूपवन्तो 'वर्ष्योग्यः स्वाहे'ति श्रुतिमत्तरस्य पूर्वस्मादिङक्षणमेकादशं मावमादुः योगेत्यादि ।

### योगध्यानदिसंयुक्ता गुणा बच्धीः प्रकीर्तिताः।

योगश्चित्तवृत्तिनिरोधो, यमावश्चद्वसहितः । यथा द्वितीयस्कन्धे प्रथमाध्याये 'गृहा-स्प्रज्ञितो धीर' इत्यादिना स्थूलभगवद्भिपयकधारणावानुकः । 'यतः सन्धार्यमाणायां यो-गिनो भक्तिलक्षणः । आग्र संपद्यते योग भागयं भद्रमीक्षत' इत्यनेन तस्यापि भक्तिसा-धकत्वोक्तेः । ध्यानं सप्रयद्मश्चित्तव्यापारः । यथा 'केचित्स्वदेहान्तर्हृदयावकाशे प्रादेशमात्रं पुरुषं वसन्तम् । चतुर्भुनं कहारयाद्वगद्वगदाधरं धारणया स्मरन्ती'लादिपुक्तं, आदिपदेन धारणा, एतैक्षिभिः समुचितैरैकैकेन वा संयुक्ता नगनतो ग्रणा योगप्रभानादयो रूपडी-ठादयव । कपिठदेवैः 'सितं झजनतमासीनं शयानं वा गुहाशय'मिति व्यानविषये ठीठा-नामप्यक्तत्वात् । तादशा गुणा वर्ष्याः वृष्टिर्वर्षस्तत्त्वम्यन्यन्य वापो वर्ष्याः, ता यथा दिच्याः भूमी पतन्त्यो जलाग्रयान् खकाल एव भरन्ति, तथा योगादियुक्ता भगवहुणा व्यति योगिषु वर्तमानाः मुमी दुर्छमाः अधिकारिनिश्चेपान् कृतार्थयन्ति, न सर्वानित्वर्थः । ययपि चृष्टिवलं क्षेत्रादौ पतितं सत् संसारहेतुर्मवित, तथापि सोंको नाम दृष्टान्तफल-तयाभिवेतः । तेषां योगित्वादन्तनिष्ठत्वेन तयात्वस्य वक्तमशक्यत्वात्, क्रयोगित्वापा-तेन विदुरकाष्ठरवापाताच, 'वैराग्यं सांख्ययोगी च तपी मक्तिश्र केशवे, प्रमुपर्वेति विदेयं यया विद्वान हरि विशेदि'ति निवन्धे योगस विद्यार्पत्वेनोक्ततयात्रोत्कर्पार्थं तद्वहणाच । दार्प्टीन्तिकतयात्र गुणानामेवीक्तत्ताच । अन्यया तु भावकथनस्रोपकान्तरेवेन तिद्रीपाप-त्तेश्व । तस्मात्पूर्वोक्तमेव द्रष्टान्तफ्ळं प्राह्मम् । इतः पूर्वे कर्मशुद्धानामुक्तस्वादश तस्प्रस-क्षेत्र योगस्मरणं, योगसापि कर्मविशेपत्वादिति ॥ भी ॥

अतःपर 'मवर्ष्यान्यः खाहे'ति श्रुतिमनुष्टल कर्मसम्बन्धिनमेव द्वादशं भावमाहः तप इलादि। त्तपोज्ञानादि माचेन स्वेदजास्तु प्रकीर्तिताः ॥ ८ ॥

तुः त्रकरणभेदकः । 'तप सन्तापे,' शरीरेन्द्रियादिकं तपति यक्तमें फुच्कूषान्द्राय-णानशनादिरूपं तत्तपः, ज्ञानं सेयरसांख्यादिसिद्धं, आदिपदेन त्यागः, तेपां अपिन वि- धमानतया संयुक्ता ये गुणाखे खेदबार प्रकीतिंताः । अत्र योगव्यानादिसंयुक्तपदैकदेश-मूर्तं संकुं पदमनुष्यते । तथा च तादया गुणाः खेदबारः प्रकीतिंताः, 'विवदा मात्रप्रक्ष-रणे,' पर्मभगदिना सन्तादात्रात्रप्रक्षातं यज्ञनं सः सेदस्तसमाज्ञाता वर्षज्ञकमिन्नलिएं लिन्दुरूप्तलाद्धम्बेद्धया अवच्याः या आणो वश्वादाविक्तीमृतास्तुरुपाः । ता यथा न समी-चीनव्यवद्दारयोग्याः, किन्तु तदात्रवस्त्रेव तापनिवारिकाः, नाम्यस्, एवं तद्गता गुणा अ-पीलयः। तेन ताद्यामि सङ्गो न प्रकृतोपयोगी । तपश्चादिन्तेव विशेषाभिनिवेशेन गुणानां गौणलाक्त्रिन्मुस्थलेषि प्रकृतानुरायोगित्वादिति । अवर्ष्यत्यं च वर्ष्यभिन्नले सर्वि तस्त्यानात्वं, तच्च भुषः प्रसरणादीच्यन् ।

सायणीये हा वर्ष्यनैरोपक्षेत्रण मूमाववस्थिता अवर्ष्या इवि व्याख्यातम्, तन्नास्माकं रोचते । पर्युदासस्य सहन्माहिलेन मूमाववस्थिते तस्यद्यस्वामावात् । अतस्तदर्यं तत्र खेदजरुमेव आद्यं, मूयः साद्ययादिति ॥ ८ ॥

अत.परं 'हादुनीम्यः खाहे'ति श्रुतिमनुष्टस्य कीर्तियतृनिष्ठमुक्तृष्टं त्रयोदशं भावमाहुः अञौकिकेनेसादि ।

असौकिकेन झानेन ये तु प्रोक्ता हरेर्गुणाः ।

कादाचित्काः शब्दगम्याः पतच्छन्दाः प्रकीर्तिताः ॥ ९ ॥

हुः पूर्वोक्तसादस्यमेदकः । बलौिककं भगवस्त्रपाजन्यं सहदत्तप्रहुजन्यं वा अलौिककार्यप्रकाशकलाशिकविवद्यां यत् हानं, तेन प्रसासितमूतेन मनसि तेषां माना-चेनैव श्रोतुरिषकारसाणि भानात् प्रकर्षण तरिषकाराज्ञतरिणोक्तः कादानिक्ताः श्रोदणां कर्मिम्मिक्कालियोप एत इंदितोचराः ग्रन्दाम्य आसतान्यादेय ज्ञायमाना ईदशा ये दरेः सर्येऽःयदर्तुर्तुणाः रूपलीलायियोपाः प्रकर्षण कीर्तिताः। 'पत्वः वाती,' पतन् सर्वेतो गण्डन् प्रान्दो हादो पातामा ताः पतन्त्रस्याताद्याः प्रकर्षण कीर्तिताः। तथा च मगवतो रहसा ये शुणास्ते तार्द्यस्य एर कीर्तिपन्यः श्रोतुनिः प्राप्यन्ते, न सर्वेः। चत्रसाद्यापिकारस-स्पत्वे तारद्यां और्रियूणां सहः धर्वया कार्य एत्रति मात्रः॥ १॥

गतः तरं 'प्राग्यः खाहे'ति श्रुतिमतुष्यं चतुर्दशं जपन्यं भावमाहुः देवेलादि । देवानुपन्मनोद्धनाः प्रत्या भूमेरिवोद्यताः ।

देन: श्रीताः नैराणिता" शिवान्द्रिः गण्यानितायन आदिश्रन्देनात्वे तितु-मात्रारव्यक्षेषानुपासनं नेनद्रपनित्तनं सेवनं वा तेनीद्रृत्ताः उपायके उद्गताः स्वयम-नेशानुपनामा इति चात् । हृद्धा च गुणाः ग्रानव्यक्षामप्यादयस्ते पुण्याः अवश्याय-वन्यः आरः पृष्या इति सावणमाप्ये व्यारवातं, ततुत्वाः । ता यथा पाषाणम्यो पतिताः, तन उद्गता इव मासन्ते, न यु तासन्दीवाः, एवं तेऽपि गुणा मनवदाया एवं, पर्याद्वान्ति-मन्त्रत्वं शीमर्थितनेव वा, तत्त्वदेवावगन्त्रः स्व मन्त्रीशसम्बर्गमिति गीनावाक्योक्त- न्यायात् । परन्तु तातुपासकाः खीयत्त्रेन देवीयत्वादिना वा ध्रमान्मन्यन्ते, तेन च उरिसन्यन्ते साहंकारा भवन्तीतियावत् । अतस्तेषां खरूपं फठं च जघन्यमेव । नीहारेण प्रावृता इति श्रुती नीहारस ज्ञानतिरोपायकलेनोक्तलादिति तेपूत्कर्पचुद्धिस्ताद्यां सङ्गध न कार्य इसर्यः।

अतःपरं 'सन्दमानाम्यः खाहे'ति श्रुतिमनुष्टल पघदशं मावमाहुः साधनेत्मादि ।

साधनादिमकारेण नवधा भक्तिमार्गतः॥ १०॥ प्रेमपूर्वा स्फरदर्माः स्यन्दमानाः प्रकीर्तिताः।

साधनानि वर्णाश्रमधर्मास्ते आदयो यस ताद्यो यः प्रकारो मर्यादामार्गीयो निष्कामतक्तरणरूपस्तेन प्रकारण यो नवघा श्रक्तिमार्गः। 'श्रवणं कीर्तनं विष्णीः स्मरणं पादसेवनं । अर्चनं वन्दनं दासं सल्यमात्मनिवेदनम् । इति पुंसार्पिता विष्णौ मक्तिथेत्रवरुक्षणे'ति वाक्योक्तो मार्गी भगवस्त्रास्युपायः । ततो या प्रेम्णः भगवद्गक्ति-रूपस पूर्तिर्हृदये व्याप्तिस्तया कृत्वा स्फुरन्तो मगवद्दमीयेषु ते सन्दमानाः प्रकीर्तिताः । सन्द् प्रस्तवणे, प्रस्रवणरूपा या आपसादशाः । ता यथा स्नानपानायमनादी प्रशसाः स्तरंपुक्तं मूर्नि द्वीतव्य कुर्वन्ति, मर्वादुपकुर्वन्ति च, तथा ताद्वराष्ट्रापाराः पुरुषा अपि पूर्वोक्तप्रकारेण सर्वात् ओट्न द्रष्टृंश खात्मनश्च भगवदुपयोगिनः कुर्वन्तीति ताद्यां सद्गः कार्य द्रव्यवः ॥ १०॥

अतःपर 'स्वावराम्यः खाहे'ति श्रुतिमतुरात्य पोडरा भावमाहुः याद्रचाः इलादि । याद्रचास्ताद्रचाः प्रोक्ता दृद्धिक्षययिवर्जिताः ॥ ११ ॥

स्थावरास्ते मया ख्याता मर्यादैकप्रतिष्ठिताः ।

यादशाः सापनादीत्यारम्य धर्मो इत्यत्तेत यद्यकारकाः सिद्धास्तादशास्त्रसकाः रकाः सन्तः श्रोकाः प्रकर्षण श्राञ्चे उक्ताः, वे गुणापरा युद्धिश्चपविवर्षिताः न वर्षन्ते, ्या आप नामा नुसार साल एका, र उत्तरात राज्यसम्बद्धाः । प्रति सुस्यान्यकेन न वा क्षीयन्ते, किन्स्येकरूपासिष्ठन्ति । किय, मर्यादैकप्रतिष्ठिताः । प्रति सुस्यान्यकेन र न कार व, करावर प्राचित हो। व स्वतिष्ठताथ एकप्रतिष्ठिताः सुरूपाः प्रतिष्ठां च प्राप्ताः ते वलाः' मर्योदायामेव एके च ते प्रतिष्ठिताथ एकप्रतिष्ठिताः सुरूपाः प्रतिष्ठां च प्राप्ताः ते गुणाभारा मया स्थावरा एकत्र प्रतिष्ठिता या आपस्ताः स्थावराः तत्तुल्याः स्थाताः प्रकथिताः । ता यया एकप्रैव तिष्ठन्ति स्वाधारमेव च शीतठीकुर्वन्ति, गुणवत्तया स्थापयन्ति च । नतु स्तत उदान्यात्यातुपकुर्वन्ति, तथा ते गुणापाताः पुरुषा अपि स्तसम्बद्धान् स्वाघारं ्य अप अवन्यानाध्यक्षमान्य, तथा प्राप्तातः पुरुषा आप स्वसम्बद्धान् साधारं च स्थापयन्ति । तेन ताद्यो सङ्ग स्वाचन्मात्रगुणकः, न तु वियेषातुम्रहक्तरुकः इस्यः । अत्र मयेस्युक्त्या नान्येषां सम्मतिरिते चोधितच् । अन्येषां मयौदाप्रतिष्ठितत्वेन पुष्टि-स्वरूपस्याज्ञानान्मायीदिकपुरुष्टघुद्धेतिति ॥ ११ई ॥

अतःपरं 'नादेयीन्यः स्नाहे'ति श्रुनिमनुग्रत्य सप्तदशंभावं सार्वेनाहः अनेकेत्यादि । अनेकजन्मसंसिद्धा जन्मप्रशृति सर्वदा॥ १२॥

सङ्गदिगुणदोपाभ्यां वृद्धिक्षययुता स्रवि ।

### निरन्तरोद्गमयुता नचस्ते परिकीर्तिताः ॥ १३ ॥

अनेकेषु जन्मसु संसिद्धाः सम्यक्तिसद्धाः पूर्वोगुरूपतया सिद्धाः । जनमम्मृतीति कियाविशेगणम् । पतजन्मारस्य, सर्वदा सर्वेसिन्काले सद्दातपुण्योपास्यां, आदिशस्येन कालकर्मस्यावास्त्रकृती यो गुणदोगी तास्यां कृत्वा गुवि भवनं मृः उत्तरिविध्यन्ति तास्यां कृत्वा गुवि भवनं मृः उत्तरिविध्यन्ति तास्यां कृत्वा गुवि भवनं मृः उत्तरिविध्यन्ति तत्या वतासां बृद्धिस्यस्याते स्वर्ता स्वर्ताची कालकर्मस्याविष्ठेद्धिस्यतः हःसंगा-दस्यीचीनकालकर्मस्याविष्ठेद्धिस्यतः तरि-न्तरे यद्भस्यः किर्मित्ताः । तथा च नयो प्रया काभिरत्वमात्रतः शुभाः किर्मित्तृतः । तथा च नयो प्रया काभिरत्वमात्रतः शुभाः किर्मित्तृतः । तथा च नयो प्रया काभिरत्वमात्रतः शुभाः किर्मित्तृतः । तथा च नया प्रया काभिरत्वमात्रतः । या नयस्ति स्वर्तान्ति कुष्यः, स्वर्त्य स्वर्त्यन्ति । यश्चनः स्वर्त्यन्ति कुष्यः, स्वर्त्य अपित्तुनासक्षेत्रं यगं भागिरयो महानदी च प्रवाद्वरेश्वभेदात् । एवं संगाविष क्रेयाः, यथा अपितृनासक्षेत्रं यगं भागिरयो सहानदी च प्रवाद्वरेश्वभेदात् । एवं संगाविष क्रेयाः, यथा अपितृनासक्षेत्रं यगं पानिक्त्या स्वर्ता संयो च निक्षयोगत्तमः स्वर्त्य द्यायां । अत्र च नदीनामेताबद्धिगणक्यनं द्याधीनिक एतेषामेष्ठ च निक्षयोगत्तमः प्रया तस्य । अत्र च च नदीनामेताबद्धिगणक्यनं द्याधीनिक एतेषामेष्ठ च प्रया प्रया प्रया निक्षये याप्याचित्रक्षत्वत्वयापित्रिति ॥ १२ ॥ १३ ॥

अतःपरं 'सैन्धवीन्यः खाद्दे'ति श्रुतिमत्रप्रसाष्ट्राश्चं भावमाद्वः एलाहद्वा इसादि । एताहद्याः स्वतन्त्राश्चेत् सिन्धवः परिकीर्तिताः ।

अनेताच्या इस्पेनाधन्तिष्येणण्योः संगदः । स्तत्रा इस्पेन मध्यविश्वेषणिन् रासः कियते । तथा चैताच्या अनेकजन्मसंसिद्धा निरन्तरोद्भमुताः स्वतद्याः जन्मश्रभृति सर्वेदा संग्रणुर्देपान्यां पृदिक्षयरिह्वाशेस्सुः तदा ते जीवाः सित्यवः समुद्रपामिन्यो गदानयो मदानदाथ तत्तुत्याः परिकीर्तिताः । तेषा गावो महानदीजुरुत्यसः । तद्या हटं स्प्रष्टं समीचीजन्यवहरिण शुम्मळं शहादावानीतम्ति श्रमम्, तथा तद्वता गुणा अपि सन्दम्तः फठतथोतमा इति ताद्यां संगः कत्य्य इति मावा ॥ १२ई॥।

अतःपरं 'समुद्रियाम्यः स्वाहे'ति श्रुतिमनुस्य तत उत्तममूनविशं भावमाहुः पूर्णाह्त्यादि ।

पूर्णी भगवदीया ये शेषव्यासाग्निमास्ताः॥ १४॥ जडनारदमेत्रायास्ते समुद्राः प्रकीर्तिताः।

पूर्णाः ज्ञानिकवामिकवाफलयसुक्ताः मगवदीया भगवत्सम्यन्पितः । मगवदीय-शन्दो अन्युलयो वैद्वार्थिदान्द्रवहूदो भगवदीयन्वेन परिसगासस्वीयां दित श्रीभाग-वत्तप्रसासस्केष प्रयोगाद्वगत्तयः । य इति हुर्केमत्वं तेषां सूम्यते । तात् गृषप्तिन कोपेत्सादि । श्रेपः संवर्षणः सल्ह्यसारेष्ट्रेष्टा । व्यास्ते मगवाद् साहरायणः, मगवते ज्ञानवताद, समापी मगवस्वस्तं लीलं पाउनुय श्रीमागवत्तक्तात्त्रत्, शुक्तं पानित- वान् । अप्रिरिप्तपुराणवक्ता, मारुतो बायुपुराणवक्ता, जडो रहूगणोपदेष्टा, नारदः प्रसिद्ध एव, सनस्कुमारशिष्यः प्राचीनपर्हिगुरुः, मेत्रो मैत्रेयः विद्योपदेष्टा, आदिपदेन शिवादिसङ्गहः । ते समुद्राः प्रकीर्तितास्त्रेयां मावः समुद्रजलहरूयः । समुद्रजलं यथातिगम्पीरं बक्षोम्यं रबानामाकरमूतं तथा तेयां मावोप्यसन्तगम्पीरोऽक्षोम्यो नानाविधमावाकरस्रेति तक्षिष्ठा ग्रुणा विर तथिति तादर्शां संगःसेवा च स्वरूपतः फलतस्रोत्तमेति सा कार्यसर्थः ॥१७३॥

पूर्वे मावनिरूपणारम्मे श्रुतिप्रतणिसद्धाः गन्धवीः 'कृष्मेदास्त्वि'त्वर्थेन यथा नानामेदा उक्तास्त्रया बन्ते पुराणादिप्रसिद्धान् गगवदीयानपि नानामेदान् द्वान्यामाहुः स्त्रोकेत्यादि ।

छोकवेदगुणैर्मिश्रमावेनैक हरेगुँणान् ॥ १५ ॥ वर्णयित सद्यद्वासे क्षाराचाः यह प्रसीतिताः । गुणातितत्तपा शुद्धान्सविदानन्दरूपिणः ॥ १६ ॥ सर्वोनेव गुणानिय्णोर्वर्णयित विवक्षणाः । तेऽमृतोदाः समाज्यातासाटाक्पानं मुद्दर्शम् ॥ १७ ॥

रोकश्च वेदश्च गुणाश्च रोकवेदगुणास्तिनिश्रभावेन मिलितत्वेन एके <u>म</u>रूपमगवदीयाः हरेः सर्वदुःखहर्तुर्भगवती गुणान् वर्णयन्ति । यथा वाल्मीकी रामायणे रामगुणान् ठोकिन-श्रानुक्तवान् । यथा चाध्यात्मरामायणे शिवो रामगुणान् वेदिमश्रान् । यथा विष्णुपुराणे पराश्चरः सत्त्वगुणिमश्चान् । यथा च मनुःस्मृत्यारमे रजोमिश्चान् । 'स्वयंभुवे नमस्कृत्ये'-रपुक्तवा पश्चादग्रे सृष्टिं वर्णिविष्यन् 'शक्षा नारायणाल्यस्त सुप्नाप सिळेले तदे'स्यकतान । यथा च वासुर्वायवीये शिवरूपमेव बहात्वेनोक्तवात् । त च मनोर्भगवदीयत्वामावः शंक्यः । तृतीयस्कन्धे तस्य तथात्वसाधनात् । न वा वायोः । इतुमद्वतारे तस्य रामभ-क्तत्वेनेव सुप्रसिद्धत्वादिति । न च गुणिमश्रवर्णने गुणामिमानिवर्णनमिति शस्यम् । तत्र तदुक्तेषु मस्विष्णुमहेश्ररेषु अभिमानित्वापादकस्य कालमयस्यानुकत्वात् । अतो गुणा-वतारा एव तत्रीच्यन्ते, न जीवाः । एवमत्र डोकनेदगुणनिश्रमावेन पञ्चैव सिध्यन्ति. न पष्टः, वतो होक्वेदगुणेक्पहक्षितान् मिश्रमावेनोपरुक्षितान् हरेर्गुणान् वर्णयन्तीति व्या-ख्येयम्, तथा सति संकीर्णपुराणवक्तारः यद्या मविष्यन्तीति तैः संख्यापृतिः । एवज तल-द्भावस्तत्रत्रलतुस्योवगन्तव्यः। तज्ञलं यथा क्षाराम्लमादनान्यक्तमपुरस्रेहव्यक्तमपुरगुणकम् . तथा तेषां माबोपीति तन्निष्ठा गुणा अपि लोकादिशवानास्त्रदनुरूपफलदा इति तत्संगोपि तथेत्वर्यः । न च गुणाद्यपलक्षिता गुणा न मूलगुणा इति शंक्यम् । 'यदादित्यगतं तेज' इति न्यायेन तेपामित मागवतले बाधकामाबादापाततः अतीतरात्रयोजकलाच, अत एव नि-यन्थे 'सर्वस्यरूपी कृष्णस्तु कर्ता तेषु तथोदित' इति खितमिति न काचिच्छक्षा । एवं पद् समुद्रतुत्थान् भगवदीयानुक्त्वा सर्वत उत्तमान् सप्तमानाहुः ग्रणातीतत्तघेत्यादि । स्यस्य गुणातीततया ग्रद्धान स्त्रेकवेदगुणामिश्रान् सबिदानन्दरूपिणः सबिदान-

न्दात्मकान्, विष्णोरित्यस्य वा विशेषणं, तथा च सचिदानन्दरूपिणो विष्णोः तादशान् शुद्धान् सर्वान् गुणान् स्वयं गुणातीततया विचक्षणाः सर्वज्ञातारः सन्तो ये वर्णयन्ति, ते अमृतोदाः शुद्धोदसमुद्रतुल्याः सम्यक्प्रकारेण आख्याताः कथिताः । अतस्तादशां मावो गुणातीत एवेति । तत्र मगयद्रणा अपि स्वस्य यथावत्स्वरूपतया प्रकाशमाना भवन्तीति खुनाता प्रतान । तत्र नामकृता नात्र रचना नात्रकारमा राज्यस्तान हात्रां हुईमिन तथा संगी हुईम इति तद्वाक्यानां तेषां या वाचस्तासां स्वान्तःप्रवेशनं सुतरां हुईमिन त्यर्थः। अत्र अद्योदा इत्युक्त्वा यदस्तोदा इत्युक्तं नेत्र श्रेतद्वामापृतामापृतामापृत्वामापृत सागर' इति वाराहपुराणोपष्टंहितौ समुद्राविष संग्रहीतौ ज्ञेयौ। किय, 'क्रूपाम्प' इत्पादि-श्रुती 'सर्वाम्यः स्वाहे'ति समाप्तायुक्तम् । तत्र सर्वशन्दस्य पूर्वोक्तसंत्राहकले अपां ऊनर्वि-शति भेदा एव भवन्तीत्यमिन्नेत्य सर्वश्चन्दस्य समुद्रज्ञ एव निवेशः कृतः । एतदमिन्ना-येणैव 'नयः प्रसन्नसिक्ता' इलास सुवोधिन्या 'मापो पहुविधा एकोनविंशति मेदा' इत्यु-क्तम् । न च पूर्वं शेपादीन् सप्तोक्त्वा ततो लोकेत्यादि सार्घद्वयेन समद्रविभागस्योक्तत्वा-च्छेपादय एव सतात्र आह्याः, नेतर इति शंक्यम् । तत्र यथाययं क्रमेण ग्रहणे शेपन्यासयोः क्षारदिभगण्डोदतुल्यलापत्या प्रतिलोमग्रहणे च भेन्नेयनारदयोस्त्रथालापत्या निकर्पापत्तेः । अतस्तत्राषधेन्दोक्ता इतर एव किथित्तदर्मसाम्येन पद् श्राद्धाः । तेन पू-बोंकाः सप्तामृतोदेष्वेच प्रविशन्तीति मम प्रतिभाति ॥ १५-१७ ॥

नन्वेवं सति तेषां तादशां च दुर्मिललात्तद्वाक्यानामिदानीन्तनानां काळादिदीपदु-ष्टानामकम्यमेवेति वक्तव्यं, न तु सुदुर्वमिति शङ्कायामाहः तादशानामित्यादि ।

सादशानां फचिद्राक्यं दतानामिव वर्णितम् । अजामिलाकर्णनयद्विन्दुपानं प्रकीर्तितम् ॥ १८ ॥

तादशानामपि कचिद्रगवतौद्धार्यत्वेन विचारिते केनचिदपराधादिना भगवद्वियुक्ते पुरुषे मगवतस्तद्दारोदिषीर्पायां वाक्यं श्रुतिगोचरं भवतीति श्रेपः । तत्र प्रमाणमाहुः वुनानामिय वर्णितमिति । यद्या पष्टरकन्ये भगवद्तानां वर्णितं वानयमजामितस्य श्रुतिमोत्तरमन्द्रविदानीमरि मगवद्रितीर्पाविषयसः भवतीति नारुन्यम्, हिन्तु सु विवेषिनेवस्यः । एवं तारतां सर्वं तहामनाभवेशं च सापित्वा श्रीवणासुदिधीर्या-विवेषिनेवस्यः । एवं तारतां सर्वं तहामनाभवेशं च सापित्वा श्रीवणासुदिधीर्या-विवेषिनयस्यत्रभ्रतास्त्रापनाय पाने विवेषमाहुः अन्तामिलेत्यादि । अन्तामिलेन यया प्रवास प्रवास वार्या प्राप्त वार्या । वार्या वार्य

९ बास्मीहिद्यवपरादारमन्तादयः ।

मगवहृणवोधकं वाक्यममृतोदतुत्वेक्त्यतं, तदा त्विहेव भगवत्नाप्तिफलदमिति तस्त्र-रूपमाहः रागेलादि ।

रागाज्ञानादिभायानां सर्वथा नाज्ञानं यदा । तदा लेहनमित्युक्तं स्वानन्दोद्गमकारणम् ॥ १९ ॥

रागध्य अञ्चानं च ते आदिर्थेयां तादशा ये भावाः कामकोषादिविकारभाजस्तेषां यदा नाञ्चनं निमृत्तिरस्तोदानां वास्येन भवतीति 'श्चेषः। तदा तद्वाक्पानं तत्कालमेव स्त्राणं जनय-हेड्नमित्सुक्ते, बिह आसादने, आसादनमित्सुक्तम् । तत्र हेतुः । स्वानन्दोद्गमकारण-मिति । स्रास भगवतो य आनन्दः सारूपात्मको ठीठात्मको वा तसा य उद्गम उन्नैः प्राकट्यं तस्य कारणं, तथा चैत्रं दोपनिष्टतिष्द्रीकपरमानन्दसाथकत्वात्तरतानं छेहनरूपमिलर्थः। एव-मपां जनविंशतिभेदपक्षादरणेन सर्वे भावास्तद्वन्तो जीवास्तद्वता गुणाश्च प्रथमेन निरूपिताः।

वतः परंसायणीये 'सर्वीभ्यः खोहे'त्यस तह्यतिरिक्ता इत्यर्थ उक्त इति तमनुख्य पूर्वेभ्योतिरिक्तं विश्वं भावमाहुः उद्धृतेसादि । उद्धृतोद्कवत्सर्वे पतितोदकचत्तधा ।

उक्तातिरिक्तवाक्यानि फलं वापि तथा ततः ॥ २०॥

सर्वे पूर्वोक्तातिरिक्ता ये गुणा भावास्त्रदाधाराथ ते उद्धतोदकवत् क्रूपतडागादिग्यः पात्रेपुर्त यहुदकं तहत्, उद्धृतं जलं यथा परिभितं यादशमाण्डसं तदत्तरीभेन शुक्त-शुद्धिम्य भवति । क्षिपित्किवित्स्वाकारानुकार्थिप भवति । तथा ते उक्तातिरिक्ता भावा अपि परिमिता आधारातुसारेणाकारातुसारेण च शुद्धशशुद्धशिदिभाजः । तथेति वैषिषकर-पतितं यहदकं तहत् । पतितोदकं यत्र पतित तदाद्रीकृषत् कचिहुणं क्षेत्रदोपं च ..... १८२७ पद्धाः नाताप्रका २० १००० प्रत्यसम्बद्धाः वागस्य प विषत्ते । तया तेपां वाक्यानि आधारमार्द्रीकुर्वन्ति, तदनुसारेणैव गुणदोपकराणि । वेस-नादरे, आत्मनः फलमि तथा, आत्मनो गुणाधारस्य फलमि तथा माववदेव । चकार-पाठेत च प्रनिस्त्यर्थी वक्तव्यः ॥ २० ॥

एवं भगवहुणाधारमृतान् जीवानां भाषान् तद्धिकरणमृतान् जीवांथ भगवहुण-

खरूपफलमेदार्थं निरूप्योपसंहरन्ति इतीखादि ।

इति जीवेन्द्रियगता नानाभावं गता अवि । रूपतः फलतञ्चेव गुणा विष्णोर्निरूपिताः॥ २१ ॥

इति उक्तप्रकारण स्वि मृठोके जीवेन्द्रियगताः, जीवाः शरीरविशिष्यश्चेतनाः, कृत्त अवन्यस्य अस्य क्षेत्रस्य स्थान क्षेत्रस्य स्थिताः नानामायं गताः, तत्र सिस्येव

रागितृश्चाः प्राचीनवर्श्यः जाता । यथा व्यालमनिश्चाः रहुगणस्य जाता । यथा च आदिशच्येन द्वेपसानिहासः थिदुरस्य जाता । एवमन्यत्र ।

रूपतः फलतश अनेकमावं प्राप्ताः, विष्णोर्व्यापकस्य भगवतौ गुणा धर्माः निरूपिताः, नितरां कथिताः । तथा च भगवन्निष्ठरवेनैकरूप्येष्याधारमेदेन तहिङ्गास्तदनुरूपफलाध्य भव-न्तीति तदावारस्वरूपं विचार्य तज्ज्ञानार्थं जीवसङ्गो भगवद्गत्तिर्विधेयो, नतु कथिवत् गुणसत्तामात्रेणेत्वर्यः । अत्रोपसंहारे गुणा निरूपिता इति कयनेन गुणनिरूपणमेव सु रूयम् । भावतदाधारिनरूपणं तु तदुपोद्धाततथा प्रासिङ्गकमिति चोधितं ज्ञेयम् ॥ २१ ॥

इति श्रीमद्रष्टभाचार्यचरणैकतानपीताम्बरात्मजपुरुपोत्तमविरचिता जलभेद्विवृतिः सम्प्रणी ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

# जलभेदः।

### श्रीवलभक्तविवृत्तिसमेतः।

श्रीमदाचार्यचरणसरोजे शरणं सदा । तेनैव खलु तह्यक्यमावार्यावगतिर्मन ॥ १ ॥ नानामार्गेषु विविधमावैस्ते तेऽधिकारिणः । प्रवृत्तास्तत्तदेवात्र मन्यन्ते भजनं हरेः ॥ २ ॥ अतस्तन्मार्गभावाधिकारिणां तस्त्रक्त्पतः । फठतश्च निजाचार्याः सन्देहविनिवृत्तये ॥ ३ ॥ वेदचोपितकूपादिजल्ह्यान्तभेदतः । विवेकं चित्ररे तत्त्रज्ञावार्थो हि प्रकाश्यते ॥ ४ ॥

तत्र प्रथमं 'निवृत्तवर्षेरुपगीयमाना'दित्यत्र भगवद्गणानवादे 'आत्मघाती कर्भजडी निन्दितार्थरतः सदा । पशस्त्री च' एतद्रातिरिक्तानां सर्वेषां प्रवृत्तिरुक्ता । ते च सक्तस्य-श्चुविपयिणः । तत्र मुक्तानां 'आस्मारामाध्य मुनय' इत्युक्तप्रकारेण प्रवृत्तिः । मुमुक्षूणां वि-दितभक्तिज्ञानयोगतपः कमीदिसाधनप्रकारेण बहुधा सा भवति । विपयिणां तु तत्र रागा-दिमाधुर्यतः प्रवृत्तिनं तु धर्मतः । तथा च, 'बेदे रामायणे चैव सारते' इत्यत्र 'हरिः सर्वत्र गीपते' इत्युक्तलात् सर्वत्र सर्वेषु धर्मेषु भगवद्युणप्रवेशस्यावश्यं वक्तव्यत्वात् तेपां सर्वेपां साधनफठयोरेकरूपत्वं या नानात्वमिति सन्देहे तक्षिणीयकं ग्रन्थं निरूपितं श्रीमदा-चार्यचरणाः प्रतिज्ञानते-

नमस्कृत्य इर्रि चक्ष्ये तहुणानां विभेदकान् ।

भावान्विकतिया भिन्नान्सर्वसन्देहवारकान् ॥ १ ॥

हरि नमस्कृत्य भावान् वक्ष्ये । भावास्तु 'इति जीवेन्द्रियगता' इत्यत्रोपसंहारे जीवनता एवोक्ता इत्युपकमेषि त एव श्लेयाः । तेरेव मयवद्वणानामनेकरूपत्वम् , अन्यथा मगवहुणाः सर्वे तत्तत्त्वरूपात्मका इत्येकरूपत्वमेव, गुणगुणिनोरभेदात् । आधारगुण-सम्पन्यादेव तेषां भेद इति विशेषणमाहः तह्रणानां विभदकानिति । भगवद्गणानां

१ धीवपभक्ततेय दीवृदि विषये स्पोद्यानी हरूल ।

स्वरूपतः पृथक्कारकान् भिन्नत्वेन ज्ञापकानित्यर्थः । अयवा स्वस्वभावानुसारेण फठसाध-कान्, न तु तदतुसरिणेलर्थः । एतदेव भेदकृतं भावानाम् । ते भेदाः कतीति प्रमाण-माष्टः विद्यातिषा भिन्नानिति । तत्रापि द्वविध्यम् । एके जीवाधिकारानुसारिणः । एके पुनः कृपया भगवदानजन्याः स्वरूपनिष्ठाः स्वतन्नाते निजाः, ते एवाग्रे अस्तोददृष्टान्तेन वाच्याः । एते सर्वेपि भेदा वेदे कथिताः 'कृप्याम्यः स्वाहा' इत्यादिना । एतद्विवचने सर्वेषां सरूपज्ञानेन सर्वे सन्देहा निवर्तन्त इसाहः सर्वसन्देहचारकानिति । एतद-र्धमेव वेदेप्यक्ताः ॥ १ ॥

नुतु कृपादिदृष्टान्तेन भेदज्ञानं कथं मविष्यति तत्राहः---गुणभेदास्तु तावन्तो पावन्तो हि जले मताः। गायकाः कृपसंकाञा गन्धर्या इति विश्वताः ॥ २ ॥

नद्मत्र कुमादिरप्रान्तः, किन्तु तत्तिस्थतग्रणदोषसहितजरुष्टप्रान्तोनिमेतः । तेन यावन्तो जल्ले भेदास्तावन्तो भेदा ग्रुणानामपि भवन्तीति भावः । तत्र प्रथमं प्रथमाधिकान रिलाहिपयिणां मावमाहुः मायका इति । गायका मगबहुणगायकाः । ते तु गन्धर्या वि-श्रुताः प्रसिद्धाः । तेपामयमेव सहजो धर्मः यसक्षत्रीतशास्त्रोक्तं भगवयशः प्रयन्धरागतानाः पाठापकुराठा समादिमापुर्वेविषयत्त्रेन भागति, न तु मगबद्धमेप्यरूपं झाला, परन्तु भाजपञ्चल समाप्तिभाष्ट्रपावपयलन भाषान्त, न तु भगवद्भमखरूप आत्वा, परन्तु भृतकाप्त्यापनवत्त गायन्ति, तादशस्त्रे कृषद्भश्चाः कृषतुरुद्याः श्रोक्ताः । सामान्यतः कृष उक्तो, न तु गुणदोपसुक्त इति । यथा कृषी महान् रमणीयः, जलमपि सभीचीनमेष, परन्तु दूरे अथस्तल्ं, नेनेतरिवपय्भयक्षसागेन रज्ज्यादिसायनपूर्वकं तदाहरणे तत्र्यासं मवेत्, ्र प्राप्त कार्याः विश्वस्थान स्थान स्थान स्थान स्थान विश्वस्था वालाव वावाः नियान त्या तेषां मयववशोगानं तृत्तममेव, परन्तु तस्य परमहत्मन्यविषयकप्रयत्नस्यागे तरेफः-निष्ठगुणगानेन प्राप्तं भवेत्, नी चेट् दूर एवेति भावः सूचितः । वस्तुस्वभावात्त्या भवेदः-पीति सामान्यदृष्टान्त उक्तः ॥ २ ॥

एतादशा गन्धवी अपि वहुविधा इति तदेदानाहुः---

कृपभेदास्तु यावन्तस्तावन्तस्तेषि संमताः। क्रल्याः पौराणिकाः मोक्ताः पारंपर्ययुता सुवि ॥ ३ ॥

अल्याः पाराणिकाः नार्याः पारपञ्चता दान ॥ र ॥ यया क्रूपेदा बहुवस्त्रम गायका अपि बहुविवा श्रेयाः । तानेवात्रे 'वेश्यादिस-हिता' इज्येन वस्त्यन्ति । मध्ये पौराणिकानिरूपयित क्रुल्या इति । ययपि गायक-हिता' इज्येन वस्त्यन्ति । मध्ये पौराणिकानिरूपणे प्रक्रिक्षितं तत्ताध्यपौराणिकानां गा-प्रकरणमध्ये पौराणिकनिरूपणे व संगवित, तथापि यन्निरूपितं तत्ताध्यपौराणिकानां गा-यकतुत्वात्वानेवित ज्ञापनायोक्तम् । अत्रायं भावः । गानं दिविषम् । एकं संगीतग्राक्षोकं यकतुत्त्यत्वमवात ज्ञापनायाकम् । जताप नापना भाग । काष्यम् । एक समातवाक्षाक्ष रागताञ्ज्यूर्ञज्ञादिभेदेन । जपरं वश्तुश्रोत्रसद्धाते दुराणाक्षयतद्धारा गुणावृक्षतित्वम् । उपन् येपि तत्तदुर्पजीविनः, परन्तु भृतकाध्यापनवन्न गायन्तीति सामान्यद्धान्तेन ज्ञायते । वृत्त्युपजीविनाममे विन्दितत्वाच । एवं सति सामान्यत उभयेषां समानधमेत्वादायकानां वृत्त्युपजीविनाममे विन्दितत्वाच । एवं सति सामान्यत सप्ये सामान्यत पौराणिकान्ति निरूपयन्ति कुरूषा इति । तेवा पुराणिक्तभनं तु परपरामामम्, न तु क्रम्नोहिर्य ने क्षयमिन्, ताद्यादो कुल्या अरुषा कृतिमा सरित परहण्योकास्तुच्या इत्ये । नयपि ता अपि पारप्येषुता, यत आनीयन्ते तत्रागाभता, तथापि स्वय त्वत्या कृतिमा, न तु सहजा । तेनीपरिषे कहा अपि भवन्तीति स्त्रि तम्। तथा तेऽपि यत पुराणार्थायगत स गुरुमंदान्, परन्तु स्वय त्वस्पानरूरा । साहिक्मपायद्वीप्रदृत्तिस्तित । ससारिक्षता । उपरोपे रुद्धा अपि भवन्ति ताद्या । परन्तु प्रयद्धश्वीद्यात् दुर्धाना तद्यान्तेन पुराणक्षमद्वादा यशापिकार पमीर्यदेशका इनि गायकस्वकार्योद्वादान् रिग्नेयः। अत एव द्वितीयमावत्वन निरूपण्या। । ३।।

तादशा अपि केवल बृत्यर्थमेव पुराणपाठका , तदा ततीपि दीनत्वमाहु — क्षेत्रप्रविद्यान्ते चापि सस्तारीत्यत्तिकृतवः ।

ते च पुन क्षेत्रशिष्टा 'क्षेत्र पत्नीशरीरयो'रिति क्षीपुतादिमरणपोपणार्थ पुराणा-दिपाठे प्रविद्यास्तरा ससारोत्पत्तिहेतवो भवन्ति । यथा कुल्यासवन्त्रिय-य आप क्षेत्रेषु प्रतिष्ठा यदा तदा ससारोत्पत्तिहेतवो रजीगुणसुत्तरेत रते पोपकरस्तुत्वादकत्वादिवा-पर्गाणामेवोत्पादिका भवन्ति, न तु प्रवहणद्वावन्त्रोधकत्वसुप्रकारकत्व या तेषा, तति विषे सासारिकतीपुत्रादिभरणपोणणमात्रोपयोगित्तेत पुन पुनर्जन्मरणादियुक्ता एव मवन्ति, न परोपकारका स्वात्मशोधका या भवन्ति । तादशक्षत्रगपाठात् शक्तिहासि पुरा णार्था फल्या् न भवन्तीति भव । एतेत् तेषा वतीयमारिकवेशो निक्तिय ॥ ३५॥

एव भेदद्वयमुक्तमत पर गायकमेदानाह —

वेदयादिसहिता मत्ता गायका गर्तसंजिताः॥ ४॥

पुर्शेक्त गायका भूतकभमेरिदता । तेषामन्यभर्गिषिकारामावात् गाने सृतकभमे-राहित्यमातमेनीचनत्वम् । ताद्या पुनर्षेश्यादित्वहिता , आदिपदेनान्येपि विधवी पाना-दय स्विता । अत् एव मत्ता , स्वपर्थापिकेस्टिहताक्षेत्रत्य गर्तेतुच्या । गर्तोत् ज्ञत्वस् हितान्यपृष् । स यथापस्तरुपयेन्तगत दुष्टनीयकङ्कारुदिस्थानम्तोनन्या पतनहेतुस्य मवति, तथेतीप स्य त्योगाता प्रान्येपामिपि पातहेत्यो भन्तीति भाव ॥ ४ ॥

एव चतुर्थ भावमुक्त्वा प्रथम भागमाह —

#### जलार्थमेव गर्तास्त नीचा गानोपजीविनः।

गती अपि पहुषिया इति ये जलार्थं जलसङ्गतार्थभेय क्रियन्ते, गानोपनीविनो सृत-कार्यापदात् गन्धर्मालतात्त्वा । यमा तज्ञल्ख प्रयोननसुपजीवनमेद, नात्यत्, कर्मासु-) पयोगिरतामातार्थिक्षरूलतामात्राच । तथा तैपामिष्ठित गानेनोपजीवनमेव स्वति, न तु कथान निविद्ये भर्मे मगति, प्रत्युत पापमिष्ठ मवेत्रिपिद्धत्वातसेति माव । एव गन्धराया मयो मेदा उत्ता ॥ ४३ ॥ एवं विपयिणां भावानुक्त्वा मुसुक्षूणां भावात्तिरूपयन्तः पष्टं भावमाहुः— हदास्तु पण्डिताः मोक्ता भगवच्छास्रतत्पराः ॥ ५ ॥

हदास्त्वित । पूर्वे तु सम्मतित्वाभावादपण्डिताः, एते तु पण्डिताः पर्मापमीयिवे-किनः कमेमार्गीया ययपि गृहादिसंसक्तास्त्रयापि निग्निमुखाः । अत एव मोक्षेच्छ्या भगवन्छास्ने तत्परा जाताः । तादशास्त्रे हदा हदतुत्या इत्यर्थः । अन्नापि सामान्यतो हद उक्तो, न तु कथन विशेषः । तेन हदौ यया प्रवाहपर्मरहितो निर्मलः, तमा तेपि प्रवान इपर्मातिवृत्ता निर्मेलप्रज्ञा इति स्थितम् । तत्परत्यकथनेन तद्धर्मजिज्ञासेपास्ति, न सु निःसन्दिर्भ धर्मा ज्ञाता इति ज्ञाप्यते । एतेन तेषा प्रथमप्रवृत्तिः स्थिता ॥ ५ ॥

ततोत्रेतनभावविशिष्टं खरूपं निरूपयन्तः सप्तमं भावभाहः-

सन्देहवारकास्त्रत्र सदा गम्भीरमानसाः। सरःकमलसंपूर्णाः प्रेमयुक्तास्तथा बुधाः॥ ६॥

तम भगवन्छान्नेषु ये सन्देहवारकाः, बहुतां भतानां कथनातेषु सन्देहा उत्सवन्ते, तैयां ये निवारकात्ते सद्धाः । सुषु शोभनवृदक्तं येथां ताद्या हदास्त्रद्धाः । शोभनवक्ष-नेन गुणवियेष उक्तः । किय, गम्भीरमानसा इति गंगीरं मानसं येथां, भगवद्धमंत्राने-नान्ययामावनाविपरीतमावनादिना कछपितं न मवतीति मावः । पूर्वेषु गंभीरत्वसूदत्वा-दिगुणामावात्सामान्यत्वमुक्तम् । तत्र विशिष्टधर्मत्वाचतो विशेष उक्तः, तया दार्धन्ति-केपि सन्देहपारकत्वविशेषः । परन्तु ज्ञानसीय विशेषो न कियाया इति दृष्टान्तेन स्पितं भवति । अतः परं पूर्वतो विशिष्टमध्यं भावमाहुः सरःकमलसंपूर्णा इति । पूर्व तु शास्त्रज्ञानेन पूर्णी उक्ताः, गंभीरमानसत्वकमनेन ज्ञानसर्थम् सुकत्र । एते तु सुपाः ्राचानाः कृत जन्माः नार्यानायकात्रात् कृतस्यान् द्वास्त् । इत् ॥ सुर्वाः क्षान्याद्वाः क्षान्याद्वाः आच्याद्वाः । ज्ञानिनः पुनः प्रेमसुक्तां मकिसुक्तां इति सरसंप्रियम्यः क्षान्यस्य संपूर्णः आच्याद्वाः । तादस्य आपस्तद्वपाः । सरस्यु विहितं नगति । तम कमलं भक्तिरूपं, तेन पूर्णा आपः जारूप आपरतदृशाः । सस्तु आहत प्रवात । तत्र कुम्ल भारारूप, तम् पूणा आपः समस्पाः । ततुत्र्यत्वकपनि विहित्त्रमित्तरित्रप्रेमहतः ज्ञानेन च वासितासादाशाः इति स्पितम् । तेनात्र क्रियाभि स्पिता । स्तस्य विहितसरःसंविभ्यतेन विहित्तमस्यदा-सर्विव प्रेमापि तेल्यिति स्पितम् । एवमेते त्रयोपि कुमत उत्तरोपरिविशयभैमहिताः सामान्यतो विद्वितमक्तिमार्यीया उक्ताः ॥ ६ ॥

अतः परमेतेष्यप्ययान्तरमेदाश्चिरूपयन्तो नवमं भावमाहुः— अल्पश्चताः प्रेमयुक्ता वेदान्ताः परिकीर्तिताः । कमेशुद्धाः पत्यलानि तथाल्पस्रुतशक्तपः ॥ ७ ॥

पुर्वोक्तेषु सरोरद्यान्तीयेषु केलागलं श्रुतमध्यमनं येपामेतादशाः, परन्तु भगबहुणेषु पूर्वोक्तेषु सरोरद्यान्तीयेषु केलागलं श्रुतमध्यमनं येपामेतादशाः, परन्तु भगबहुणेषु भगयुक्ताः, ते वेशन्ताः अल्पसरोद्धाः परिकीर्तिताः । प्रमयुक्तव्येषि विहितत्येन प्रयुप्त अग्रद्भक्ताः, त वरात्ताः अञ्चलकाः । अग्रद्भक्ताः । वर्षात्तवनः प्रश्नुतः त्वात् संपूर्णमावद्भनेत्रानं विना गक्तिदेदा न भवतीत्वत्यसरोदद्दानत जक्तः । यथात्यसरो एवं कर्नमार्गीयानां खरूपमुक्तवा योगादिभावानां खरूपं निरूपयन्तः एकादशं भावमाहुः ।

योगध्यानादिसंयुक्ता गुणा वर्ष्याः प्रकीर्तिताः ।

तपोज्ञानादिभावेन स्वेदजास्तु प्रकीर्तिताः ॥ ८ ॥

योगोऽष्टाकः । तत्र ध्यानादिः कल्पितृत्तिलेन संसुक्ता थे गुणासे वर्षाः वर्षाक्षम्निपजन्तुत्या दृत्यमे । वर्षा यथा वृत्यावरुन्तिन्तः, न सक्तपावरुन्त्यसत्त्रापि फलसालप्तात् ता अपि प्रयमोद्धता विरक्ताः पतनमात्रण क्षुष्का मवन्ति, न सु कपिदार्द्धतां
संपाद्यन्ति, तथा ताद्या अपि न मिक्तिष्ठालीकारिणः । किन्तु तत्सापनाद्यासिक्तापिकारिण इति भावः । खतः परं द्वारशं भावमाद्धः तत्रपोक्षानाद्विति । केपन तप एव
परं सत्ता सुर्विति, केपन झानमेव केन्द्रणे परं मन्यन्तः हिते तेषां साह्यमाद्धः—नस्पः प्
स्माप्तिमात्रान्ति, ज्ञानं केवले, तम प्रश्वानां भावाः खेदना खेदनलुत्याः कियाः
इत्याः । यथा अपेण खेदनार्थं स्वविति । काम्पणा या । अपवित्रमप्तिनान्तः च भवति,
तर्पयते भावाः अमत्याप्ताः, न प्रतृष्ट्यस्वरः । अपेषि तापकारकः संसारकरणादिनि
मापः । अत पूर् पहुर्णनेतपस्ता न याति न चेन्यया निष्यमाद्वद्वद्वाः । म छन्दसा
नैय वजिद्यर्शिना मदराराराजोभिकानिस्तान्तः ॥ ८ ॥

अन्ये केचन वेदमाहारम्यज्ञानैकनिष्ठास्तेपां स्वरूपं कथयन्तक्षयोदशं भावमाहुः-

अलौकिकेन ज्ञानेन ये तु प्रोक्ता हरेर्गुणाः।

कादाचित्काः शन्दगम्याः पतच्छन्दाः प्रकीर्तिताः ॥ ९ ॥

वलौक्तिक ज्ञानेन वेदोक्तार्पज्ञानेनेलर्थः । प्राद्यणानां वेद एव परस्तद्ग्यास एव तेषां पर्म इति तत्साठकरणक्ता ये गुणाः प्रोक्ताः, तेपि कादाचित्काः, न सर्वदा खिराः, तेषि शब्देनेव गम्याः, शब्द एव गम्यो येपां, नत्वर्य इति वा, तादशास्त्रे पतन्तः उचतः पतन्तों ये जलीपात्तेषां शन्दा इव । अथवा द्रात् कर्णे पतन्तः शन्दा दव प्रकीर्तिताः । यथा ते निर्स्पकाः, दूरात् पतनजशब्देनैव ज्ञायन्ते, न सु ते प्राप्तुं शक्यन्ते, तथा वेदराठका एष, न सु ते वेदार्थ जानन्ति, न सुख्यफठं प्राप्तुवन्तीति भावः । आपाततो ज्ञानेपि का दाचित्कलेन न मुख्यफलमिति मानः ॥ ९ ॥

गतु तेषि देयाधुपासनां कुर्वन्ति, वेदार्थाज्ञाने तु साद्गोपासना न भवेदिलाग्रहा-

निरासाय चतुर्दशं मावमाहुः ।

देवाद्यपासनोङ्गृताः एष्वा भूमेरियोद्गताः। साघनादिमकारेण् नवधा भक्तिमागतः॥ १०॥ प्रेमपूर्वा स्फुरद्धमीः स्यन्दमानाः प्रकीर्तिताः ।

युर्विप केचन देवादीनामुपासनां कुर्वन्ति । न होतावानेव वेदार्थं इति तावन्मात्र-ज्ञानेन फियमाणा सा न परमफलदाधिनीति ताद्या गुणा भावाः मूमेरुद्रताः प्रप्या जल-विन्दनो सहरासद्रशः । यया ते यत्रेनोत्पन्नास्त्रत्रैव टीना भवन्ति, तया यसः देवस्यो-पासना तत्रैव पर्यवस्यन्ति, न तु प्रसप्येवसाना इसर्यः । अतः परं विष्णवसर्मनिष्ठसः मा-वातिरूपियतुं प्रवदशं भावनाषुः साधनादीति । देशादिसाधनेषु भृतगुद्धग्रादिमका-रेण नवथा मक्तिमार्गतः श्रवणकीर्तनादिहारा प्रेमगृत्यी स्मुरन्तो धर्माः अश्चयुक्तादिरूपा येपां ताह्याः सन्दमाना मृमितः प्रस्तप्णशीला वापस्तव्याः । प्रतिवेक्षया प्रस्तवणशील-त्वात् किश्रिद्धपकारकत्वं सम्यते । तेनोपासनायामपि ताज्ञिकरीत्या विष्ण्यासना द्येया । ाण् काबहुमकारकल सुन्धत । तनापातकायाना साह्यवास्ता स्वयास्त्रा स्वयास्त्रास्त्रा स्वयास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्रास्त्

यादशास्तादशाः प्रोक्ता बृद्धिश्वयविवर्जिनाः ॥ ११ ॥ स्थावरास्ते समाख्याता मर्यादैकप्रतिष्ठिताः।

यादशाः पूर्वे प्रोक्तास्तादशा दृद्धिक्षयविवर्धिताश्रेतदा स्थावराः खिरजळतुत्याः ्राञ्चा स्व वाद्याच्या वा, तस्त्रह्याः । स्विर विस्त्राहुः मयो-स्वरच्छात्र्याः स्विरप्रवाहा नदीरूपा वा, तस्त्रह्याः । स्विर विस्त्रपाहुः मयो-कार्याच्याच्याः । कार्यमध्य । विद्यासायनमधौदया सर्वदा श्विराः । दैकप्रतिष्टिता इति । यावस्माणमयोदया विद्यासायनमधौदया सर्वदा श्विराः । अत एव तावति धर्मे दृद्धिक्षयरिहतत्वमुक्तम् । तेन निरन्तरपूजाप्रवाहसहिताः स्वमर्धा-दाधर्मयुक्तास्ताह्याः भक्ताः जनमसर्णारिरहिता मोक्षपर्यवसायिनः स्वमर्थादयेति ज्ञापि-तम् । यथा तादृश्ये नचोपि एरेपरया नचन्तरसङ्गेन सम्प्रदगमिन्यस्तयेति भावः । जटा-श्चपक्षे वृद्धिक्षयराहित्यमेव जन्ममरणाभाव इति तथात्वम् ॥ ११ई ॥

अथ भक्तिमार्गीयभेदान् वक्तु सप्तदशं भावमाहुः ।

अनेकजन्मसंसिद्धा जन्मश्रष्टति सर्वदा ॥ १२ ॥ सङ्गादिगुणदोपाभ्यां वृद्धिक्षयगुता भ्रुवि । निरन्तरोद्गमगुता नचस्ते परिकीर्तिनाः ॥ १३ ॥

त्रयमजन्मारम्यानेकजन्मसाण्यैः सम्यक् सिद्धि प्राप्ताः । सर्वदेति साधननैरस्तर्यमुक्तम् । तेन 'जन्मान्तरसदृषेषु तमेध्यानसमापिमि'रिस्युक्तसाधनसिद्धाः प्रावाहिकमक्विमन्ते भक्ताः सामान्यनः श्रीकाः । ते प्रथमं साधनदृष्ठायां सक्तिरिद्धण्यदिषाम्यां वृद्धिस्वयुक्ता भवन्ति, परन्तु निरन्तरपुद्रम उदयक्षेन युता भगवद्धमिप्यवनन्तः सक्दरोषेण
श्वयेषि तद्धनिव्यां न स्वजन्ति । तादशा नयः नदीरूपा नदीजन्तुस्या दृष्याः । यया
नयः वर्षाजन्ते वर्षम्ते, श्रीष्मसद्धेन श्लीणा भवन्ति, परन्तु मुक्तः प्रवाहस्य निरन्तरपुद्रमस्तिक्षति, तेन परंपर्या सपुद्रमामिन्यो भवन्ति, तथा तादशमावा वरि सस्यक्षेन
सस्युद्रभामिनो भविष्यननीति भावः । पूर्वोक्तयेक्षया द्वीनाधिकार उक्तः ॥ १६ ॥

अतः परं च शिष्टान् निरूपयन्तोष्टादश भावमाहुः ।

एतारद्याः स्वतन्त्राश्चेत्सिन्धयः परिकीर्तिताः । पूर्णो अगवदीया ये शेपन्यासाग्निमास्ताः ॥ १४ ॥ जडनारदमैत्राचास्त्रे सम्रद्धाः प्रवीर्तिताः ।

पतास्था पूर्वोक्तभर्भवन्तः प्रवाहमार्गावाः स्वतम्राक्षेत् न केनचिह्निद्धं क्षयं वा प्रामृवन्ति, ते समुद्रपर्वन्त समुद्रगम्यवद्वर्णिकाः सिन्धनः महानवी नदा वा तद्व्या हेवाः ।
या तादस्यो नवः स्वमम्त्रतिवद्धाः सत्यः समुद्र प्रिमिति, तथा ताद्व्या भक्ता अपि
स्वमार्गानुसरियं भागन्तं प्रास्थनतेति भावः। अतः पर केनक भगवद्गीनकपूर्णान् निद्वपयन्त एकोनिविद्यं भागमाहः पूर्णा इति । एते सर्वे भगवद्गीयः भगवद्गीकितिद्याः ज्ञातारो
सक्तारम सर्वदा तदेकसरस्यूणाः, न न्तु कदाधिदिनि न्यूनमायनुताः शेषादयः। तत्र वेत्र गुण्यानारपः सर्वदा मगवद्गीनका। व्यादा सक्वरुप्राण्यन्ती, तद्व्यता समस्यप्रीवक्ता।
श्रामार्भावदेद्वर प । नेन स्वत्यमार्थि दिविष्यः । पः सनि सर्याद्वासार्थात्वान् मनि ष्यपातित्वेन गणना कृता, अत एव 'व्यासोस्माक गुरु'रित्युक्तम् । अन्यथा पुष्टिमागगुरवर्तु खामिन्य इति तद्भावात्मकमावन्युतारिवन्दिषिष्टान्दर्गिक्काविष्ठपथ खस व्यातगुरुत्व न सभवतीति न तथोक्त स्थात् । एव सति ग्रेपारितम्यपातित्वेन भागबृद्धणिरुप्तगताम्यायुक्तैव गणनेति सर्वमनवन्यम् । केचिन्दर्गि स्द्राविरिति वदिन्त । नद्गस्य भक्तखात् । मास्त्रो हनुमान् परमभक्तः । जडो जडभरत । नारद पद्यारात्ममप्रवर्तक ।
खात् । मास्त्रो हनुमान् परमभक्तः । जडो जडभरत । नारद पद्यारात्ममप्रवर्तक ।
सेनो मित्रयो भवेक्ता । वते सर्व मर्यादामागीया भक्ता गुणजाः , न तु म्वस्त्तिगिष्ठकामावा
सेनो मित्रयो भवेक्ता । वस्तुद्रो यथा म्वमर्यादायाभेन तिष्ठति, तन्वेर्तापित माव ।
इति समुद्रक्तपा प्रकीतिता । समुद्रो यथा म्वमर्यादायाभेन तिष्ठति, तन्वेर्तापित माव ।
स्वत्र समुद्रोपि गुद्धोदो न्नेय । अप्यानमेत्र वस्त्रन्तिति। किम्त, ग्लेप सामानवत समुद्रव्यानायत्वत्तां मुक्तम् स्विता । यथा समुद्रमध्ये रत्नानि सारभृतानि, त्येतेषा हरयेषु मायबद्धर्मा इति भाव ॥ १४ई ॥

अत पर सगुद्रा अप्यनेकनिषा इति तद्वेदान्निरूपयन्तो विंश भावमाहु । स्रोकचेदगुणैर्मिश्रभावेनैक ररेग्रेणान् ॥ १५ ॥ वर्णयन्ति सगुट्टास्ते क्षाराचाः पट प्रकीर्तिनाः ।

अय मात्र । एके भगवतो गुणा ठोकसमाना एव, ठोको यथा प्राकृतस्तथा न्त नाव गण्यः मगवता गुणा ठाकसमाना एवं, ठाका यथा प्रकृतसाथी मगप्रहुणा अपि प्राकृता एवं, भगवानित नास्ति, कमेणैव सर्व भगतीति मन्यन्ते, ते सारीदतुस्या, न काचन ते पुरुषार्थसिडिरिति भाव । केचन वेदास्तारेण प्रभीत् मन्यन्ते, न्यन्ते, ज्ञानेप्ठादयो जगत्कर्नृत्वादयो धर्मा भगवति सन्तीति ताद्या दिभगण्डोद-न्यन्ते, ज्ञानेप्ठादयो जगत्कर्नृत्वादयो धर्मा भगवति सन्त्यन्ते, न तु स्वरूपमव-तुस्या। उमयाशसन्त्रानग्रदथता। तिप् तावन्मात्र्यमनित्व मन्यन्ते, न तु स्वरूपमव-तुल्या । उमयाशसत्त्राच्छल्यता । तेषि ताबन्मान्यभानित्र मन्यन्ते, न तु सरूपमयतारादिक चेति ताह्या माया न पुरुषार्थसाधका इति भाव । अपरे गुणै। प्रकृतिवृण्णिति
तारादिक चेति ताह्या माया न पुरुषार्थसाधका इति भाव । अपरे गुणै। प्रकृतिवृण्णिति
तारादिक चेति ताह्या माया न पुरुषार्थसाधका इति सर्वेश ताइव्य एवेत्यर्थ ।
स्पर्यमानिषि धर्मनायका मिध्याचादिन पुरुषार्थनायका इति सर्वेश ताइव्य एवेत्यर्थ ।
स्पर्यमानिष् । अत्र मिश्रानाष्ट् । किचित्र चे धर्मा डीकिकभावसितासे छोकिका
एते न्यायपासि इंडोरिक्ता सर्वे सन्तिति मन्यन्ते, ते भिश्रा श्रीरोद्धतुल्या । स यथा
पद्भ वे प्रवक्षमासि इंडोरिक्ता सर्वे सन्तिति मन्यन्ते, ते भिश्रा श्रीरोद्धतुल्या । स यथा
पद्भ वे प्रवक्षमासि इंडोरिक्ता सर्वे सम्वति मन्यन्ते, ते ते हाश्रा इति भाव । यती
तेषा ताबन्मान्यमंग्रचलि परमञ्जराया न तालोकिन इद्धितिग्रामानात् न सस्तम्मवा
मानातां 'छोनन्विलाणि केवस्य मिद्धानन्त्रात् यापि सिन्त, तथापि न नास्त्रा न अविद्या
इस्तर्थ । अन्य बेदोक्तप्रभा जगरूकतृत्वाद्यो गयपि सिन्त, तथापि न नास्त्रा न अविद्या
सर्विलता, प्रव हुक्त भविति श्रीरामानिति गयान्यन्ते, ते ह्योत्तुल्या, एत निक्कत भविति श्रीरसर्विलता, प्रव हुक्त भविति श्रीर हमन्तविष विद्यालाक्षिकारात्र प्राव्या, पुरुत्वाश्राधाथकत्यात्।
परिणामो इपि तत्यिणामो धृतमतत्विष निक्तात्रादिधर्मास्तु प्राकृता इति मन्यन्ते, ते इश्चएक पुनमेगवित भर्म। सन्ति, पर त्यतारादिधर्मास्तु प्राकृता इति मन्यन्ते, ते इश्च- रसोदतुत्याः, ययेश्वरसः स्वरूपतो महरः, परन्तु परिणामविरसस्तयैते धर्मा अपि परिणामे विरसत्वाक्षीकारात्र पुरुषार्थसायका इति भावः । पूर्वपेक्षया पण्णामेतेषां ही-नभावत्वापुक्तम् । एवं विंशतिभा जीवाधिकारात्रुसारिणो मावा निरूपिताः । साधनसाध्या कोक्नेद्रप्रतिद्धा इति ॥ १५५ ॥

व्यतः परं ठोकवेदातीतः साधनासाच्यो भगवदानेनैवोत्सयते, नान्ययेखेतादशीपि कथन भाषो वर्तत इति सकीयानां ज्ञापनार्थं कृपया तादशमावस्य यथार्थसन्हर्पं वदन्त

एकविंशमपि भावं लक्षयन्ति ।

गुणातीततया शुद्धान्सिबदानन्दरूपिणः ॥ १६ ॥ सर्वानेव गुणान्विष्णोर्वर्णयन्ति विचक्षणाः । तेऽमृतोदाः समाख्यातास्त्रहाक्षानं सुदुर्श्वमम् ॥ १७ ॥

एवं हुर्दमन्त्रे को देतुस्त्रबाहुः । साहसानमं फरियाक्यं दृतानासिय वर्धितम् । अशामिटाक्यंनविद्धन्त्यानं मकीर्तितम् ॥ २८ ॥ सारमानं पास्यं क्षिपेद्य नवि । उदागिरिकारियेगोरं स्वति, यथ, शरूरीर क्षितयोः । यथा वा 'अक्षण्वता'मित्यादि । यथा वा भ्रमरगीते उद्धवं प्रति श्रीस्वामिनी-वास्यानि । पुनस्तत्तरस्यरूपञ्चानेनोद्धयवास्यानि । तादशं वाक्यं दूतानामित्र वर्णितं स-वति । दूतास्तु ययार्थवकारो यथातुम्तं कथयन्ति, तथा तेर्पा वाक्यं खातुम्तत्वेन तथार्थमिति प्रमाणमित्यर्थः । नतु तादश्चनावयस्यातिर्द्धनेभत्वेनाशक्योपदेशकथनं व्यर्थमिन लाशक्का तत्राहुः अज्ञामिलेति । यथा अजामिले सर्वथानधिकारिण्यपि परमक्कमया स्व-नाममाहात्म्यं प्रकटितवान् प्रसुः, तथा ताह्ये निःसापनेपि कृपया परमानुम्रहेण ताह्य वाक्यं कदाचिद्यकटीकरोति । अत एव क्षचिद्वाक्यं भवतीत्युक्तम् । अत एव तद्वाक्यम-मृतरूपविन्दुपानं प्रकीर्तितम् । यथामृतस्य चिन्दुपानेष्यमरस्यं सिध्यति, तथा तावन्मात्र-वाक्यश्रवणेपि ताद्यपुरतं समस्त्रभगवन्माहात्म्यस्रस्पज्ञानं च भवतीति भावः ॥ १८ ॥ नतु माहारम्यज्ञाने जातेप्यविद्यायमीणां विद्यमानस्वात्कथं परमफलं सेस्सतीति तत्राहुः ।

रागाज्ञानादिभावानां सर्वथा नादानं पदा । तदालेहनमित्युक्तं स्वानन्दोद्गमकारणम् ॥ १९ ॥

तिहिन्दुपानमात्रक्षणे स्त्रीपुत्रादिषु यो रागः स्रोहः, अझानं भगवतस्यरूपधर्मयोः, आदिपदेनासमावनाविपरीतमावनादीनां च सर्वथा नागुनं नाग्रकारकं तद्राक्यं भवति,एतद्यदा ...र. १२ गातणावणावणस्तामावणादाणाः च सवधा गावण गावणस्त्रात्वावण्य भवात,स्तर्यस्य स्थानस्य स्यानस्य स्थानस्य स्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य

ननु पूर्वोक्ता शेपादयः पूर्णा उक्ताः, तथाच्येतद्पेक्षया न्यूनत्वातेषां धर्माणां कर्य पूर्णत्वं फलसाधकत्वं च तत्राहुः—

उद्धतोदयवत्सर्ये पतितोदकयत्तथा । ुनुपार्वार प्रवृत्ता वार्ताय वार्वा वार्वा । उक्तातिरिक्तवाक्यानि फर्ल चापि तथा ततः ॥ २० ॥

उक्तातिरिक्ता असतीदतुल्यातिरिक्ताः शेषादयः तेषां वानयानि उद्गतीदकवत्, यथा उक्तांतिरिक्ता अष्टतीवद्धस्यांतिरिक्ताः श्रेणाद्यः तथा धान्यान उद्धतादकवत्, यथा ग्राता उद्धत्य राष्ट्रं समानीतं अठमपि ग्राताज्ञनेन्, तथानि मर्याद्यामारिनिधाना सानपू- जादिक्तं प्रवाहस्थनठ एव भवेत्रास्मिन्, तथा तथा पर्माणामिनि मयावदमिक्ताः सानपू- व्यादिकं च तिष्ठप्तेन, तप्तु प्रिक्तं प्रवाहस्थनठ एव भवेत्रास्मिन्, तथा तथा पर्माणामिनि मयावदमिक्तां एवं पानवितत्सवाद्यत्तेन पर्वेत्राच्यते सिवत्म । एवं सित मर्योदामार्गीयमितितसपूर्णालं पानवितत्सवाद्यत्तेन पर्वेत्राच्यति स्थाप्ति श्राप्तितम् । क्रिय, पत्तवेपक्तं तिर्वायं प्रयोग्तमसायुज्यपक्तव्यत्ते तथा सम्प्रतिमित् श्राप्तितम् । वित्ते वयति शुद्धं निर्मेठ्, त्याप्ति स्थाप्ति स्थाप्ति स्थापित स्थाप 

त्तन इति । याद्यो मार्ग याद्या वाक्य ताद्यभव करु भरेदिति नाव । अथया, पूर्व स्वकातवा प्रमेगकलाशिक्योक्तम्, अधुना ज्ञाक्षकणानुक्योगोव्यते । तयादि, उक्ताति कि श्रम्योत्द्वत्यातिक्ता श्रेपादण्यस्या नात्रवानि उद्धृतीदकनदुष्का कुर्नेन्त । यथा ज्ञाज्ञवादुङ्व यहे समानीत जरु ग्रहादिशोधकत्वेन खान्यमनादिनात्मश्रीभकत्वेन पाकादिकभेकाक्तनेन तृषादिनविक्तःवेन योपकारक भरति, तथा तेषा वास्यानि वार्म्योक्तपर्माचरणादिना अविद्यापिककर्मनाश्रक्रक्षेत्र ज्ञानदिष्मीत्वादकत्वेन सासारि क्वापिवर्धक ने मुक्तिफरकरत्वेन य प्रतिकृत्यपुरक्तिति नात्र । ताद्यास्थिती विश्व पातुष्ठश्चेत्र पुष्ठी प्रनेश , नो चेचदुषकार एयेत्वर्ध । एतदेवोक किन्नात्मश्रीति विश्व पातुष्ठश्चेत्र पुष्ठी प्रनेश , नो चेचदुषकार एयेत्वर्ध । एतदेवोक किन्नात्मश्रीति विश्व किन्नात्मश्रीति विश्व क्रियेत्व प्रतिकृत्यस्य प्रतिक चित्रात्म एवस्य प्रतिकार प्रतिकारमार्थिकार प्रतिकारमार्थिकार विश्वानस्य प्रतिकार प्रतिकारम्य प्रतिकार प्रतिकारम्य । प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य । विष्ठायस्य प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य । विष्ठायस्य प्रतिकार्यन्ति । विष्ठायस्य प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य । विष्ठायस्य प्रतिकारम्य । विष्ठायस्य प्रतिकारम्य । विष्ठायस्य प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य । विष्ठायस्य प्रतिकारम्य प्रतिकारम्य । विष्ठायस्य प्रतिकारम्य । विष्ठायस्य प्रतिकारम्य विष्ठायस्य । विष्ठायस्य विष्ठायस्य । विष्ठायस्य विष्ठायस्य विष्ठायस्य

अत परग्रुपसहरन्ति ।

इति जीवेन्द्रियमता नानाभावं गना भुवि । रूपतः फलनश्चेव गुणा विदणोर्निरूपनाः ॥ २१ ॥

इति प्रकारका पीरेन्द्रियमता , जीवमता आप्तमाधित , श्रीद्रयमता विषया-मिनः । अत एव भूति स्थापते नानामाव गतास्तादशा विष्णो व्यापकाय रसास्मकस्त च जुणा भागा रूपत स्वरूपत एकतस्य निरूपिता । एतेन सन्देशनिवृत्तिपूर्वक भगवन्मा-गप्रयो रूप मिण्यतीति क्यापितम् ॥ २१ ॥

> यथामति मया भागा स्ततः फलतोपि हि । निम्पितान्तर किसिद् सुद्धियोपेण यद्भेते । अन्यपा तसक्रणा समन्ता प्रमत्रो मम ॥ १ ॥

इति श्रीवहासकृतं श्रीजनभेदविवरणं संपूर्णम् ॥

### श्रीकृष्णाय नमः ।

# जलभेदः।

# श्रीवालकृष्णकृतविवृतिसमेतः ।

श्रीराधिकावदनपद्ममरन्द्पानघूर्णायमाननयनः स्पुटठाञ्छनश्रीः । मन्दस्मितो रतिविठासजयोदिताङ्गकान्तिः सदा स्फुरतु मद्ददि गोपिकेशः ॥ १॥

भावाव्यिमथनाचार्यचरणान् नौमि संततम्।

गोपीशमावभावाप्तिर्यत्क्षपातो न दुर्छमा ॥ २ ॥

श्रीमदाचार्यचरणाः स्वीयानां भावज्ञानेन पूर्णप्रेममावोत्पत्त्यर्थं भावनिरूपणं प्रति-जानते । यथा निर्विध्वतिसद्धर्य मङ्गलाचरणस्य शिष्टाचारत्वं, तथात्र सीथेषु निर्विधमा-योत्पत्तिसिद्धार्थं भगवत्तमस्करणात्मकं मङ्गलमाचरन्ति नमस्कृत्वेति ।

नमस्कृत्य हर्रि वश्ये तद्गुणानां विभेदकान्।

भावान् विंशतिषा भिन्नान् सर्वसन्देहवारकान् ॥ १॥ हुरिमकारणसर्वदुःखहतीरं नमस्क्रत्य नहुष्णानां तदीयमक्तगुणानां विभेद-कान् विशेषण भेदयोषकान् भावान् चक्ष्ये इति सम्बन्धः । विशितप्रकारेण भिन्नान् तान् वस्य इत्सर्थः । नतु एतत्क्रयनं क्रिययोजनकमित्याकाह्यामाहुः सर्वेसन्देक्त्वा-रकानिति । बच्छूवणात् सर्वेमां सन्देहामावः सादित्यर्थः । यद्दा, सर्वे भगवति प्राप्ति-सन्देहवारका इति भावः ॥ १ ॥

एवं प्रतिज्ञाय भेदानेवाहुः गुणभेदा इति । गुणभेदास्तु तावन्तो चायन्तो हि जुले मताः ।

ु- नवारकु पावरता वार्त्या । हति विश्वताः ॥२॥ सायकाः कृपसङ्घाद्या सन्धवी इति विश्वताः ॥२॥ यावन्तो जठे नेदा वेदोकास्तावन्तो गुणमेदा झातव्या इत्तर्यः । अत्र 'कृष्याभ्यः स्वाहे'सारम्य 'सर्वान्यः स्वाहे'स्यता श्रुतिरद्यसन्धेया । ग्रुणानां जठसान्योक्तस स्वाहे'सारम्य 'सर्वान्यः स्वाहे'स्यता श्रुतिरद्यसन्धेया । ग्रुणानां स्वतःग्रुद्धस्यं, स्वतः ग्रुद्धस्यं घोष्यते । 'आपः स्वमायतो मेध्या' इसाहित्वान्येन्यो जठानां स्वतःग्रुद्धस्यं, त्या अञ्चल ना नाम जान प्रतासका । यथा जलमन्यमेलने तदासकतां भजते, तप्र तथेव भगवरसम्बन्धित्याहुणानामिति भावः । यथा जलमन्यमेलने तदासकतां भजते, तप्र च स्त्रस्र स्पारमकतां च करोति, तथा भगवानिष भक्तभावमेळने स्त्रगुणान् तद्भावसा-म्यान् करोति, तं च म्झीयं म्झसमं करोति ।

ल्याल, त न जान जान जाता. नतु मक्तस्य प्रमुसाम्यता कर्यामित चेहुच्यते । तदसाम्यत्ये भक्तत्वमेव न सात् । भत एवोक्त देवी गूला देवान् यजेत् 'थो यण्ड्रदा स एव सः' इलादि च । तस्ताद्र-

१ स्कुटालङ्कतश्रीसिन मूखे पाठः ।

नतु गायकानामनेकभेदयत्वात् कथ सर्वेषा तुत्यतेत्याशङ्क याहु कृपभेदास्तियति ।

कृपभेदास्तु याधन्तस्ताबन्तस्तेषि सम्मताः । कुल्या पौराणिकाः प्रोक्ताः पारम्पर्ययुता श्रुवि ॥ ३ ॥

यानन कृतभेदा सन्ति ताबन्त एव गायकभेदा सम्मता इत्यर्थ । यथा केचिन् भूता मिद्राक्षपिताक्ष्मसे सुत्तवत्त्रसक्ष्मा, केचित् कृता सिद्रक्ता एवमनेकमेदालाया तेरि भगवद्वणानिव-पार्थज्ञानसुक्ता, केचित् क्षारा सुद्धान दिद्देत , एवमनेकमेदालाया तेरि भगवद्वणानिव-पार्थज्ञानसुक्ता, केचित् नादम्ब्रामान्य स्वरुप्ता, केचित्तमासुर्थना वृद्धाने सिन्त इति यावन्तको तानन्तकोषामि चेदा स्वरा इति आव । प्रथमभान निक्त्य द्वितीयमाहु कुल्याः पौराणिका इति । पोरा निका सुराणका कुक्या मोक्ता । कृतिमतिसिन्त्य ज्ञा इत्यर्थ । यतो सुवि पारम्यन सुता प्रथा पराय परम्यरा सुता कृदान वर्णपनित, न तु स्वती विभारमित तेषा भावस्वज्ञनसुक्त हत्यः । यथा हत्या परम्यत्व स्वरा त्या त्या परम्यत्वन त्या भावस्वज्ञनसुक्त हत्यः । यथा हत्या परम्यत्वन सुत्रक्त स्वर्धान पर्या साम परित्रक्त सुत्रक्त सुत्रक्त सुत्रक्त स्वर्धान पर्या भावसि परित्र सुद्धान सुत्रक्त सुत्

त्तियमाह क्षेत्रप्रविद्या इति ।

क्षेत्रमविद्यास्ते चापि ससारोत्वित्तारेतवः । येटपादिसरिता मत्ता गापका गर्तसञ्जिताः ॥ ४ ॥ ते व पीराणिका । गापकित्त्वपातन्तर पीराणिकित्वपणेत पुत्रथः गायकितः रूपणेन पुराणोक्तभगवहीलानिरूपका गायका इवेलर्यः । गानस्य यया वित्तहारकस्वम्, तथा पुराणानामपीति तन्मध्यनिरूपणमिति भावः । क्षेत्रप्रविष्टाः स्वकुटुन्यपीपणाजीवि-कार्य पुराणनिरूपकाः ये ते संसारीत्पतिकुटुम्बपीपणसाधनीत्पतिहेतवो भवन्ति इलायः। चकारेण भगवद्वणवर्णकानामनुचितः संसारः, तथापि तदर्थमेव कृतत्वात् तथिति भावी योष्यते । अविश्वन्देन संसारोत्पतिति भगवद्वणिकितुर्ने भवेत्, परं भगवन्माहात्म्यव-त्रविति घोष्यते। यशान्यसरिदपि क्षेत्रे प्रविष्टा सती संसारोत्पत्तिहेतुरस्राष्ट्रतादिका गर्नति, न तु स्नानपानयोग्या ।तथेतेपां भावोपि पुराणदर्शनेन स्नान्मग्रोधको न भवति, किन्तु जीवि-काहेतुरेष भवतीत्थर्थः । अत एव पुराणीपजीवका नीचा उक्ताः । 'तीचा पीराणिकाः स्मृता' इति । चतुर्थं मावनाहुः चेद्रचादिस्रहिना इति । वेद्यादिसहिता मत्ता ये गायकास्त्रे गर्ततुल्या इत्यर्थः । यदि गानखरूपज्ञानेन दोगरहिताः स्युस्ते नादं ज्ञात्वा नारानाः भवतुत्वा इलवः । वाद गागलकाशाना दायाद्याः २५०० माद्र शासी सुरत्यपिकारिणो मेबेसुः, परं मतत्वाद्विपद्याभिनिविद्यास्तेन तेर्गा माद्रो गर्तजञ्जुत्व इसर्थः । यथा गृहमध्यफूतगर्तस्थितज्ञलस्य तहृह एव व्यवहारयोग्यस्वम् , न तु कूरा-दिवत् सर्योपयोगित्वं ग्रुखिकरत्वं वा, तथैतेषां भावो गानमाधुर्यदिना तद्धदयानन्दकर एव, न तु पुरुपार्थसाघकोपि, तदर्थमपि नादस ब्रह्मात्मकलाद्भगवतो गानप्रियत्वात् तद्रसञ्जला-त्तेष्वपि आनन्दोद्भवो मगवता दीयत इति मात्रः । मत्तरत्रादिदोपरहिताः पूर्वोक्तसहिता गायकाः कृपादितुत्या इति भावः । यया कृपोदकं गुणैकप्रार्धं भवति, जलप्रहणपर्यन्त-मेव गुणकार्यं, न तु तदनन्तरमि, तथा श्रीगानस मधुरसात् तहारा नादमग्रानन्दानु-भवार्थमेतत्साहित्यमिति भावः ॥ ४ ॥

पश्यमं भावमाहः जलार्थमेव गर्तास्तिति ।

जलार्थमेव गर्तास्तु नीचा गानोपजीविनः । हदास्तु पण्डिताः प्रोक्ता भगवन्छास्रतत्पराः ॥ ५ ॥

तुशुब्दः पूर्वगतसाम्यत्वं निराकरोति । प्रक्षालनोन्छिष्टजलनिःसरणार्थं ये गर्ताः हुत्व प्रभावनात्रात्र व्यवस्था । वस्तु विवादिस्परीयोग्यमेन, न तु झुड्झादिकरं, तपुल्या गानोपजीविन इत्यथा । यथा गर्तज्ञं नीचादिस्परीयोग्यमेन, न तु झुड्झादिकरं, तथैतेषां गायोपीलर्थः । नीचस्वादेतेषां गानश्रवणम्पि भगवद्गतिनं कार्यमिति मात्रः, त-तथतपा सावापालयः । नाचलादतभ गानश्रवणमाप भगवद्रफन कायामात सावः, त-हानस्यानन्दराहित्यादित्यपः । पष्ठं सावमाद्वः हृदास्त्रित्वति । सावच्छासगीताप्रस्राव-श्रीमागलतादिषु तत्परासदेकिष्ठाः पण्डिताः हृद्यः ग्रोक्तात्याः मावे हृदज्जनुत्व इत्ययः । तुत्राच्देन सगवच्छासाम्यासरतो न स्वन्य इत्ययं ज्ञाप्यते । यथा हृदज्ज तरङ्गावतीदिरहितं अन्ताश्चीतन्तं जन्निहादियोग्यं भवति, तयेतेषां भावोपि पण्डितलात् साक्ष्मवर्ताहितमोनिवर्तमाद्यपत्वते समबच्छास्रतस्यात् अनिक्तितमगवरक्तीडानि-रूपणयोग्य इति मावः ॥ ५ ॥

सप्तमं भावमाहः सन्देहवारका इति । सन्देहवारकास्तत्र सुदा गंभीरमानसाः।

सरःकमलसम्प्रणीः प्रेमयुक्तास्तथा बुधाः ॥ ६ ॥

तत्र मग्रवन्छ।स्रसन्देहवारकाः सर्वमतिनराकरणपूर्वकमगवन्मार्गस्यापका गम्भीरं मनो थेगां ते सदाः सुष्ट् उदकं येपामेताच्या हदविशेषतुल्याः । तेषां मावस्तद्वदोदतुल्य इत्यर्थः । जले गुक्तिश्चेवालावावरणरहिताः गम्भीरमानसोक्ता अन्तः कालुप्यान्याश्रया-दिदोपरिहता इति भावः । यथा हृद्याउं गम्भीरत्वे धर्मकाठेऽन्तःशीतठं उपिर तम्रश्च भवतिः तथैतेषां भावोप्यन्तर्भगवत्सम्बन्धान्छीततो पहिलीकिकतिवृत्यर्थं सन्तमः इति भावः । अष्टमं भावनादुः सरःकमलसम्पूर्णो इति । यथा पूर्वोक्तप्रकारकसन्देहवा-रकाः ब्रधाः प्रेमयक्ताः सन्तः सरःसन्यन्धिकमलपरिपृणीः, परन्तु नादगायकतुल्यास्तेपां मावलाजठतुत्व इत्यर्थः । यथा वज्रठं सुर्गिगीतठसुक्तत्वात् ठश्मीनिवाससुक्तमगवत्से-वीपयोग्यं, तथेतेषां मानोषि । सीरमयत् प्रसरहरः परतः पायनो हत्कपठ वजसीमन्ति-नीमावस्थितिसहितगगवरसेवीपभोग्यो भगवचरणाञ्जमकरन्दपानमत्तमध्रपायितचित्रकन्त-ठाठिश्रेति भावः ॥ ६ ॥

नवमं भावमाहः अरूपश्चता इति ।

अल्पश्रुताः प्रेमयुक्ता वेदान्ताः परिकीर्तिताः । कर्मज्ञाः पत्यलानि तथाल्पश्चतिभक्तयः॥ ७ ॥

अस्यं श्रतमध्ययनं येषां ते प्रेमसुक्ताः सन्तो वेशन्ताः सास्तद्वत् परिकीर्तिताः । तेषां भावस्तुजलतस्य इत्यर्थः । यथा तजलं वर्षाशरकाले निर्मलं पर्मकाले पश्चात्रसङ्गाच किछ भवति, तथैतेषां भावोपि भगवरसेवादिषु त्रेमशुक्तत्वान्निर्मछो भवति, परगल्पाध्ययू-नत्वात् असङ्ख्योकिकतापादिना कालुप्यादिकमाप्त्रोति इत्यर्थः । दश्यमं भावमाहः कर्म-द्युद्धा इति । कर्वलेन ये भगवत्परिचर्या कुर्वन्ति ते कर्मशुद्धाः, अत एव भगवतोक्तं मुक्तर्मपरमो भवे'त्यादि । अन्यथा कर्मणा न शुद्धत्वकारणं स्यात् । अत एव 'यस्य स्मृत्या'दि सार्यते । तस्मान् सर्वोत्कृष्टत्वयज्ञकर्मात्मकत्वमेव सेवायज्ञत्वात् सेवन्ते, ते कमेशुद्धास्त्रेषां भावः पत्वलमस्पसरोविशेषस्ततुल्य इलर्थः । यथाल्पसरोजलं पानयोग्यं गवति, न तु सानावमाहनयोग्यं, तथैतेषां भावोपि मगवत्यूजाकमंत्वाद्यत्किद्यित् फठदौ, न तु भगवद्वगाहनयोग्य इति भावः । तथैवाल्यश्चतिभक्तयः अल्वं श्चतिः श्रवणं भागवतादिपु भगवन्माहात्म्यस, तया भक्तियंपां तेषि तत्तुत्या एवेटार्थः । अत्पश्चत्युत्पन्नमक्तित्वेनादृढ-त्वात तथेत्वर्थः ॥ ७ ॥

एकादशं भावमाहुः योगध्यानादिना संयुक्ता इति । योगध्यानादिसंयुक्ता गुणा वर्ष्याः प्रकीर्तिताः । तपोज्ञानादिभावेन खेदजास्त प्रकीर्तिताः॥ ८॥

योगोऽष्टाङ्गः, ध्यानं प्रोदेशाहुष्टमात्रादेः । तत्त्वयुक्ताः गुणाः भावाः वर्ष्याः तज्ञङ-हुस्याः प्रकीर्तितास्त्रेषां मायस्तत्तुस्य इसर्थः। यथा वर्षाकाले जलं सर्वत्र सुल्मं परम-चिरस्यापि वयेतेपामपि योगादिसमय एव भगवद्भावो, न सर्वदेति भावः । ह्वाद्यं भाव-माहुः तपोज्ञानादि माधेनेति । तपः कृष्ण्यदि, ज्ञानं जीवात्मनः । श्रादिपदेन विधा-विधावन्यमोक्षज्ञानं पोडशपदार्थज्ञानं ठोकिकैः (कर्म)मियी भावस्तेन संयुक्ताः सेदजास्तु ल्यापन्यमाक्षकान पाडवपदायकाच व्याकतः (भागम्यः) प्रकीर्तिताः खेदजतुल्याः कथिताः इत्यर्थः । तेषां मावः खेदजतुल्य इत्यर्थः । केचित् तप् सैव मगवान प्राप्यत इति ज्ञात्वा तप एव छुवैन्ति, केचित् ज्ञानेन जीवात्मज्ञानेन मोक्षो म्बति, 'ज्ञानादेव दि केवल्य'मिति ज्ञाल्या ज्ञानार्थमेव यतन्ते । केलित् पोडश्यरायज्ञा-नेनैव मोक्ष इति तञ्ज्ञानार्थं न्यायादिकं पठन्ति, ते सर्व एवाज्ञाः । यतो भगवत्प्रापित्त मक्सीव, न तैः, अत एवं भगवतीक्तं 'नाहं वेदैर्न तपसे खारम्' 'भक्सा स्वनन्यया ाजन, न सन्, जार दून नानवाता नाह भद्म तनत लाटन नाम्या स्मापना शक्य' इसन्तम् । 'रहुगणेतपपसे'ति च । तस्मात् तेषां भावस्तान्य इत्ययंः । यया स्वेदजं जठं स्नानाययोग्यं, अस्ताह्, तापकरम् । तयेतेषां मावोषि नात्मशोषकः, नापि भगवस्नापिकरः, तापक्षेत्रादिकर प्वेत्ययंः । जठसाम्यत्नेन देयार्थेथ वर्णित इत्ययंः ॥ ८॥

त्रयोदशं भावमाहः अलोकिकेन ज्ञानेनेति ।

अलौकिकेन ज्ञानेन ये तु प्रोक्ता हरेर्गुणाः।

कादाचित्काः शब्दगम्याः पतच्छब्दाः प्रकीर्तिताः ॥ ९ ॥

अटोक्रिकेन मगव६तेन महत्तमचरणरजोभिषेक्जेन वा ज्ञानेन हरेरकारणसर्वद्धः-खहर्तुः काद्वित्काः कदाचिदेव स्त्रीयानां दर्शन्तापनिवृत्यर्थं प्रकटीकृताः प्रतीयमाना गुणाः शब्दुगम्याः वेदादिगम्याः श्रुतिरूपन्नवयत्वधूरूपेकगम्याः ये वर्णयन्ति ते पतन्छब्दाः पर्वत-शिखराद्धारापतने ये शन्दाः तत्सध्याः प्रकीर्तिताः निरूपिताः इत्यर्थः । तेषां भावस्तजलतुत्य इसर्यः। यथा पाराजठशन्दाः तत्र जठस्यितिज्ञापकास्तया तद्वर्णनमपि तद्वृदि भगवस्थिति योधयतीलर्थः । घारा अपि शुन्द्गम्या मदन्ति, भावा अपि तथैनेलर्थः ॥ ९ ॥

चतुर्दशं मायमाहुः देवाद्यपासनोद्धता इति ।

देवाग्रुपासनोद्भृताः ग्रुप्ता भूमेरियोङ्गताः । साधनादिमकारेण नवषा भक्तिमागेतः॥ १०॥ स्तायनाद्वनतारम् वचना सामानादामः र । भ्रमपुर्वा स्कुरद्धमाः स्प्रन्दमानाः म्बर्गितीताः । बादशास्तादशाः भ्रोत्ता ष्टव्हिसपविवर्जिताः ॥ ११ ॥ स्थावरास्त्रे समाज्याता मयोदेवमतिष्ठिताः ।

देवाः श्रिवादयः, आदिपदादुमादुर्गाभैरवादयः, तेषां उपासने प्रोद्धताः तत्र मग-वन्त्वेन मुद्देशस्त्रेन मोक्षसापकत्वेन ये मावास्ते मुमेः सकाशाद्वलन्नाः तुपालककणा इपे- Sन्यया चिन्तितत्वान्नरकः । अत एव 'योन्यया सन्त'मिरयुक्तम् । यया तज्ञलं न स्नानाः दियोग्यं किन्तु खायारमपि पंकिलं करोति, तथैतेषां भायोपि न शुद्ध्यादिकमुत्पादयनि, मोक्षसाधको वा भवति, परं देवानां भक्तत्वात् खाधिसाम्यतया भजन्तमनुकारयति इत्यर्थः । प्यद्शं भावमादः । साधनादिधकारेणापिहोत्रनिसकर्मादिसहितश्रवणादिनवधाम-किन्द्रभो मार्गस्तेनैव प्रेमपूर्व्या ये स्फारन्दर्मान्ते स्पन्दमानास्ते प्रस्रवणतत्त्याः प्रकीर्तिता इसर्थः । तेषां भावस्तजळतुल्य इत्पर्धः । यथा तज्ञळं पर्वतादिवृष्टिवाहुल्यात् वर्धते, आतपादिपु च हीयते, तथैतेषां भावीषि साधनसत्मद्भेवधिते, दुःसङ्गादिभिश्व गौणतां प्राप्नीतीत्पर्धः। अत एव कपिलदेवैः साधनत्वेन देवहतिं प्रति सत्मह उक्तः 'सहस्तेप्यथ ते प्रार्थ्य'इति । यहा, नवधाश्रवणादिरूपभक्तिमयीदामागीयसाधनादिश्रकारेण स्फुरहूपा धर्माः दानवतत-पोहोमेलादि रूपाः येषु तेषां भात्रः सम्दर्भानजञ्जुल्य इत्यर्थः । यथा तज्ञञ् बृष्टचादिसापेक्षं तथैतेषां भावोषि धर्मसापेक्षः इति भावः । पोडशं भावमातः चाददााः पूर्वमुक्तास्तादशः सद्वादिना वृद्धिक्षयविवर्जिताः सम्यक् प्रकारेण प्रसिद्धा इत्यर्थः । निरूपिता वा । यथा नवयामिक्तमार्गमयीदायामेव मुख्यतया प्रतिष्टिताश्चेत् तदा ते स्यावराः समाख्याताः सम्यक् प्रकारेण प्रसिद्धा इत्यर्थः । निरूपिता वा । यथा तज्ञलं नानपादि भिर्ह्धांसं प्राप्तोति, न वा बृष्ट्यादिभिविधितं, न तरङ्गकेनावर्तादिभिः क्षुच्यं भवति तथैतेषां मात्रोपि द्वःसङ्गादिभिनी श्रीणतां मजति, न वा भक्तसङ्गेन वर्धते, तददर्शनेन न धन्धो भवतीत्वर्थः ॥ ११ई॥

सप्तरां भावपाहुः अनेकजन्मसंसिद्धा इति । अनेकजन्मसंसिद्धा जन्मप्रश्ति सर्वदा ॥ १२ ॥ सद्दादिगुणदोषाभ्यां बृद्धिक्षययुता श्ववि । निरन्तरोद्धमयुता नचस्ते परिकीर्तिताः ॥ १३ ॥

अनेकजन्मिनः फुल्ता सम्यक्षश्रकोरण सरसङ्गादिभिः भगवरकुपया वा सिद्धाः साक्षात् सेवायोग्यं जन्म प्राप्तवन्तः जन्ममभृति आजन्मतो भगवद्भजनतस्याः सर्वेदा सर्वेजन्मस् प्तारद्भाः भगवद्भक्ताः समुद्रामिनदीतुल्याः परिकीर्तिताः क्रियता इत्यर्थः । तेर्पा भावत्यज्ञवतुत्य इत्यर्थः । यथा तथा ज्ञानां वर्णोद्वाजवृद्धिताश्चरते, स्वतव्य समुद्रगा-मिन्तं, तथैनपां भावीपि सार्थक्षो भगवद्भागी चेल्यदेः ॥ १३ ॥

अष्टादशं भावमाहुः एतादशा इति।

एताइद्याः स्वतन्त्राश्चेतिसम्बदः परिकीर्तिताः । पूर्णा भगवदीया ये शेषच्यासाग्निमास्ताः ॥ १४ ॥ जडनारदमैत्राचास्ते समुद्राः प्रकीर्तितः ।

एलादद्याः पूर्वोक्ताः स्वतन्त्राः अवणसक्रायपेक्षारिहता निरुपापिकाः । स्वतन्त्र एव मगवद्वजनपराः स्विन्धवः समुद्रगामिनदीतुल्या इत्यर्थः । तेषां भावसाज्ञस्तुल्य इसर्यः । यथैतज्ञलं न वृष्टमदिजलसापेक्षं खतः समुद्रगामि, तयैतेपूर्वं भाषोपि नान्यसापेक्षी द्वासमुद्रं भगवन्तं प्रविश्वतीति भावः । एकोनर्विशं भावगाहः पूर्णा भगवदीया इति । देवासमुद्रं भगवन्तं प्रविश्वतीति भावः । एकोनर्विशं भावगाहः पूर्णा भगवदीया इति । ये पूर्णा भगवदीया भगवत्तीपं विगा नान्यं जानन्ति, येपां सेवमैव तापापगमः, भग-बद्दाञ्चाकारिणस्ते समुद्राः प्रकीर्तिताः कथिता इत्ययः । तेषां भावो स्प्राकत्तुत्य इत्ययः । तानेव वर्णयन्ति चोपञ्यासाग्निमारुताः इति । दोषो मग्वत्सेवापरः स्तसुखादिक-मिन्नार्य शुष्यादिमाचेन भगवन्तं सेवते, तेनैव चात्मसुखं मन्यते । च्यासः कलावतारः सर्वोद्धारार्थं भगवहणिनरूपणपरः, यस साक्षात् समाधिकच्यभगवदर्शनानन्तरं मक्ति-शास्त्रनिरूपणेनात्मप्रसादः । अग्निर्महादेवो यः सर्वविषदस्मोहशास्त्रमपि सृष्टवार्ययं म-गुनदाञ्चया खस्य तदीयत्नेन कृतयान् । अत एव 'वैष्णवानां यया शन्मुः' इति श्रीभाग-वते । अत्र महादेयस नाम विहायाष्टमूर्तिस्थाप्तिस्वक्यनेन मोह्यासकरणे जयापदहक्त-समुक्तम् । मारुतो हतुमान् श्रीकोशलेन्द्रचरणसेवनपरः । जङो जडभरतः भगवछप्र-मानसत्याजडवत् तिष्ठति । नारदः सदा भगवहणगानन भगवतोप्यानन्दजनकः । अत एव श्रुतिः पदा खलु वै पुरुषः श्रियमश्रुते तदा वीणाञ्ची वाषत् दति । मैत्रो मैत्रेयः पराश्वरिययो भगवद्भवन्ता। आयपदात् प्रहादादयः । तेषां भावो समुद्रतुत्यः रह्माकर-तुल्य इत्यथः। यथा समुद्रोन्तः रत्नमयस्त्रया चैतेष्यन्तर्भावसुक्ताः, अत एव कािर्टेरुक्तं 'मक्तियोगो बहुविधो मार्गिर्मामिनि भाव्यते' इति।

पूर्णमावान् मार्गस्यरूपज्ञानमेदेन विशेपतो वर्णयन्ति छोकचेद्गुपौरिति । लोकवेदगुणैर्मिश्रभावेनैके हरेर्गुणान् ॥ १५ ॥

वर्णयन्ति सम्रद्रास्ते क्षाराद्याः पर् प्रकीर्तिताः ।

एके ट्येकमिश्रमावेन एके वेद्दमिश्रमावेन हरेगुंणान् पर्णयन्ति । ते यथाकमं श्लासवाः श्लास आदियोगीते पदसंख्याकाः अकर्षेण कीर्तिताः कथिता इल्पर्धः । तेषां तेषां मावो मित्र-्रार नात्रकार प्रकल्पाका वक्का कामा का विश्व विद्यालया विद्यालया विद्यालया विद्यालया विद्यालया विद्यालया विद्य मिन्नतथा तत्तत्तसुद्रज्ञाल्य इत्यर्थः । समङ्गणी मतुष्यावेव परं वलतेजोधिकाविति देवी भिन्नतथा तत्तत्त्वपुद्भज्ञलुहुन्य इत्यर्थः । रागकुणी महुण्याचेव परं चळतेजोिषिकाविति देवी वित्त वाला गुणवर्णनयराः क्षारत्वाइद्युल्यास्त्रेषां भावस्त्रज्ञलुस्य इत्यर्थः । यथा क्षा-वित व्राला गुणवर्णनयराः क्षारत्वाइद्युल्यास्त्रेषां भावस्त्रज्ञलुस्य इत्यर्थः । यथा क्षा-व्यत्ते न्यानिवर्षकं, नापि स्नानादिस्यकारि, किन्तु गर्नारीरं मठादिनिवर्षकं तयोत्या भावोपि न संसारतापनिवर्षके, नापि श्रयणेऽन्यपां गरितम्यत्यकः, किन्तु देवादिज्ञानेन तत्त्वस्यक्षां कर्षा कर्षाचित्रकर्षा निवर्षकर्षा वित्त स्वाल्यक्षा कर्षा वित्त कर्षा करित कर्षा कर्या कर्षा कर्षा कर्या कर्षा कर्या कर्षा कर्या चनकामानात्राः नाजासन्तरम् । प्रकारम् स्वाप्ताः चन्त्रः मानसः सत्याः दिगुर्वेग्रीणम्यं देहमाश्रित्यं मगवान् सृष्टमादिकं करोति न स्वत इति ये ग्रुणाद् वर्णयन्ति

तेथां मात्रः सुरोदतुल्य हृत्यपेः । यया सुरा स्वरूपविस्मारिका पानकर्तुरिन्द्रियदोषजनिका, तथैतेषां मात्रोपि भगवद्वणानां सम्बन्धित्यति मापामोहनसक्त्यविस्मारणं कारयति, स्वस-म्यन्येनान्यसापि तयात्वं सम्पादयतीति मावः । हरिः सर्वेदुःखहर्ता 'स सर्वेद्यः सर्वे-शक्तिःतित्यादिश्चतिगोचरात् कारणमूतः सर्व स्वेच्छ्येव करोतीति ये गुणान् वर्णयन्ति ते क्षीरोदतुत्यास्तेषां मावस्तजलतृत्य इत्यर्थः । यथा क्षीरे स्तादुत्तं वीर्यजनकत्वमधित-सत्वे माधुर्याधिवयं, तथैतेषां भावस्थापि मनोहरत्वमधिकगुणगानार्थं शुद्धाधिवयं ता-पानन्तरं च रसारमकठीलाकर्तृत्वज्ञानानन्तरं तन्निरूपणेन माधुर्यत्वमिति मावः । मग-वानलैकिकविर्यवान् स्वीयान् साधनरहितान् अपि खबीर्येणैव मोचयतीति ये गुणान् व-र्णयन्ति तेषां भावो धतोदतल्यः इत्यर्थः । यथा घतं अन्यसम्बन्धं विनापि स्वपानेन बन ठवन्तं रोगमक्तं च करोति, तथैतेषां भावोपि संसारसागरतरणाय योग्यदेहं करोतीति भावः । मगवान् हरिः शिवदुर्गाप्रभृतिभिः प्राप्तस्थानलक्षणस्त्रेमुंहरमित्रार्थ्यवरणरेशुरिति चतुर्व-र्गार्थं स एव सेव्य इति वे गुणगानपरास्तेषां माव इक्षरसतुत्य इत्यर्थः । यथेक्षरसो मधुरी-न्तस्तापनोदी, तथैतेषां मानोपि सर्वसेन्यत्वज्ञानेन मधुरः सेननप्रवृत्ती च त्रिविधतापनिया-रकश्चेति गावः । 'अन्ये 'पांशकठाः पुंसः कृष्णस्तु गगवान् स्वयम्' इत्यादिवाक्येभ्यः पु-राणपुरुषोत्तमो भगवान् एवालाश्रयरहितोऽसौ मक्सर्थ सेव्य इति ये गुणवर्णनपरास्ते शुद्धोदतुल्यास्त्रेषां मानः शुद्धोदतुल्य इत्यर्थः । यथा शुद्धोदं तृषादिनिवर्तकं स्नानादिना मलनिवर्तकं तापापहारी च, तथैतेषां भावोपि तृष्णादिनिवारकः पापनिवर्तकस्तापनिव-तेक इति सावः ॥ १५३ ॥

पूर्णमावदीवेषु धुस्पात्रिरूपयन्ति गुणातीतत्तवेति । गुणातीतया गुद्धान् सविदानन्दरूपिणः ॥ १६ ॥ सर्वानेव गुणान् विप्णोर्वर्णयन्ति विचक्षणाः । तेऽमृतोदाः समाख्याताः तद्ववाक्पानं गुदुर्लभम् ॥ १७ ॥

ये ग्रुणातितभावनाष्ट्रस्तः केवलं सिबदानन्दरूपिणो भावबद्याः ग्रुणा इति ये सर्वानेव ग्रुणान् न्युतापिकामावेन सर्वान् एव, श्रीयश्रोदायामाविमीवमारभ्य रामोत्सवन्न-भूखावृत्यपैक्तं विष्णोप्योपकस्य सर्वत्र तरप्रप्रस्य ये वर्णपन्ति विष्युणाः सम्वद्याः सम्वद्यातः सम्बद्धात्राः सम्बद्धातः स्वाप्यः । वेषां मावः ग्रुपासम् इति मावः । यया ग्रुपायाः अग्रुतसम्बद्धातः स्वप्यानेवस्तं तिवागोग्यतं चेषा प्रपेषां भावस्याति भगवस्योवागोग्यदेशसम्बद्धात्रः मावद्धात्रात्रः सम्बद्धात्रः सम्वद्धात्यः सम्बद्धात्रः सम्बद्धात्यः सम्बद्धात्यः सम्बद्धात्यः सम्

इलारम्य <sup>4</sup>सत्सद्गान्मामुपागत्' इत्यन्तं च । तद्वाक्यमाहात्म्यमाहुः ला**टदाा**नामिति ।

तादशानां कचिद्रावयं दूतानामिव वर्णितम् । अजामिलाकर्णनवहिन्दुपानं प्रकीर्तितम् ॥ १८॥

पूर्णमावद्रस्तानां वचनामृतपानं दुर्जभम्, ते किवत् कृपया वाक्यं घदन्ति, त-पूर्णमावद्रस्तानां वचनामृतपानं दुर्जभम्, ते किवत् कृपया वाक्यं घदन्ति, त-द्वावयं द्तावामिव सन्देशहाराणामिव वर्णितं किवतिमत्त्रमः। यथा द्तावाक्यं तलप्रधान क्यमेव, तया ताद्यानामिरि वाक्यं भगवदाक्यमेव। भगवान् उदिपीपुः स्वीयप्रखेन स्व-प्रमान् न द्वापयतीति भावः। अत एव किपत्दिवेनोक्तं 'स्वस्तोव्यय ते प्रार्थं' इति त-स्प्रक्षस मगवति प्रार्थनमुक्तं, न तु स्वकरणस्यं, तद्भगवानेव फलं दासन् करोतीत्यायये-नान्यया न कार्य इत्येवोक्तम् । तस्ताजु ताद्यानां नाम्यश्रवणं सादरं मनतोगदेशवत् ग्रहणं विन्दुपानमग्रतिपृद्धपानं प्रकृरणं कीर्तितनित्ययः । यथाद्यतपानेनामरत्वं देवत्वं, तथैतत्या-नेन नाज्ञामावपूर्वकमगवस्तेवीपयिकत्लमेवेति भावः। अत एव श्रीमागवते परस्परं त्यहुण-ः पार्यानारभुक्तमान्यस्यवाभावकात्मवात नावः । यदः व वागान्यः सरसः राष्ट्रार्थः वादसीकुर्यावृद्धानिवृद्धाने हुत्या । भवाद्धान्य । भवाद्धान्य । वाद्धान्य । वाद्धान्

ठीकिकायासिक्तरिहतियिन्दुपानेन रसाखादो न भवति, तद्येमाहुः रागाज्ञानादि-

भाषानामिति ।

रागाज्ञानादिभायानां सर्वधा नादानं यदा ।

त्ताः छेहनमित्युक्तं स्थानन्दोद्गमकारणम् ॥ १९ ॥

रागः सेदः पुत्रादिषु, अज्ञानं भगवस्तारूपस, आदिपदेन सर्वविषयायासिकः, त-रागः सेदः पुत्रादिषु, अज्ञानं भगवस्तारूपस, शादिपतेनावानं नावानं नामादर्शनं आयानां यदा नावानं स्थात्, तदा ठेइनमित्सुक्तं भवति, रागदिमावानं नावानं सावान्त्रस भगवदान-सवासनं तत्त्याग इत्यर्थः । तदेव ठेइनं रागायमावपूर्वक्रमिन्दुमानं स्वानन्दस्य भगवदान-रसोद्रमार्थं कारणं भवतीति भावः । स्वसः जीवभावनं तिरोहितानन्दस्योद्रमे प्राक्त्ये नदस्योद्रमार्थं कारणं भवतीति भावः । स्वसः जीवभावनं तिरोहितानन्दस्योद्रमे सम्यक् तत्कारणं मवतीत्वर्यः ॥ १९ ॥

विशं भावमाहुः उद्भृतोदकयदिति ।

उद्गृतोद्देवस्य । उद्गृतोद्देवस्य ।

७%ृतावकपत्त्रच कारास्त्रकत्त्राच्याः उक्तातिरिक्तवाक्यानि फलं चापि तथा ततः ॥ २० ॥

उक्तातारक्तवाववान कर जान तथा तता । ५० ॥ पूर्वोक्ता अस्तोदतुल्यातिरिक्तानां वाक्यानि तथैव तेषां सर्वेषां भावाः भगवद्भाव-पूर्वोक्ता अस्तोदतुल्यातिरिक्तानां वाक्यानि उद्गीदकादुष्ठवेनित तथा, तथा भयनेन गृहीताः । वाक्यानि च तथैवादरेण श्रुतानित्ववाद्भाव तथा स्वस्य स्नान-गृहीतानि प्रसादात् पतितोदकतत् उपकारं सुर्वन्तीत्वादे । उद्गुतीदकं यथा स्वस्य स्नान-गृहीतानि प्रसादात् पतितोदकत्व उपकारं सुर्वन्तीत्वाद्भावित , तथैतेषां भावोपीति भावः । पानदशासु यक्षगृहीतत्वात् यत्निवित्वकं यथा मरुसानादियोग्यं, न तु पानादिषु, तथैतेषां तथैतेषां फरुमिष भवति । पतितोदकं यथा मरुसानादियोग्यं, न तु पानादिषु, तथैतेषां

भाषोपीत्यर्थः । उद्भृतोद्कं यथा पानादिदशायामेव तृपाशान्ति करोति, स्त्रोत्पतिस्थानसद-श्रान् गुणान् विद्पति, स्वस्थितिवशाच शीतोष्णभावं भजते, सुपा तु सदैकरूपेति सदै-करूपमेव ग्रणं विद्यातीति मावः ॥ २० ॥

उपसंहरन्ति इतीति ।

इति जीवेन्द्रियगता नानाभावं गता सुवि । रूपतः परत्रतश्चैव गुणा विष्णोर्निरूपिताः ॥ २१ ॥

इतीति समाप्ती प्रकारेण वा । जीवे इन्द्रियेषु गताः प्राप्ताः सुवि नानामाचं सार स्विकादिमानं गताः प्राप्ताः प्रताद्या विष्णोर्भगवतो गुणाः स्वरूपतः फठतव्य निरूर्-पिता विवेषिता इत्यर्थः ॥ २१ ॥

इति श्रीयालकृष्णकृतजलभेदविषृतिः समाप्ता॥

### परिशिष्टम् प्रथमम् ।

९ गुजवस्थात् । २ वहणत्वम् ।

तु विशिष्य । तया च यया समुद्राः पूर्णाः, तथैतेषि शुणैभैगवदीयैभीवैश्व पूर्णाः । यया वा ते चन्द्रदर्शनेन तरिकततरक्षाः, तथैतेषि शुण्यानायसरे भावभावनावसरे च भगव-द्रदनविभुदर्शनेन मावतरिकतान्तःकरणा इति तालर्याज्ञानादेव पुष्टिमार्गीयाचार्याणां म-र्यादामार्गीयमक्तपह्सिपाठोत्त्रचित इति मत्सरिकयनं नीरमयनसद्यमेव । अत एवाग्रे 'ठी-क्वेदराणैर्मिश्रमावेने अनेन समुद्रसद्यमक्तेप्वेव पडियाः मिन्नाः कृताः, एकविचाः सुष्टि-मार्गीया गुणातीततया 'शुद्धा' नित्यनेन भिन्नाः कृताः । भगवद्धणानां पड्डियत्वेन भयीः दामार्गीयाणां पहिषुत्वम् , पुष्टिमार्गीयाणां तु पर्मिस्वरूपमात्रपरलेनैकविघत्वम् । पूर्वे हि मिश्रमावाः, तद्भावसु, कुट्यावस्यात् । प्राप्ताः स्वर्गाः स्वर्गाः स्वर्गाः । उत्तरं हु मिश्रमावाः, तद्भावसु गुणानां मिश्रणात्। तद्दरिव तेषां प्रमी माववस्यात् । उत्तरं हु दुद्धमावाः केवटसंस्टोण तन्मात्रपरत्वात् । अत एव तदीयमानगुणेष्वपि सस्पारमकः लगमित्रेलान्ने 'गुणातीततया शुद्धान् सचिदानन्दरूपिण' इसनेन शुद्धत्वगुक्तम् । अत एव विवृत्ती 'पूर्णमगवदीयेष्यस्युत्मान् निरूपयन्तीति गुणातीततये'ससामास उक्तः। तदयेसु पुष्टिमर्पादासाथारण्येनोक्तर्र्णोनगवदीयेव्यस्तुत्वमान् केवव्यष्टिमर्गादासा वेयः। अत् एव पूर्णेलेन समुद्रसुद्दशलस्य सर्वेषु सत्वेषि तेत्वयतीद्दुत्यव्यन्त्रिस्पणम्। तस्मादेवमिम्प्रायमवगत्य नास्मत्यित्वरणविद्युतावद्यमस्यरिष्ठः संग्रयदेशोपि विश्लेयः । नग्रु तस्मादेवमिम्प्रायमवगत्य नास्मत्यित्वर्णविद्युतावद्यमस्यरिष्ठः संग्रयदेशोपि विश्लेयः । नग्रुत्ति तयापि ताद्यपंक्तिपाठस्वदीयानां तानेच सर्वोत्तमत्वेन जानतां न मनोरमो मवतीति चेत् ? सलम् । नेदं तदीयजनवाक्यं, येन संभावितमध्यस्य तत्सास्यप्टस्थानं न स हेदुः, क पुनवेदेदुः, किन्तु निजानार्येयणानास् । ते तु कविद् धर्ममादाव वहुषु सन् हेदुः, क पुनवेदेदुः, किन्तु निजानार्येयणानास् । ते तु कथिद् धर्ममादाव वहुषु सन् हेदु तथा वदन्येव, अन्यया 'वयं तस्य विवेचितु'मित वाक्ये 'नां व्यासव'दिति दप्टा-न्तेन् व्याससाम्यं कथं वदेदुः। न हि भगवता निजानार्यवत् पुष्टिपयप्रकटनाय व्यास आविभीवितः, किन्तु कीरवत् तन्मुखतः शब्दास्मकं श्रीभागवतमाविभीवित्तम् । वर्षस्य मगवद्रपत्वेन तत्प्रकटनं तु 'खयमेवालनात्मान'मिति वाक्यरूरोणैव भवतीति तत्प्रकट-भगवद्रप्रत्वन तत्प्रकटन तु स्वयमवालनात्मान मात वाक्यरूपण्य मयताति तत्प्रकटन्याय तदात्प्रकानापायनिव, तथापि भागवतार्यो मिक्तरूप इति मिक्तर्रपासरूपनिवानिवानित्वान् । तथा च शप्दात्मकं श्रीभागवर्तं व्याखात् प्रकटितम्, अश्रीसक्तितेत्रयः प्रकटितिम् त्रव्याच्याः क्षित्रम् तद्द्रप्रत्व उक्तः, एवममापि पूर्णमग्रप्तिवानित्वानित तावद्यमिति वच्या वया तव स्वस्तिन् तद्यप्रत्व तत्वत्वस्त्रपादाय व्यात्व वस्तापि गणेति न दोपः । वस्तुतस्तु पूर्णलं मगवदी-व्यत्यं वावार्षेषु निक्तमे । मगवदीयलं तदास्यरूपले, तत्वेच मिक्तर्यः , ग्री स्वावस्त्रपत्वन् । अत पत्र वया प्रमो तस्त्रीलागं तद्यमित्रमां निक्तर्यं न वाद्यायेत्र, तपात्रापि मगवदाया अवतिर्यं जनिष्यायं यजने मिक्तप्तिवानित्वां , मगवत्येपीति मगवदाया व्यत्याप्तिक नाव्यपत्र स्वरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य अपि संस्त्रव इति नाव्यपत्रिः काचित् । पूर्णलमप्यत्र सरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य अपि सम्बन्द इति नाव्यपत्रिः काचित् । पूर्णलमप्यत्र सरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य अपि सम्बन्द इति नाव्यपत्रस्त्रमण्यानितः प्राणित्वस्य सरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य स्वरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य स्वरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य स्वरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य स्वरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य स्वरूपण्यावस्त्रमगवदीयस्य स्वरूपण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्यस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्तित्यस्त्रमण्यस्त्रमण्यस्त्रमण्यावस्त्रमण्यावस्त्रमण्यस्तित्यस्त्रस्त्रमण्यस्यस्तित्यस्त्रस्तित्यस्त्रस्यस्तित्वस्तित्वस्तित्यस्तित्यस्तित्यस्तित्यस्तित्यस्तित्यस्तित्य व्यवस्थान प्रतिस्थान विशेष प्रवासम्बद्धस्पेणैव पूर्णत्वात्। वत एव 'रासक्री- यत्वं त सामान्यतः सममिति तमादाय तथोक्तिरुचितेव । अन्ययेकादशे प्रभ्रणा स्वामि-नीमावनिरूपणे 'यथा समाधी मनयोग्धितीय' इति स्वामिनीय मुनिद्दशन्तकथनं न स-द्ध-छेत । स्वामिनीभावयोगयोः सुमेरुसर्पपयत्तारतम्यात् । अत एवात्र स्वस्य श्रीमाग-वतप्रकटकत्वेन तरसमतया व्याससमीप एव निरूपणम् । नैतावताचार्येष्वंशतोपि तस्त-रूपसाम्यमायाति । कठावतारप्रकृपोत्तमयोः साम्यसम्भावनाया अप्यसम्भवात् । अन्यया भगवति पुरुपोत्तमे पुरुपरूपत्वसंभावनाऽसंभवेन 'पुरुपः शक्तिभिर्यथे'लादिना पुरुपद्धा-न्तकथनं वाध्येत । अतो धर्मेणेव केनचित् सर्वत्र समतोक्तिरिति नात्र दोपलेकोपि । अत एव. आनन्दरूपतया सहजनीले भगवति नीलनीरदृशन्तोपि यज्यते । किञ्च, 'भङ्गी-कती समर्थाद' इति सर्वोत्तमे नामनिरूपणेन प्राद्धभीनदशायां मर्यादापरिप्रहात् तत्पूर्ण-त्वमपि खस्मिन् बोधियतं तत्पंक्तिपाठो निरूपितः । नैतावता न्यूनत्वमायाति । 'अधिकं तत्रातुत्रविष्टं, न त तद्धावि'रिति न्यायात । अपरवा, यथा अकेन सर्वावतारगणनायां श्रीकृष्णमपि निस्तम् 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति तत्र विशेष उक्तः, अर्वतारकार्यकर-णात् पुष्टिकार्यकरणात्र । तथाचार्येष्यपि यज्ञादिमशीदाकार्यकरणात् सेनादिपुष्टिकार्यकर-णाचौभयविधकार्यकर्तृत्वमस्तीति घोषयितुं प्रथमतस्तन्मध्ये निरूपणं विधाय पशादा-चार्याणां 'शुणातीतत्वे' सादिना निरूपणं कृतिमत्त्रस्मत्यितृपद्विवृतावन्यथामतयोऽविज्ञा-तखपत्तय एवेति विद्वद्विराचार्यचरणाश्रयैरवधेयमिति दिकः।

अभिज्ञविद्युतावज्ञाः पूर्वपक्षं प्रकुर्वते । अञ्चाका अपि सुज्ञास्तु विश्ववन्ति तदीरिते ॥ १ ॥ अक्तास्तदाश्रयपटादभिप्रायं विदन्ति हि । समाद्रपति ते सर्वमतिमूद्धजनोदितम् ॥ २ ॥ सुरवः पितृपादा मे कपितेन सुते मयि । दासीमृते प्रसीदन्तु यच्छन्तु विमटां मतिम् ॥३॥

इति श्रीहरिदासविरचितं 'पूर्णा अगवदीया' इसस्य संशय-निराकरणम् ॥

### परिशिष्टम् हितीयम् ।

अयेदं विचार्षते । श्रीवर्द्धभेः 'पूर्णा' अगबदीया ये द्रोपञ्चासाप्रिमा-स्ताः। जतनारदर्भेकाचास्ते समुद्राः प्रकीर्तिताः' इति जरुनेदशावग्रन्थे वृद्धिदं सामान्यतः चलारः समुद्रा इत्र वेषाषाः उक्तः भगवदीयाः (बृद्धिग्रनम् ।) अत्र समुद्रश्यदो यौगिकोऽचि प्राष्ठः। तथा च मुद्रश्य सहिताः समुद्राः । सुद्राऽत्र वे-दिस्ताग्निकपिश्रमखनैष्णवर्षम्भवर्तनसम्प्रदायस्त्रा तस्रश्रीतरूपकादिनिद्धसारणस्त्रापि

९ पंक्तिर्गणना तेवा गणनायां पाटो निक्षित । २ व्यूहवार्यम् ।

व्य तेपां क्रमेणाग्निमानुपसम्प्रदायिनी निरूपयन्ति जडनारद्मेत्राचा इति । जडनार्द्रमेत्राणामाया मुलमुता इति । जडो रामानन्दस्ररूपः सन् सर्ववर्णसंकिति वै-ष्णवधर्मप्रवर्तकत्वात् शेपरामानुजसः उपसम्प्रदायीमृतः । नारदस्तु कृष्णवैतन्यस्निस्व-रूपः। तथैव व्यासिक्प्णुसामिबछमा(चार्यो)वसम्प्रदायकप्रवर्तकः सन्।तनमैत्रो मैनेवः श्रीरूपाल्यः सम्मृतः । उत्सन्ननिम्यार्कमार्गस्योपसम्प्रदायप्रकाशकश्रीभट्टस्थ्यासमतस्य इति केपित् । वस्तुतस्तु श्रीरूपः सहजीव एव स्वयं मृत्यमृताचार्यवायुरूपमध्वारयसोपसम्ब दायी जात उक्तः। एतदुपष्टमकं श्रीमदाचार्याणामेव खेवां वचनं, यथा श्रीमागवते तृतीयस्कृत्ये प्रायोचं मिक्रयोगस्य सहर्षे ते चतुर्षियंमिसत्र भेदः गरमार्थिकं इति गृतीयस्कृत्ये प्रायोचं मिक्रयोगस्य सहर्षे ते चतुर्षियंमिसत्र भेदः गरमार्थिकं इति शास्त्रं पुरस्कृत्य त्रिविचो मिक्रयोगं उक्तः । ते च सम्प्रति विष्णुस्वाम्यवसूर्तिणः तस्त-तेकाः । श्रीविष्णुस्तामिनिम्पार्कमध्वरामातुजास्वया । मविष्यन्ति प्रसिद्धास्त्रे हुन्कटे पु-रुपोत्तमा दित्युक्तम् । तत्र श्रीसम्प्रदायिकाः शेष्रामातुर्जीयाः, वश्वसम्प्रदायिनो माध्याः, राजना मुख्युक्तम् । तत्र श्रास्त्रशायका चनरानाद्यमामा, त्रवाच्यवामा साम्बाह् चह्रतम्प्रदायिनो व्यासिविष्युखामिसम्प्रदायात्त्वतिनः, तनकसम्प्रदायिनो निःमार्कशिष्टः हरिव्यासीयाः साम्प्रतम् । एतदिभिन्नेत्रेत्रसेव सम्प्रदायभदीय ग्रन्थे गदायरिविदिनावेदि-तम् । सारतीये वैशम्पायनोक्तसद्दलनामस्त्रवेषि 'बहःस्वर्वको विहरनिको धरणीप्र' ्र नारपाच चनाचनाक्ववस्थानस्यानाः नवःस्वयमा पाक्षराच्याः संभापसः इस्रत्र पृथक् पृथमेतदाचार्यचतुष्ट्यस्वरूपनामेवोक्तम् । तदेतत्सहस्रनामटीकायां श्रीवि-प्णुवलभास्यायां द्रष्टव्यम् ।

वियद्धवसुत्रज्ञीभर्मितेऽब्दे मोदनामनि । चेन्ने सिते गुरी देते श्रीदाः काश्यामदोऽलिखत् ॥ १ ॥

९ तामस ?

#### श्रीकृष्णाय नगः ।

## पञ्चपद्यानि ।

### श्रीहरिरायकतिववरणसमेतानि ।

श्रीकृष्णरसविक्षिसमानसारतिवर्जिताः । अनिर्वृता लोकवेदे मुख्यास्ते श्रवणोत्सुकाः ॥ १ ॥

९ विषयोगे ग्रणमानं विना स्थातुमराज्यम् । २ अस्तस्थ्यम् ।

लयवा, मुखं पुष्टिमार्गीया मिक्तत्त्रभवा मिकिन्द्रपमगवन्गुखारविन्द्रसंत्रमार्वककुठ-लेनोच्यमानाः सम्भूय भक्तिमानाश्रयेण पुष्टिमार्गगुक्ता जीवा गुएवा इत्येषः । नतु पूर्व-विन्त्रा ठोकवेद इत्यनेन मगवित रितिक्का, न श्रवणारित्विति तेषु गौण्येव सेति कर्ष मुख्यश्रोतृत्विभित्यश्रक्षातुः श्रवणोत्सुका दृति । भगवित साविषि वियोग कर्ष मुख्यश्रोतृत्विभित्यश्रक्षातुः श्रवणोत्सुका दृति । भगवित साविषि वियोग अवग प्रोत्सुकाः । श्रीत्सुक्यं तत्रैव । प्रियभीत्यापि गरोश्चे तत्सन्देशहारके प्रीतौ श्रव-पौत्सुक्यस्य सम्हत्वात् । श्रत प्रवोक्तं 'इति सा सर्वाः पविचतुरुस्यकावसुत्तमक्षोकपदा-म्बुजाश्रय'मित । तया च रसिका रसिकिष्ठमनसव्यक्तिसहजमावाः वियोगार्तिसुताः त्रियवार्ताश्रवणमाज्ञैकमतयः पुष्टिमार्यीयाः श्रोतार इति सिद्धम् ॥ १ ॥

एवं पुष्टिमार्गीयान्यक्तान् निरूप्य मयोदामार्गीयांस्तान्निरूपयितुं तत्रोतमा व्यति-हुठैमा इति प्रयम् मध्यमासिरूपयन्ति ।

विक्रिनमनसो ये तु भगवत्समृतिविह्लाः।

अर्थेकनिष्ठास्ते चापि मध्यमाः अवगोत्स्रुकाः ॥ २॥ अर्थेकनिष्ठास्ते चापि मध्यमाः अवगोत्स्रुकाः ॥ २॥ विशेषेण क्रियं तदेकगत्तया कोमछ्लादार्ष्ट्रं मनो वेषामिलाथैः । यथार्ष्ट्रं वस्तु स्र-सम्यद्भगयार्द्रयति, तथा येषां गतः स्वतम्यन्धितामपि रूक्षाचेन शुक्ताणां चेताः सार्द्र विद्याति, शुकादीनामिव त इलर्थः । य इलनेन सर्वत्र प्रसिद्धाः मयौदामार्गीया उक्ताः । तुरान्द्रेन पूर्वोक्ताः पुष्टिमार्गीया व्यावर्तिताः । नतु विक्षित्रमनस्त्वं पुष्टिमार्गीयेव्यपि त उपर्यंत प्रवाकाः शिष्टमायाया व्यावातताः । यद्य विश्वश्वनगरस्य श्रिष्टमायाव्याया वर्षे द्रीला मवतीति तद्धावर्षकं घर्ममाद्यः मगवन्द्रम्यतिवित् ह्या द्वा । अवणावस्य स्यावित् स्रत्यं तेन, न तु स्थायमायात्मकेन या चित्रसम्बन्धित्वाया सगवतः यद्वणपूर्णस्य स्यतिः स्रत्यं तेन, न तु स्थायमायात्वतः स्रेन विद्वाचात्त्वतिशिष्ट्रसुद्दर्शेनाय व्याकुठा द्वय्ये । नतु पूर्वोक्तपर्मद्रयेनायात्वतः उत्तमत्वमेव तेषु भासत इति व्यक्ततया मय्यस्यववीधकं धर्ममाद्वः अर्थेकनिष्ठा इति । ते पुरोक्तवर्मधुमेनोत्तमतया भासपाना अपि अर्थः पुरुपायों मोक्षादिः, अथवाऽर्थः प्र-योजनं सकृतार्थलादिः स एवैको मुख्यस्तिष्ठाः, न तु मुख्यतया चरित्रनिष्ठाः । फल-भागन सकृतायत्वादिः स एवंका मुख्यस्वालाः, न तु मुख्यत्या चारत्रानदाः । फरु-सपिक्षत्वान्यप्यमा इत्यर्थः । नतु ताह्याः श्रोतार एव न भवत्ति, तत्र ताह्यत्याम्यान् दित्याम्याद्याः अवणोस्मुक्ता इति । तेत्साप्यफर्कतात्ययंवलेषि श्रवणे मानवरित्रः श्रवणे उत्युक्ता श्रोत्कण्टापन्त इति तेतां श्रोतृत्वेन मण्यमत्वनित्यरः । यथा परीक्षिदा-श्रवणे उत्युक्ता श्रोत्कण्टापन्त इति तेतां श्रोतृत्वेन मण्यमत्वनित्यरः । यथा परीक्षिदा-सीनाम् । तेपानितरापेक्षया पूर्णवेताग्यवत्तेनोत्तमत्वेषि सोपंषिकमत्वीर्विद्यास्यम्यस्यात्वमेव । अत एव भागोपविद्याः महायांभित्तिः स्वकृतार्यताहित्-मध्यमत्वमेव । अत एव 'प्रायोपविद्यं गङ्गाया'मात वाक्यात्सराद्यतः सक्ताथताहेतु-त्रेन गङ्गायेषद्या । अन्यथान्यवैयोपविद्यः स्वात् । अगववरित्रं हु सगवानिव न सफठ-त्रेम गङ्गायेषद्या इति स्वायिनिग्रत्यमेव तत्र प्रतोजकामित तत्र तयात्वमें । विदुरस हु। 'यम मित्राह्यते द्वीत'रिति वाक्याद्वन्त्रस्तिहितस्थठत्येनेव तत्र गमनं, न गङ्गोदेशेनेति स्वायिनग्रत्यामात्राम्पर्यमाप्रनिष्ठत्येनोत्तमत्यमेवत्यदेः । मर्थादामार्गीयत्यं तु पृथिद्वित-स्वायिनग्रत्यामात्रामप्रतिमाप्रनिष्ठत्येनोत्तमत्यमेवत्यदेः । पर्यादामार्गीयत्यं तु पृथिद्विति-क्षायिनग्रत्यामात्रामप्रतिमाप्रनिष्ठत्येनोत्तमत्यमेवत्यदेः । पर्यादामार्गीयत्यं तु पृथिद्विति-

हुरयोः समानं शुद्धिसापेक्षफळिसद्धेः । अत एव तीर्याटनसत्सद्गास्यामेव विदुरे श्रवणा-अस्ता विद्वाः । परीक्षिति तु स्पष्ट एव । वत एवास्तराचार्यिकतः मर्यादास्यस्त् गतायां श्रीमामवतत्वरः' इस्यन्यपापि तथाविधानां चित्तचायस्यामावसाधनत्वामित्रयेण ॥२॥

एवं मध्यमान्निरूप्याधमानामप्रयोजकत्वेन मिन्नतयाऽनिरूपणीयत्वाद्भुतमनिरूपण-

मध्य एव केनचिद्धमेंण ताख्रिरूपयितुमुत्तमानेव प्रथमं निरूपयन्ति ।

## निःसन्दिग्धं कष्णतत्त्वं सर्वभावेन ये विदः।

ते त्वावेशास्त्र विकला निरोधाद्या न चान्यथा ॥ ३ ॥

क्रप्यास सदानन्दास तत्त्वं वास्तवं रूपं रसात्मकं तादग्रकरपादादिग्रक्तत्वेन सा-कारं व्यापकं खेच्छ्या मायापसारणेनाविर्माववत् निःसन्दिग्धं शास्त्रखातुमवाग्यां सन्दे-हरिंदतं तत्रापि सर्वभावेन 'यावान् यश्वास्मी'ति वाक्याद्रसात्मकः साकार एव सर्वरूप इति भावेन तात्पर्येण विदुर्जानीयुरित्यर्थः । नन्येयं दृढञ्चाने श्रवणापेक्षाऽभावात्र श्रीत्-त्वगुपपवत इत्याशक्क्षाहुः ते त्विति । ते पूर्वोक्ता दढज्ञाना अपि ज्ञानेन हृदये मगव-दानेवात् तु निकला ज्ञातुन्तेन स्वस्कृतिरहिता इति तदुप्तपत हृदर्गः । अत एवीक्तं 'हरेशुणाक्षित्वमतिर्भगवान् पादरायणि'रिति । तुराच्देन रसावेश्वयन्तो च्यावर्तिताः। तेर्पा रस्राचेत्रस्य सार्वदिकलेन करापि स्वरूपज्ञानातुद्वात् । द्वानस्य प् स्तोदयप्रतिवन्यक-त्वात् । अत एव सर्वन्यापकस्य स्तान्तःस्यितसापि प्रमोरन्वेपणादौ प्रवृत्तिः । (सर्वदा रसक्षेत्रवतामन्वेपणारौ प्रवृत्तिः । रसात्पकस्यरूपव्यापकस्यरूपञ्चानोदये सति अन्वेप-णादौ प्रवृत्तिनं स्यात् । गोपिकानां तु सर्वेदा रसावेग्रवस्यम् । अतः प्रवृत्तिः ।) तदेवोक्तं णादा प्रश्नातन स्थात् । सापकार्ता तु सवदा रसावश्चनवस् । अतः प्रश्नातः ।) तद्वाकः सिद्धज्ञानेन प्रश्नाक्ष्यकः पामण्डाकाशवद्वतः चिद्दमृतेषु सन्तामिति प्रश्नाविशेषणक्यनेन । अत एवोक्तं प्रश्नुणापि न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेषो स्थे स्थिति । नतु मगवदाविशे मगवत इव सर्वज्ञत्वप्रचितं, तत्क्रथमेतेषां वैक्तस्यं, यतो हेतोर्गुणश्रवणे प्रश्नतिरित्याश्चर्य पक्षान्तरमाहः निरोध्यावेति । तेषां गुण्येत्व निरोधात् । प्रथमितस्यतिव्यवेतं भगवदा- विक्तस्यावानात् । गुण्यानामित्र स्वातक्ष्येण निरोधकत्वं स्थते 'महुणश्रुतिमावेण'स्वादौ । अतो निरोधेन वा वैकत्यनिस्यश्चः । नचान्ययेति स्वस्यनिरोधाद्य त्येयस्यः ॥ ३ ॥ प्रवं श्रोतृत्वगुणपाद्य कदाचिन्मीक्षायर्थनिष्ठतेतेषाभि भविन्यतीक्षाश्चश्चार्थकतिन्वस्यस्य स्वस्यान्तेत्वाभ्यस्य कदाचिन्मीक्षायर्थनिष्ठतेतेषाभि भविन्यतीक्षाश्चश्चार्थकतिन्वस्यस्य सम्यमन्त्रे नायन्त्र आहुः।

पूर्णभावेन पूर्णार्थाः कवाचित्र तु सर्वदा ।

अन्यासक्तास्तु ये केचिद्धमाः परिकीर्तिताः ॥ ४ ॥

सर्वत्र पूर्णो यो भगवदावो ज्ञानेन मगवदावेशाद् निरोधाद्वा सर्वत्र भगवतस्फुर-णात्तेव पूर्णः अर्थः पुरुषाया येथामिति, न तेथामच्यः सार्य इति, ततिप्रदेशने मध्यमलं न, किन्तु भगवन्मात्रनिष्ठलेनोत्तमत्वमित्र्धः ! नन्वेव प्रूष्टिमार्गिय्यो न भेद आवाति, तेपाग्येर्वविधतादित्याद्यक्षादुः कदाचिद्य तु सर्थदेति । एतेषां मावनावसरे ग्रुणः गणाकर्णनावसरे या तात्काल्किनिरोषात् तयात्वम् । पुष्टिमार्गीयाणां तु सदैव तथात्व-नित्सर्थः । अत एव शुकादीनां न सर्वदा ठीठेतरानतुसन्धानम् । अन्यया 'मयुराया वर्ज गता' इति ताटस्प्येनोक्तिनोपपदेत । पुष्टिमागीयमक्तमावस्य तु सार्वदिकत्वं प्रभुरेवाह एकादर्शे 'ता नाविद'त्रिति पद्ये नीरनिधिनीरप्रविष्टनदीर्घान्तेन । नहि महाजल्धिज्ञ प्रविष्टा नदाः कदापि पूर्वभावं प्राप्तुवन्ति । स्वरूपेण स्थिता अपि न भेदेन व्यपदिस्यन्ते । वतः पुष्टिमार्गायेषु मगवदितरस्कृतिरहितमाववद्भगवदीयत्वं मगवत्तं च, मगवता सही-तप्रोतन्यायेनैक्यात् मर्योदामार्गीयेषु श्रवणादिना मगवदीयस्वमेवेति महानेव मेद् इस-उमुत्तया । एवं यहिःसंवेदनामावदशायां मयीदामागीयोत्तमान्निरूप्य बहिःसंवेदनद-शुणन्त्रांखाञ्चिरूपयितं यहिःसंवेदनप्रसङ्गेन मध्येऽधमान्निरूपयन्ति अन्यासक्ता इति । ये केचित् गाद्यणलग्रहत्वादिभिक्लपीपकर्षयुक्ता अप्यन्यहृहादिकं तत्रावत्त्या वृत्यादि-प कापत् माह्यणलश्द्रहत्वादिभक्तक्षांपकपेयुक्ता अप्यन्यह्वादिक तत्राक्षक्या दुर्पादि-सम्पादकलेन ठोकानामत्रे क्षयनार्थं मगनद्वज्ञत्रोताः 'क्षेत्रप्रविद्या' द्वसादिनोक्त्युण-गायकमावग्राहका अथमाः परिकीर्तिता इत्यर्थः । दुश्यन्देन भगनदर्यकरहासका व्याव-तिताः । तलाखु प्रक्रिमार्गावमोक्षरूपत्रेन उत्तमल्तमपत्कलतात् ॥ ४ ॥ एवं मण्येऽपमात्रिरूप्य पुनर्विहार्यवेदनदशापत्राद्युक्तमात्रिर्वा । अनन्यमनस्यो मत्यो उत्तमाः अवणातिषु । देशकालक्ष्रक्रप्यकर्तम्यक्रमम्प्रकारतः ॥ ५ ॥ वहिःसेवेदनदशामाण्य न विवते अन्यः भगनदितिको यत्र एताद्यं मनो

येपामिलयेः । नतु को विशेषाद्धानाःसंवेदन इत्याशक्ष्यानन्यनेतस्ले प्रकारभेदमाहुः देशकालेलादि । अन्तःसंवेदने हि देशादयो मगवत्वेनेव स्फ्रत्ति, न देशलादिमिः। दशकाळलादि । अन्तःसंवदनं हि दंशादयां भगवत्तनंव स्फुरान्त, न दशलाविभेः । केवळमगवदाकारान्तःकरणे सर्वत्रावरणनाथात्, बहिस्संवदनं त्वन्तःकरणस्य प्रयम्भवे चेन तदाकारत्वे देशलादिमकरोण तरस्कृते तत्र भावनागांत्रेण मगवद्गद्विति विशेष चेन तदाकारत्वे देशलादिमकरोण तरस्कृते तत्र भावनागांत्रेण मगवद्गदिति विशेष इल्पेश । नत् तदानीं कथं भगवद्गेन सर्वस्तां, नेदानीय, अन्तःकरणस्य तसीव स्र-स्पतः सत्वादिवाधक्रवाहः मत्यौ इति । अन्तःसंवदने हि ते भगवद्गा एव, भाव-स्पतः सत्वादिवाधक्रवाहः मत्यौ इति । अन्तःसंवदने हि ते भगवद्गा एव, भाव-स्पत्त त्या तदावक्रतात्, अर्तो न तेपावन्यस्कृतिवदः, वहिस्वदेदने तु सर्वत्वादितरस्कृति नपा तदाव्याः । । । ।। अपियदेव कीतिनमस्तित्व भोताम हत्यश्चः ॥ ५ ॥ आदिपदेन कीतिनमस्तित्व भोताम हत्यश्चः ॥ । ॥ ।।

मावनतस्त्रहावान् निरूप्य पूर्वं ततो मृक्ताः । मार्गद्वयेन चोक्ताः श्रोतारः श्रीमदाचार्यः ॥ १ ॥ आचार्या निजकरणामात्राः कुर्वन्तु सन्तुष्टाः । नाम्रा मां दरिदासं रूपेणापि स्ततः प्रमवः ॥ २ ॥ ्राता वा स्वापन स्व इति श्रीहरिदासीयं श्रोतृचातुर्विध्यक्षपन निजावार्यस्था स्वापन स्वापन स्वापन स्वापन स्वापन स्वापन स्वापन स्वापन

#### श्रीकष्णाय नमः ।

# पञ्चपद्यानि ।

## श्रीपुरुपोत्तमकृतविवरणसमेतानि ।

अय श्रीमदाचायेचरणाः भृत्तित्रियेन्या यीजमावदाज्योत्तरं मत्तिषुद्धार्यं श्रवण क्रीतंने सापगलेनोक्तनतः, यीजदाद्धार्यं च पूजां श्रवणादीनि च नवापि सापनलेनोक्तनतः, विज्ञदाद्धार्यं च पूजां श्रवणादीनि च नवापि सापनलेनोक्तनतः। ति, त्र श्रवणं नाम भगवदाज्यभ्रद्धास्यातां द्यतितात्यविनियोरः। क्रीतंनं च तिर्विपर्द्धकं मुखादुबारणम् । एवं तयोः सरूरप्त सापारणले सामानन्तरं क्रियमाणयोः कृतो मित्तिः हेतुत्वस्, ततः पूर्वं क्रियमाणयोध्य कृतो यीजदाद्ध्यनात्र प्रोपकारकत्वमित्ताकांसायां निरोपठक्षणं 'महत्तं कृष्या यावत्' 'महत्तं कृष्या यद्द्र'दिति स्रोक्तममं यया क्रीतंनि विशेष उक्तः, बहस्त्रप्तिम्यक्तमभावत्त्रतेनस्तानन्द्रसन्द्रीद्धनकत्वमिति प्रमाणिकारं विशेष उक्तः, बहस्त्रप्तिम्यक्तं क्षीतंनं सुखदं, तथा विक्रिकसमन्यन्त्रतिनं न सुवादं, किन्त्व-द्विपित्त्यायाया भगवद्दीयकृतं क्षीतंनं सुखदं, तथा विक्रकसमन्यन्त्रतिनं न सुवादं, किन्त्व-द्विप्तिक्तायायायाः स्त्राप्तिकार्यक्रम्यवेदिविद्यायायायः द्वर्षाक्ष्यः क्षात्रम् सुवाद्यायायायः स्त्रम्यवद्यायः स्त्रम्यत्राप्तिकारं स्त्रम्याद्वायः स्त्रम्यवद्यायः स्त्रम्यवद्यायः स्तर्याद्वायः स्तर्याद्वायः स्तर्याद्वायः स्तर्याद्वायः स्तर्यायः स्तर्याद्वायः स्तर्यायः स्तर्याद्वायः स्तर्याद्वायः स्तर्यायः स्तर्यायः स्तर्यायः स्तर्याद्वायः स्तर्यायः स्तर्यादः स्तर्यादः स्तर्यादः स्तर्यायः स्तर्यायः स्तर्यायः स्तर्यायः स्तर्यादः स्तर्यायः स्तर्यादः स्तर्यायः स्तर

श्रीकृष्णरसविक्षिप्तमानसा रतिवर्जिताः । अनिर्वृता लोकवेदे ते मुख्याः श्रवणीत्सुकाः ॥ १ ॥

अत्र अनिर्भुता छोकचेत् इति विशेषणं स्वागनस्योधकम् । तादशमेव दि
छोके वेदे पानिष्ठेतः । तत्रिविस्ता इति विशेषणं द्वा तत्री तस्यं बहिर्मगवस्वाकर्यम् नमपवता सद् संउपादिकं, तद्रहिता इत्यर्धकम् । एतेन निरोपछक्षणे 'क्रियमानान् अ-नान् दृष्ट्वित छोळदेनेन यादशीषिकार उक्तकद्वाहिलं स्वित्वम् । तेन ततः वृद्धं यो ग्रुण-गानापिकारः, यथोष्क्रष्टः कीर्तनाधिकारस्तदुभयं कोडीष्ठतम् । तद्रत्र आहुः श्रीकृष्णम् सम्वत्वे यो स्त्री छोळास्यन्यिम्प्रनान्तराकः, तेन विश्वित मानसं थेयां ते तथा, एतेन तेवां स्वार्योतसम्बन्धिमत्रनान्तराकः, तेन विश्वत मानसं थेयां ते तथा, एतेन तेवां स्वार्योतसम्बन्धन्यनं स्वित्तम् । एते पुरिमार्गया उक्तमर्योणवानन्त्वाः । विक्षः, श्रवणे उत्सुका उत्कण्ठायुक्तास्ते भक्ता मुख्याः श्रवणाधिकारिणः । अम् यतदोर्नित्यसम्यन्य इसप्याहारः । एतेन ये भीतेने द्वितीयाधिकारिणो ये च गुणगाने प्रथमाधिकारिणस्ते तुला इत्युक्तम् । कीर्तनगानयोज्ञीनपूर्वकत्वाचस च अवणपूर्वकत्वादि इत्युते, अवण नारानारानाशान्यस्थानाचा । वाह्या हणाम् । ताह्यलस्थित सिद्धेरिति । नन्देकादशस्त्रन्ये 'अघ भागवतं मृत यद्धमीं याह्या हणाम् । ययाचरित यद्धते येटिक्वेभेगवस्प्रिय' इति अनकप्रश्ने हरिणा योगीश्वरण 'सर्वगृतेषु यः प-श्येद्भगवद्भावमात्मन' इत्यादिभिरेकादश्रमिः छोकः कर्मश्चानमिक्तिमिश्चा भागवता उक्ताः, सुषोधिन्यां व्याख्याताक्षेति त एवात्र छतो नोक्ता इति चेत् १ उच्यते । तथादि, प्रश्ने चुणामिति पदात्साधारणा एव भागवताः पृष्टाः, नत्वात्यन्तिका दुसत्स्वदद्वितः । कियः, तत्र तेपां फळठक्षणे 'विद्यजति हृदयं न यस्य साक्षाद्धतित्वद्यामिहितोच्यपीघनायः, प्रण-परतानवा धृतांत्रिपमः स मवति मागवतप्रधान उक्त' इत्यनेन भगवतः सर्वदा तन्दृदय-श्वितिमीगवतप्रधानठक्षणत्वेनोक्ता । सा च खमात्रगम्यत्वेन तत्र स्फुटति, नत्तन्याम्य-लेनेलन्यमम् छक्षणं तत्सद्वार्यं वक्तव्यम्, तदत्रोज्यत एवति पुष्टिमार्गे यादश विवक्षिताः तेत्र रुक्ष्यन्त इति तदग्रक्तिरिति जानीहि । तत्र प्रथम्बिरीपणहयेन यद्धमैत्वं, तृतीयेन पाद्यलं, तुरीयेण यथाचरतीत्यर्थेकं सिष्यतीत्यपि बोध्यम् । तया न कामकर्मवीजा-ना'मिति स्ठोकोक्तरुक्षणवत्त्रमपि सिध्यतीति च बोध्यम् ॥ १ ॥

एवं शुद्धपुष्टिमार्गीवान् मुख्यान् अवणाधिकारिणो निरूप्य पुष्टिमयीदामार्गीयान्

मध्यमानाहः चिक्किसेत्यादि ।

विह्हित्रमनसो ये तु भगवत्स्मृतिविह्नलाः।

अर्थेकनिष्ठास्ते चापि मध्यमाः अवणोत्सुकाः ॥ २॥

विशेषण क्रित्रं तदेकपत्वा कोमञ्चाद्रवाबद्रसेनार्द्र मनी वेषां ते तथा। तु पुनर्षे मगवतः स्मत्या स्मरणेन विद्वा विवश्तां प्राप्ताः, च पुनर्थे अवणोस्पुकाः अव-पोत्कण्डासुक्तास्ते त्रिविधा अपि अर्थेकनिष्ठाः अर्थः प्रयोजनं स्वकृतार्थतारूपं भक्तिर्थन जुडुकारा । त्राववा जाग जबकाराधा जवा वर्गाचा उद्यावधारण नामाना जदाक्यस्त्रं वा, तत्र एका मुख्या तिम्रा नितर्स स्वितिर्वर्ष ताह्याः सन्तः मध्यमा पराज्यरूप था, तत्र एका मुख्या निष्ठा ।तत्तत्त ।ब्धातयथा तारुयाः भन्यमा । मक्ताः । एवं च ये गृहस्थाः आसक्तेर्व्यसनस्य या साधनपरास्ते पूर्वोक्तप्रमेवलेपि साधन-परालारोपां भगविष्ठग्रायास्ताहशसाधन एवीपयोगास्त्वीक्तप्रमेवलेपि मध्यमा एवेत्सयं । अन्नापि न्रयम् विशेषणेन यसमैत्वे द्वितीयन च बाह्यत्वे बोधितम् । तेनैवाचरणोक्तीः अपि स्चितप्राये घोष्ये ॥ २॥

एवं पुष्टिमर्योदामार्गीयान्मध्यमानुक्त्वा भर्योदापुष्टिमार्गीयान् जपन्यानाहुः निः

सन्दिग्धभिति द्वाग्याम् ।

जार के जारे नि:सन्दिग्यें कृष्णतस्यं सर्वभावेन ये विदुः । नि:सन्दिग्यें कृष्णतस्य सर्वभावेन यो न्याया ॥ ३ ॥

पूर्णमायेन पूर्णार्पाः फवाचिन्न तु सर्वदा । अन्यासकास्त ये केचिदघमाः परिकीर्तिताः ॥ ४ ॥

कृष्णतत्त्वं मगवतः सर्वकर्तृत्वं पहुणवत्त्वं परमक्रपाञ्चलं दीनमन्धुत्वं मिक्रझाना-दिजनकत्वं पतितपायनादिकत्वमनारोपितं निःसन्दिर्पं यथा स्याचया सर्वमावेन मगवतः सर्वेत्वेन ये विद्वः जानन्ति, तु पुनरावेशाद्वगवद्यविद्यानिरोपाद्वा ये विकटाः, च पुनर-नयमा न । किम, पूर्णमावेनेति स्टोकोक्तकालपरिन्छन्नपर्यवन्तस्ते झानप्रधानलादः

न्यावेशेन मम्ब्युक्कंपविह्याच जपन्या हर्ल्यः ते ते तादशां ताह्यां सक्ते यक्तुरित ता च्यतादशमावस्य सिद्धितिते यशासम्मवयुक्तस्य एत प्रयतनीयमिति बोप्यम् ॥३॥४॥ न्यु मवलेवं तथाधीदानी जपन्यानामपि द्वर्मिटलार्ल्यार्त्वातमृन्धिनस्रप्रायं मवेदिति

त्र गरापन तथापदिनि चमन्यानामपि दुर्मिङलालोतेनसुन्छिन्नप्रायं मनार तदमावायं सामान्यतः श्रवणादिमत्तलपिकारिण बाहुः अनन्यमनसः इत्यादि । अनन्यमनसो मर्त्या उत्तमाः श्रवणादिष्य ।

वेशकालद्रव्यकत्मध्रकमेमकारतः ॥ ५॥

मकारतः इति स्वय्होपे पमानी । तथा च देशादीन प्रकारान् प्राप्य ये भग-वदेकमनसस्ते अवणादिशु मंकिषु सकार्य सम्बद्धाः, यदि प्याँका न मिछन्ति । मिछने ह नैतारशेषु सद्धनीयमिति न काचिदतुपपतिरित्ययः ॥

रुप्त अभवाषात न काचिरतुपपीवीरिययः ॥ इति श्रीमब्रह्मश्रमन्दनचरणैकतानश्रीपीताम्यरतनुजश्रीपुरुपोत्तम-विरचितं श्रीकृष्णरसनिक्षिसेयादिश्लोकपञ्चकस्य विवरणं संपूर्णम् ॥

#### नीमद्-वत्समाचार्य-महाग्रभ-विद्वित-योदश-धन्यान्तर्गतः-चत्रदेशः

### **संन्यासनिर्णयः**

#### अष्टरीकाभि : समलंकत :

- श्रीगोञ्जलनायानाम् ५. श्रीगोपेश्वराणाम्
- २. श्रीरधुनायानाम् ६. श्रीपुरयोत्तमानाम्
- ३. घोणोकुलोत्सवानाम् ७ फाका श्रीवल्लभानाम् ४. घाचा श्रीगोपेशवराणाम् ८. घाचा श्रीगोपेशानाम्

श्रीमद्-मत्कप्राचार्य-महाप्रमु-वंशावतस-नित्य- लीका-स्थित-गोस्वामिश्री-१००८- श्रीद्वारकेचरलाल-महाराजश्री-रवेशेपा-समुग्री-वशस्त्रज्ञे:- गौस्वामिश्री-१००८ श्री क्रिजोरल्ज-महाराजै: प्रकाशन :

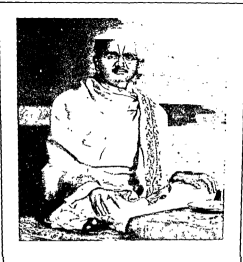
श्रीवस्त्रभाव्याः ५०३

प्रकाशक: गोस्वामिश्री १००८ श्रीकिशोरचन्द्रजी महाराज मोटी हवेली, माडवी, कच्छ, ३७०४६५ मारस.

साधारण संस्करण २००० प्रति राज संस्करण १००० प्रति श्रीवल्लभाव्य ५०३

प्रन्य-परिचय लेखकः गोरवामी ध्याम मनोहर

मुद्रक : स्दुडियो नहार, २३—ए, सेन्ट्रल चीपाटी बिल्डिय चौपाटी, बम्बई–४०० ००७



गोस्वामिश्री १००८ श्रीद्वारकेशलालजी महाराज

#### ।। श्रीकृष्णाय नमः ।।

#### ।। श्रीमदाचार्यचरणकमलेक्यो नमः ।।

### ग्रंथ-परिचय

संग्यासनिर्णयकी रचना ति. स. १५५१ में बरिकाश्रमकी यात्राके अवसरपर नरहरि सन्यासीके लिए की गई ऐसी एक किंबदत्ती मिलती है '

श्रीमहाप्रमुक्ते वरित्रवर्णनोंमे नवीधिक प्राचीन (वि. स. १६१० में) गवाधर ब्रिवेडी विविक्त सम्प्रदाय-प्रशिष्य भी एक 'संन्यार्शनिर्ध्य' का उत्तरेख मिलता है "... श्रीबत्कमा निर्मेद्य मगातीरे उपविद्या तत्र निरुप्त वित्तर विद्याप्त निर्मेद्य नमातीरे उपविद्या स्वाधिक प्राचीस्तुर्वेद्या स्वाधिक प्राचीस्तुर्वेद्या स्वाधिक प्राचीस्तुर्वेद्या स्वाधिक प्रदेशका बाचक है, यह निश्चित मही हो पाना है इसके अलावा-'मिरण्डाविद्या' पदर भी त्याप देना चाहिये क्योचित पोक्षक-स्वादाति प्रदुप्त स्वाधिक प्रोचीक पोक्षक-स्वादाति प्रदुप्त स्वाधिक प्रयोची कही भी निरुप्त देवित स्वाधिक प्रवेचक करते या नकरते का कोई भी विचार उपलब्ध नहीं स्वीता है

पष्ठासक श्रीबद्दनावशी-विराज्त श्रीबहलभिदिनिकवमे, वासीमे आसुरस्यामीह-सीला करनेन पूर्व बानोदरसास प्रमृति बंध्ययोद्वारा सन्यासकी अन्वयंना करनेपर उनके किए स-यामकी अनावस्थरता दिखलानेके लिए एक मीडिक उपदेशका वर्णन मिलता है उत तस्यासनिर्णयके उपदेशसारको भी नहा सर्वाल्त विया गया है, जिसे स्थानने पढनेपर यह स्थट हो जाता है कि प्रस्तुत पीडनयस्थान्तर्यन सन्यागनिर्णय और उन्त मन्यासनिर्णय मे उपीक्ष्य विषय निम-भिन्न हैं.

कुल मिलाकर दो सम्भावना सामने आती है •

१) वदरिकाशमकी प्रथम यात्रा—समवत वि सः १५५१—मे नरहरि मन्यासीके लिए प्रस्तत पोडशप्र-वान्तगंत सन्यासिनगंप लिखा गया या

२) लोकगोचर देहदेशत्याग अर्थात् आपुरश्यामीह-लीला करनेवी तृतीय मगवदाताके प्रभात् अन्त करणप्रयोग प्रत्यकी रचना जैने श्रीमहाप्रमृते क्यम् के लिए की, बेते ही सन्यास लेनेन पूर्व इस स-बासिनगंध प्रत्यकी रचना भी आपने स्वयन्ते लिए ही की है. अर्थात् वि. स १५८७ मे

इनमे प्रयम् । समर्थन तो पूर्वोबन चारिपणयोकी एकतावरताले स्वष्ट होता ही है-हिनीय सम्माबनाका नी समर्थन हमें श्रीपुरुयोत्तमत्रीनी प्रस्तुत सन्यासनिर्णय प्रयम्की स्यास्यामें मिलता है श्रीपुरुयोत्तमत्रीके प्रमुदार वर्गोका स्तुत सन्यासनिर्णय प्रयस्क प्रययन तृतिय मनवदात्राके बाद हुए परचातायको दूर करनेके लिए ही हुआ है अतः वि स १५८७ रननात्राक ही श्रीपुरुयोत्तमनीको मान्यत्या सिद्ध होता है

भीपुरुपोत्तात्रीके अनुसार इसका आधार वे स्वयम् ६त शारोमे देते हैं—"गया तु तेपा परासरविद्यमतिमतिमत्रकोस्य अला. सरणाव्योधकवस्य परशातात्रा —परिस्तान पदार्थ अत्र प्रत्य-सितानात् सुत्र व प्रवश्यारो अत्र तिर्य-सितानात् सुत्र व प्रवश्यारो अत्र निर्य-सितानात् सुत्र व प्रवश्यारो अत्र निर्य-सितानात् सुत्र व प्रवश्यारो तिया परिस्तानां के पुत्र प्रवर्तनको 'परम्पराध्या इतितृत्तस्य क्षत्रत्तर्भ नहीं माना जा सकता है इसके अलावा सर्वातस्य निर्माण्य प्रत्यक्त-"विर्माणुर्व प्रतिस्तान "नामके द्वारा अत्र प्रत्य प्र

इसके अलावा श्रीपुरुयोत्तमको भाष्यप्रकाश (३।४।४२) म- 'बहिस्तूमयपापि स्मृतेरावाराचव'के बाष्पाशकी नथा प्रस्तुत सन्गसनिषय प्रत्यकी एकवावयता न्वीकारते

<sup>(</sup>१) आता पूर्वे तु या जाना सगामागरसगम । यापि पश्चा मध्यन न कृत तद् इय सया ॥ दहदेवपरित्यायस्तृतीयो जोकगाचर । यहचाताय क्य तत्त सेनकोह न चान्यमा ॥ (अन्त करण ५-७)

है—"एतस्य प्रान्त संन्यासिर्णपद्यभावसन्तन्त्वः". यहा प्रारम्भमं मित्रसागंते सप्यम कक्षावे अधिकारीके लिए आयक्ष्य साधनत्यानका निवार स्न अधिकरणका प्रमुख चहुरेश है एसा दिखकाते है—"अय भिन्नमार्गाध्यभ्यव्याक्ष्य का त्रिक्त साधन दिखकाते है—"अय भिन्नमार्गाध्यभ्यव्याक्ष्य का त्रिक्त साधन विन्यत्वते" भावनके एकाव्य स्वाप्यक्ष्य कोत्र्य तिर- यात्म विन्यत्वते" भावनके एकाव्य स्वप्यक्ष्य कोत्र्य तिर- यात्म विष्याचे अधिक कि स्वप्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य कोत्र्य तिर- यात्म विष्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य क्ष्य का व्याप्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य क्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य क्ष्य का व्याप्यक्ष्य क्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य का व्याप्यक्ष्य क्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य विष्यव्याप्यक्ष्य क्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्य क्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य क्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्यक्ष्य व्याप्यक्ष्य क्ष्यक्ष व्याप

द्वन वाताना पृथ्यन र स्वन्त एगा प्रतिति होता ह कि लगागर दहरवासामा तृतीय मात्रदाताके परिपालयार्थ श्रीमहास्पर्ध संव्यातिनिध्य प्रत्यमे बणित प्रध्याधिकारवाला संप्याध नहीं किन्तु चतुप्रियमस्य तिरायस्यात ही आपने लिया था " . आश्रमजाष्ट्रयस्त्र तिरायस्यातो प्रवित तत याद्वार्य, यय पूर्वाश्यमानस्य च प्रयोजक त जातादि"
(सुवी २)१२१४५). संप्यातिर्वियम "स्वनेशक्तं न वर्तव्य सुन्दाय क्लिकार्यः" यवत हाराः
वित चतुर्धाव्यक्त्य सत्यास्ति भिनमार्योग् त्रीचीर लिए अनुपारेयना, गथा सर्वनिर्वयम"मित्रक परिसृत्वीत सर्वास्ति भिनमार्योग त्रीचीर लिए अनुपारेयना, गथा सर्वनिर्वयमवतुर्वाश्यमस्य मास्यवितिह सम्याधकी आद्याव्यक्ति किए आवश्यकता शास्त्रसम्यत मानी
ह है, वही सन्यास्त्र भारत्याहार्युक्ते स्वीकार्य था

पृष्टिमार्गर्वे फलानुभूति इस नूनलगर ही उत्तम मानी गई है—"भगवानेन हि फल स यथा-विश्ववेद भूति" (तु प्र मु). आगे चलकर सेवाकचर्म भी वर्णित उत्तम फल 'स्वलीकिक सामर्थ्य स्विटित्रयोक्ते मानवान्की रगातिनका अनुभूति इसी भूतलगर स्त्रीकारी यह है. गए प्रभु जब जावार्यवरूपको लोकगीवर देर-देव-स्थानकी आशा प्रदान कर रहे थे, मर्यादागागीव कर देना उनिन होता है-"विरहानुभवामं तु परित्याग प्रशस्यते "

योजमानते दुव होनेवर प्रवत्ती यह स्वत्यत्व ग्यममं आते छात्रश है ति-पृहृश्यिते-रुकुच्यत्व न भगवदीयस्त्रमाचेन शिन्तु भगवता सह स्वित्या भगवरशार्यायं वा अन्यया न स्पातस्याम" (सवी ३१११२)

पुत्तव यहाँ यह अवयंत्र हो जाता है कि श्रीयहात्रभूवे समझ न तो भिननवे बीवआवत् पूर्व नरकेसी वोई समस्या थी और न स्वपूर्त भागवरीवार्व अतिवाहिंदी ही. न सतत पूर्व नरकेसी वोई समस्या थी और न स्वपूर्त भागवरीवार्व अतिवाहिंदी ही. न सतत पूर्व हिम्मित्ते भानिक विश्वासको सुनित्र के सिक्स अव्यादा तो सम्यव नही, जबिन चुनिवारे वारिम आपना स्वप्ट अभियाय है कि "सतत्वनमन्तानं तु गीविवादितुत्याना सर्विद्रियंत्रपास्त वरणे स्वरूप्त वानन्दानुतव अतो मन्त्रानो जीवनमुन्त्रप्रथे स्वर्ध भागवह स्वाहित्याह्न प्रश्न विस्त्रपर्वे (सास्त्रयोग्ध्रप्त पूर्व मिन्स्य) स्वर्ध स्वरूप्त स

ययापि 'शुस्तनमावात् गृहिणोपग्रहार' (ब्रह्मगुत्र ३।४।४०) ने माध्यके उपसहारमें,
"हुछ दुरूंत प्रकार म- राजा आग्रसत्त्वात देते - भाग मगवरीया न रते हुए भी गृहरामाकर देते हैं 'ऐसा उद्देश्य सिन्दा है परन्तु उत्त गृहरामाणे जो बाग्य यहा दिस्तामे गये
हैं, ते यो है- "केचन भाग पावणादिकीकारचंन विना स्वायुन्तवाना प्रमुप्तायाविवसामाया
गृहास्त्वस्ता नन गण्डमि 'एस्ट है यह बात श्रीमहाम्मप्र छागू नहीं होती अत्यव माध्यग्रहास्त्वस्ता नन गण्डमि 'एस्ट है यह बात श्रीमहाम्मप्र छागू नहीं होती अत्यव माध्यग्रहास्त्र वही नहते है- "तेन मगव्यभजन एव तनाचि वृद्धिमार्ग एव यूवेमंद इति आयद माध्यग्रत जिल्ह मगवत्येमाना सोमाय नहीं प्राप्त होता उनके किए विद्यानुम्त्रायं सत्यासका
कन्य है इसन यह मुद्द होता है नि श्रीमहावसुने सन्यासके स्वस्य एवम् प्रयोजन इस
सत्यासनिजयसँ निक्षित मन्दिनार्सोय सध्यास्तिवस्तर घोषक सन्यासके स्वस्य एवम् प्रयोजन वस सिम्तार्सोय

अनाण्य वासोररदाल प्रभृति बेल्णशेको सन्यासम् भी आवन अनुवर्तनको प्रार्थनाका सम्यान्त स्वान्तिका स्वान्त स्वान्य स्वान्त स्वान्त स्वान्त स्वान्त स्वान्त स्वान्त स्वान्त स्वान्य

नरहरि तो पहले ही सत्यास ल चुक वै और एक आध्रमस कृतर आध्रममे एक बार पहुचनके बाद पुनरावतैन सर्वेषा चारत्रनिषिद्ध है, अतपृव वृत्यावनम पहले करहरिको श्रिटण्ड- विधित्ते अर्थात् भारत्रसम्मत् रोतिमे संन्यास लिवाया गया और थादमें बदरिकाश्रममे उन्हें इस संन्यासनिर्णय प्रत्यके उपदेश द्वारा भवदद्विरहानुभवमे दीक्षित किया गया !

बस्तुतः विरक्तको त्यागमाथना और त्यागीको वैराग्यसाथमा मे बहा अन्तर पह जाता है!

बारनिबन वैराग्य ब्यदितको किसी सीमा तक अगर उठा सकता है परन्तु वैराग्यहीन त्याग हमे और नीचे पकेल देता है श्रीमहाप्रभुग सिद्धान्त है कि किसी बस्तुके व्ययं त्याग-की अपेक्षा उसे भगवानुको समर्थित कर देना उचित बात है अतएव जब हम समर्थित नही का को तब केकल विरक्तिके आभार पर प्राप्त बस्तुके ग्यागके नजाय अगवदमुरिक्तको तन्त्रयसामें उसका त्याग किया जाये तो बात वन सकती है!

रथाग अपने-आपमे एक स्वतंत्र मार्ग होनेकी महत्ता मही रखता है मार्ग तो तीन हो होते हैं, (१) कर्ममार्ग (२) मानमार्ग (३) भित्तमार्ग कर्म मान पा अनितके अगस्त्रेण स्वापकी महत्ता अवस्य मान्य हो सकती है, किन्तु इनमें रहिन वंत्रक्रयाग तो मनुष्यको केवल परिवाजक ही बना पाता है—कही पहुचाता नहीं।

श्रीमहाप्रभू संग्वासका निर्णय केवल बेरापके सन्दर्भमें देना पसन्द नहीं करते हुं कमं जान या प्रतित में से किसी एकते साथ वैरापके प्रकट होनेवर सग्यास या स्थाय का विवार प्रसासिक बनता है. भागवत (१११२०१७-८) में शाता है कि—"बीमारश्यो मया प्रोवता नृष्णा श्रेयो विश्वस्ता ज्ञान कर्म व गतिवत्तर नोरायोग्योस्ति कुत्रवित, निवित्यना आस्योग-स्वयंगस्तु कामिना ... न निवित्यो नारिमवनो अवित्योगस्य विद्यवः" अर्थात विरक्ति प्रधान सायकके लिए प्रावयोग, सकाम सायकोके लिए कर्मयोग; एपन विवत्त और ज्ञ अतिस्त्रनाम ऐसे सायकवे लिए प्रस्त्रवेश एपन सिव्यत्व होता है. इन कर्ष ज्ञान या भवित के सायक्य विद्या स्थान विवत्त केता है.

इम विषयमें मुबोधिनी (३।१२।४२) में एक बिस्तृत स्वव्धीकरण श्रीमहाप्रमुने दिवा है. असना अनवाद देख हों :

''बाह्मणके लिए यह आवश्यक है कि वह चारों आध्यमोध कमण. प्रविष्ट हो. किसी एक बाजवंदे स्विर होता भी, बेसी कामना होनेगर, चास्त्रानुमत है... जो कर्वरेतस भन्न रीतिसे, तब तदनुरूप पारमहस्य सन्याम भी आपने ग्रहण किया। "मन्यामेन देहत्यार्थं करोनि स परमहत्तो नाम स परमहस्रो नाम। " (जाबाळोपनिषद)

अताप्य अन्त करणप्रवोधके- "प्रोडापि दुहिता यद्वत् स्तेहाप्र प्रेष्यते वरे तथा देहे न कर्तव्य " तथा तर्वतिर्णयके- क्यांस सर्वपरिस्थाणी . ताद्वस्य वलादापि देहस्यागो विमु नितद " इन दोनो वचनाकी तलवा करती चाहिये

फलत सन्यासनिर्णय, यह सहज सम्भव है वि, श्रीमहाप्रमुने वर्दारकाश्रमकी प्रयम यात्राके समय नरहरि सन्यासीके लिए ही बनाया हो

मिल्तविधिनोमें यह दिल्लासा गया था कि जितका बोजमाव दृढ हो वे गृहःसाग करने मगवस्त्राक श्रवण-कोर्तन द्वारा भी अपनी भिवक्को विकसित कर सकते हैं अन्यया बीज भावके दृढ न होनेपर उद्ये दढ करनेके लिए व्यक्तिन पास्त्रत भगवत्केवा और भगवत्क्या देनोको अपनाता चाहिये, यदि वह अध्यावृत्त होनो अध्यया ध्यावृत्त होनेको अध्यया क्षिण के अध्यावृत्त होने अध्यय स्थावत्क्ष्या अध्यय स्थावत्क्ष्या क्ष्यावृत्त होने अध्यय स्थावत्क्ष्या स्थावत्क्ष्या स्थावत्क्ष्या होने स्थावत्क्ष्या स्थाविष्या स्थावत्क्ष्या स्थावत्क्ष्या स्थावत्क्ष्या स्थावत्क्ष्या स्थावत्क्ष्या स्थावत्क्ष्य स्थावत्क्ष्या स्थावत्क्ष्य स्थावत्वा स्थावत्क्ष्य स्थावत्क्ष्य स्थावत्क्ष्य स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्वत्वा स्थावत्वा स्थावत्या स्थावत्वा स्थावत्या स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्वा स्थावत्या स्थावत्या

भगवरक्यांके व्यवणादित जब स्तेह उत्तम होता है तब सातारिक विषयों से अनुराग नध्य हो ताता है— भगवदावांत्रिक रिपर होनेगर मगवदावांत्रिक रिपर होनेगर मगवदावांत्रिक रिपर होनेगर मगवदावांत्रिक रिपर होनेगर मगवदावांत्रिक राज्ये निवास के स्वास के स्व

इतने वाद निश्विधितीमें जो इब प्रकारका खाग नहीं कर पात उनने कर्तव्य दिवकावे गये है, परमु जो स्वाग करनेम समर्थ हो उन्हें वह त्याग केते किस अवस्थाम, किस
भावनाक साथ और किस करवरको प्राणिक लिए करना चाहिय इत्यादि विद्योक्त निरुव्य
नहीं हो पाया जिनसे स्वपूर्त मकरकोता न निमती हो और जो गृहस्यामक लिए में अवने
आपनो समर्थ न पाते हो उन्हें यह मुसाया गया था कि उन्हें ऐसे मनवदीयोके समीप वसना
चाहिये कि को बेदा कथा परायण जीवनयाएन करत हा वे यादि छूट दे सा उनके हारा की
जाती मागरवेशनो सहयोगी-परिवारक भी बनना चाहिये अन्यया कमसे कम उनके हारा
की जाती भागवक्तवामें महाताक क्यों तो समित्रिक होना हो नाहिसे दूसीरावसीमें मगवक्याक लिए आवरसक योग्य मनना एवम् योगा का स्वस्य बीवमें जलभा आपि एक्टवप्राणि
में समझाया गया भा अत अवशिष्ट गृहसामका विचार भावस्यक पाही, निते इस सन्यान

सर्वनिर्णय निवंधमें कारिका १९१ ने कारिका २१४ तक सन्यास त्याग भित्त आदि अनेक विषयोका निरूपण किया गया है, पर वह मुख्यतया पुष्टिमार्गीयोके लिए नहीं, अपितु सभी देवी जीवीको लड़्यमें रखकर किया गया उपदेश है. अतएव कारिका १९६ में— "भित्तः स्वतन्त्र्या सुद्धा च दुर्लभेति. न सोज्यते" बचन उपलब्ध होता है. जतएव वहा, संन्यासवहण के शास्त्रीय प्रकारपर बहुत भार दिया गया है— "त्रवण्ड पिर्मुह्नित सर्व- पास्त्राविर्णिय स्वतर्ण जबिन यहा सम्यासिर्णियमें सामान्य रूपते "वैये सोविर च चान्यया" कहोने वह भार दिसलाई नहीं देता. क्योंकि देवी जीवोके लिये आवश्यक सन्यासके सामान्य प्रकारति मिन्न एक विशिष्ट प्रकारके संन्यावाकी आज्ञा यहा श्रीमहाज्ञम पे रहे हैं.

सर्वितर्णपान्तर्गत संवातसम्बन्धी विचारके प्रारम्भमें श्रीमहोवमु आहा करते हैं वि बह्यवर्ष गृहस्य वानप्रस्य अयवा सन्यास में से किसी भी एक आश्रममें नैष्टिक होकर रहा जा सकता है, अथवा कमत्त उत्तरोत्तर आश्रमोमें प्रवेश किया जा सकता है, अथवा आयु-ध्यके चार समान भाग करके एक-एक भागका यापन एक-एक आश्रममे किया जा सकता है. सर्वत्र फल पुत्य ही होता है क्योंकि शास्त्रोंने सभी आश्रमोकी प्रशास मिलती है एसी स्थितिम समनत्तरत्रव और आयु-क्रम वाले कत्यमे सन्यास एक शास्त्रीय आवश्यकता प्रतीत होती है

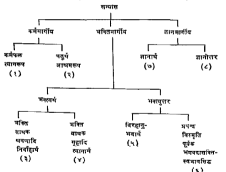
जबिक पोडपप्रस्थानगैत सन्यासनिर्णयमे, कर्ममार्ग, भानमार्ग या अदृढ बीजमावकी अवस्थामे भूनिनमार्ग में भी श्रीमहात्रम् सन्यासको अनुमोदनीय नहीं गानते

इन दोनो दृष्टिकोणोको एकवावधता इस तरह घटित हो जाती है कि पुष्टिमागीयेतर देवा जीवांके लिए आज्ञमकम अववा आयु कत करामे, बतुर्याध्यमस्य स्वाय वर्णाध्यमपर्यके स्वयं आमार्जिक किए आज्ञमकम अववा आयु कत करामे, बतुर्याध्यमस्य स्वयं वर्णाध्यमपर्यके स्वयं अग्रम्जिकित होनेक कारण, जानमागीय साध्य एवम मर्याद्याधिकार्यकार्य साध्य के किए अनुस्तेव ही हैं, भगत्रसाक्षारकार के न होने पर्यक्त, अत्वयाध्य होनेक वाब उत्तरी तर्मा हैं हैं, भगत्रसाक्ष्य साथ मिन्द्रगीय गही रह जाता यह नियम किन्तु पृष्टिमागीय अमितार्य नहीं हैं, "अन्तरक्ष्य साध्य साध्य स्वयं स्वयं स्वर्ध हैं, "अन्तरक्ष्य साथ साथ अपित स्वयं स्व

अन. पुण्डिमागींव सावक यदि अन्वावृत्त होकर स्वगृहमे भगवरसेवाको निया पासा है 
तो गृहस्याग या सम्यास अनावस्यक हे—"स्वाने वाह मनतोरेव भगवित विनियोगी न सर्वेद्दियाणाम् गृहिणस्तु सर्वे अकारसेवन मनति विनियोगित सर्वेद्दिक्त करणस्त्री मनति निर्माने हस्स्तता"
(अणु ३)शाअ०). अन्यवा स्वगृहेमे भगवरनेवा न निमनेवर अर्वात् किती पुण्टिभन्तने 
व्यावृत्त होनेपर सर्वेद्रधम उसे स्ववणीवसीचित धर्मीका पालन करते हुए भगवरक्ष्याने
अवन-मनन-नीनन द्वारा भांतके सीवमावनो दृव बनाना चाहिने. बीजभावके दृव होनेपर
अवने वरने मनवस्वस्वयोगे नेवा-स्वान-स्वाने आदिके सीवायुक्षके न मिननेके कारण तथा
पारिवारिक शस्त्रोम भगवद्विभयोगजन्य दु बातुमूर्तिये भी व्यवधानोको देवते हुए गृहस्याम

होते हैं ने चाहें तो नैष्ठिक ब्रह्मचयं आश्रममे स्थित हो सकते हैं. सर्वधा धंराम्यरिहत अधांल् उत्कट कामनावाकेके लिए गाहेंच्या ही ठीक रहता है. उसे नेदाके यथावाकित अध्ययन करते के बाद, तास्त्रीय विधिक कनुसार विचाह करके, सावद्यीवन अमिहोनादि कर्मोंक अध्य-उत्तानमें तत्तर होना चाहिये. अवापन आएसतम्कारते सभी धामयोको तुल्य माना है. किसी मी आश्रमके कर्तव्योका ययावाद पालन करनेवर सिद्धि मित्रती है, क्ली—कही एक आश्रमकी प्रश्ना करनेके लिए अध्य आध्यमोकी निन्दा भी दिखलाई देती है. पर वास्त्रविक तात्मयें उत्तरत किसी आध्यम-विद्योचकी प्रश्नाके रूपमे ही लेगा चाहिये अध्यक्षा श्रृतिवन-नोमें परस्पर दिरोभाभात होने लगेगा, जबकि ब्राह्मणोका यह कर्तकृष्ठ है कि किसी मी श्रृति-वचनको आप्रामाणिक न माने."

कमें ज्ञान और भिस्तके तीन प्रमुख भद श्रार तदःत्याँत अन्य मी उपभेदोको दृष्टिगत रखनेपर इस प्रस्तुन सन्यासनिर्णय प्रन्थमे कुछ आठ प्रकारके सन्यासीके बारेमे हमे निर्णय मिलना है बोपसीकर्यके छिए उन्हें इस वर्गतालिका द्वारा समझा जा सकता है .



आरमोद्धारके तीनो ही मार्गोम सासारिक अहत्ता ममताको वाथक माना गया है सासा-रिक अहत्ता-ममतासे उगर उठनेके सच्चे उपाय बैराम्यसहित कर्म ज्ञान अववा अवित सो हो सगते हैं, पर केवल स्थान या सन्यास नहीं. फिरमी प्रामक उस्ताहवय बहुवा लोग स्यमारोमे पूर्व निष्ठा तथा वैराध्य के अभावमे ही स्थान या मंन्यास की उत्तावल कर बैंटते हैं और स्वमार्ग तथा सन्यार्ग से भटक जाते हैं !

पुष्टिनार्थीय जीव भी बदान्हदा ऐसे पिटयाजारवाले त्याग या संन्यास के फेरेसे पढ़ सकते हैं विवेधत. स्वमृहमे भगवरतेवा न निभा प्रानेशने दृढ़ बीजमाववाले भगवोंने तिहर बीमहामूने भी गृहस्तागका जो उपदेश पतिवाधिनीर्थे विचा है, उनका सारायें भक्षीभाति न समझ पानेक कारण, पुष्टिमार्थीय विवेकने विना उतायनमें कोई त्याग या संन्यास की गनवीं कर सकता है ऐसोने पन्ने प्रकाशिक स्नावा और नक्ष नहीं पहता !

अपने पुष्टिमार्गीय जीथ ऐसे मिध्याचारके केरेमें वह कर अपने पुष्टिमार्गीय करूते. भी बिंबत न रह जाये— सारे जीवनको ही एक महापायण्डका नाटक न बना में एतदर्थ श्रीमहा-प्रभु त्याग सत्याम सम्बन्धी अपने विचारोको स्पष्ट करते हैं. सांकि त्याग या संत्यास के चकरमें फतनेवाल सम्माधित पश्चातापने बच पाये, और जी नरहरि मंत्यासीकी तरह सन्यास के ही चुके हो उन्हें पुन मिनसायंवर अग्रसर होनेकी दिया सूम पाये— पश्चातापसे उन्नर कर !

#### (१) कर्मफल-स्वागरूव कर्मभागीय सन्यास

बृहसारण्यनोपनिषद् (४।४।२२) मे~ "तमेत वेदानुत्वनेन बाह्मणा विविदियन्ति यज्ञेन दानेन नगसप्रनासकेन एतमेव विदित्वा मुनिः मर्पातः" वह कर ब्रह्मचर्म, नैष्टिक ब्रह्मचर्न, गार्टस्च्य और वानप्रस्य आध्यस्क श्र्तव्योके निष्काम अनुष्ठानको भी चित्तको ब्रह्मज्ञानोपयोगी बृद्धिर्मे- विविदिधामें साघन माना गया है.

वेदानुवचन यह और दान का आध्यमपर्म होना छान्तोप्य (२।२३११) ने "प्यामें प्रमेहरूया, वहीप्यवन दानीमित, प्रयस्तव एत. दिवीमो स्मृहाचार्याचार्यकुक्तवात्तात्त्र, गर्ये एते पुष्यकोश भविन, सृद्धास्योभपुतत्यमेति." वचनते एकवाच्यता करनेपर स्पष्ट होता है. 'वेदानुवचन' थोर 'अध्ययन' समानार्यो हैं. 'यह' और 'दान' तो बृहदारफ्क एयम् छान्तोष्य दोनीम समानस्पेत मिनते ही हैं छान्दीमां इत कापना दान बोर यह के ब्रह्मिक्दार्गह्य अध्यानका फल पुण्यकेको भावित माना पद्य है,वद्या ब्रह्मिक्टाराहित अनुक्रानका फल 'अह्मस्योप्यतस्योत' कह कर अह्मानार्यात्ता हारा योह मी माना ही है. 'आवार्यकृत्वासी' पर द्वारा इन कर्तव्यासी आवारम्यमंत्रा भी स्पष्ट की गार्थी है.

मीता (१२।४।७) मे भी मनवान्त्रे अतएव इत कमींके स्वामको अनुविन माना है"तिरवस सुण मे तम स्वाम । सज्ञानत्त्व कमें न स्वाप्त कार्यमेद तन्, उस्त्रो दान तप्तर्यके 
गावनािम मनीपिया। एतान्याि तु कमीणि सगे स्वश्या फ्लानि च कर्वेच्यानीित से पार्य
विश्वित नत्तुत्तम, निवतस्य च संत्याम कर्वेण नीकारात्य परिस्वाण तामस परिकीरवेते ". कर्मतत्यास और कर्मयोग मे कर्मयोगकी जहामता दिखलाते हुए वर्मयागका भी
बह्यसंख होकर अनुष्ठान- "जहाण्यायार कर्माणि सग त्यत्वा कर्राति य लिप्यते न स पार्यन
प्रामणियान्यात्रा", मिता १००० माना माना साथै

कर्ममार्गेमें अत्तर्यक काम्पकर्ग अथवा कर्मकलाता का त्यान तो उचित माना है किन्तु निमन कर्माके त्यामको उचित नहीं माना गया है, "अनामित कर्मकल कार्य कर्म करोहि य स स्वयासी व सोती य न विराहित चाकिय" (शीता ६११) आदि अनेक वचनोसे काम्प-कर्म तथा कर्मकलाता के त्यामको सच्या समास माना भया है, नियस कर्मीक त्यामकी नहीं

सर्वेतिर्णय (कारिका २४६ के प्रकार) मे श्रीमहाप्रमुने कहा है-"गृहस्यस्वेतमृत्यम्, एव कुर्वन्, सहुद्धन्त्री भागतस्यागुन्यमन्त्रीः वहान्यारिप्रमुदीमागिर सेवकसायनसम्पत्ती एत- त्वतंत्र्यम् " इससे विद्ध होता है कि पुष्टिमागिम ग्रे वेहाभिमानका वने पहने तक निवतं क्षीत्रेहें एता किये विद्यागीक कार्यश्रीका पालन श्रास्त्रक होता है चुर्वाश्रममं गृहस्याग किये होते स्वत्यहमं भागवस्याक निवाहका प्रकार ही उपस्थित नहीं होता अत उसमें क्ष्मानास्याक स्वाह्मा व्यविद्यागिका स्वाह्मा व्यविद्यागिकालसाक साथ निरस्तर नहीं मोता अत

अत पुन्दिमार्थीय जीवके लिए कर्ममार्शीय दुष्टिकोणते वावत् वेहाभिमान स्थवणात्रम-पर्मका त्याग उनित नही है, तया साधनदशामे भी गृहत्वाग जीवत कतव्य नही रह जाता है-"कर्ममार्थे न कर्तव्य" बास्त्रनियत वर्णाधनपर्माते अनुष्टानमे भाष्यगर्मे समा कर्मकवाशा तो स्याज्य हैं ही "वर्णाश्रमवता धर्म एष आचारलक्षण म एव मद्भक्तियुतो नि श्रयसकर पर (माग. ११।१८।४७).

### (२) चतुर्याधमहप कर्ममार्गीय स्वाग

जैसे नैष्टिक व्रतक साथ ब्रह्मचर्य गृहस्य या वानप्रस्य आश्रमीका विधान है, वैसे ही कमश<sup>.</sup> चतुर्थाश्रममे प्रवेश करनेका मी विधान मिलता ही है। यथा पूर्वोदाहत बृहदारण्य<sup>क</sup>के वचनमे ही यह आता है कि ''एतमेव प्रवाजिनो लोगमिन्छन्त. प्रवजन्ति.. पुत्रैयणायाश्च वित्तेपणायास्य स्रोकेषणायास्य व्यत्यायाय भिक्षाचर्यः चरन्ति नैन कृताकृते तपत ' अर्थात् वेदाच्यमन दान यज्ञ तप रूप कर्मवाले ब्रह्मचर्य गृहस्य और वानप्रस्य आधर्माके द्वारा बाह्यण जिस ब्रह्मके ज्ञानकी प्राप्ति करना चाहते हैं, सन्यास-आग्रम द्वारा भी उसी ब्रह्मकी प्राप्ति चाही जाती है पुत्र घन या लोकके थारेमें मभी तरहकी कामनाओं नो छोडकर जो भिक्षाचर्या करते है. . उन्हें कृताकृत कमौंके फल भुगतनेका सताप नहीं होता

जाबालोपनिषद्मे भी- 'ब्रह्मचर्यं समाप्य गृही भेपेद, गृही भूरवा बनी भवेद, वनी भूत्वा प्रवजेद्" यो कमदा एक आश्रमके अनन्तर दूसरे आश्रममे प्रवेश करनेका कमपक्ष दिखलाया हो गया है

मनुस्मृति (६।८६-८७) के भी-"इह्यवारी गृहस्यश्च वानप्रस्यो यतिस्त्रथा चत्वार पृथगाश्रमा सर्वेषि क्रमशस्त्रवेते यथाशास्त्रनिष्विता यथोनतनारिणं वित्र नयन्ति परमा गतिमा वचनमे कमपक्षका उस्लेख मिलता है

भागवन ( ११।१८।११–२७ ) में वानप्रस्थकी रीति समझाकर वतुर्याश्रमरूप मन्यास-धर्मका निरूपण भी किया गया है इसके अन्तर्गत त्रिदण्ड-सन्यामकी रीति भी समझायी गयी है 'यदा कर्मविपाकेषु लोकेषु निर्याश्ममु विरागो जायने सम्यह न्यस्तानि प्रव्रजेत्तत ' आदि बचनो दारा

इससे मिद्ध होता है कि चतुर्याश्रमरूप सन्यासप्रहण भी एक नियत कर्तव्यमा है

जो "तृतोथेऽत्यन्तमारमानमात्रार्थमुळेऽन्यादयन्" तचनके अनुसार नैष्ठिक वहायर्थका वत धारण नही कर स्रेते, अयवा "यावज्जीवमानिहीत्र जुहोति" वननके अनुसार नैष्ठिक-गार्हस्स्यका व्रत घारण नहीं कर लेते, अथवा ' अरण्यमियात् ततो न पुनरेयात्"वचन के अनु-सार नैष्टिक वानप्रस्थका व्रत घारण नहीं कर लेते, उन्हें कम्पक्षके अनुसार तीन आश्रमीके बाद चतुर्थं मन्यासाश्रममे भी प्रवेश अवश्य करना चाहिये

इसका अपवाद भी यद्यपि जाबालोपनिषद्म दिखलायी देता है—"यदि वेतरया ब्रह्म-चयदिव प्रवर्जेद् गृहाद्वा चनाद्वा अथ पुनरवती वा वती था, स्नातको बास्सातको वा. उत्सन्नाम्निरनम्निकी वा यदहरेन विरर्जेत् तदहरेन प्रवजेत् " किन्तु यह प्रकार सर्वसाधा-रण नहीं हैं किन्तु अतिविरस्त ब्रह्मजानियों के लिए ही हैं- "एप पन्धा ब्रह्मणा हान्वितः-स्तेनैति सन्यासी अक्षाविद् इति एवमन एप' (वही) साथ ही साथ यह नहीं भुलना चाहिये त्रहाशानी भी इस प्रकारका सन्यास अतिवैराग्यक प्रकट होनपर ही कर मकते हैं, अन्यथा

नही. अत. इस वचनमे प्रवज्यावर विधिभार नही है व्यक्ति वैराग्यकी अनिवार्यतापर विधिभार है— "यदहरेत विरजेत तदहरेत प्रवजेत" अन्यया वैराग्यके अभावमे सन्यास नहीं स्नेता वाहिये इसका वर्णन मार्ग चलकर 'क्षानोत्तर सन्यास' के रूपमे किया जायेगा

चतुर्षाश्रमरूप निरुष्ठधारणात्मक वैध सन्यास पूर्वोदाहृत अणुप्राप्य (३।४) रणे "सम संस्कार फलोपकार्यगमित्यावस्यकः संन्यासी मयौरामागे. पुष्टिमाणे सु अन्येव ध्यवस्या" वचनके अनुसार मर्यादामागीय साधकांकि लिए आवस्यके है ही.

भागवत (१११२११६१-३४) के-"तस्माद सद्मिनायुक्तस्य योगिनो वै मदास्मनः न झान न व जैरास्य प्रस्त श्रेयो सेनेस्टि, बरुक्मेंप्रियंत तप्तवा शानवेरास्वरुक्ष यत्, योगैन वानवर्षेण श्रेयोभिरिवरैरि, सर्व मद्मिनायोगेन मद्ममनतो नभतेऽप्त्रता, स्वर्गाप्तवर्षामक् कर्याबद् वर्षि वाज्यति निकिस्ताययो पोरा भक्ता श्रेसिनिनो मम, वाक्रत्यपि मया दत्त कैनस्मायुक्यंवम् द्वा वननमे मोक्षकी भी स्पृद्धा न रवनेवाले भक्तोके लिए जान-वैराय-तप-दान-पर्म आदिकी अपेका रह नहीं जाती है अत ऐमे पुब्धिजीनोके लिए चतुम्बासम्बन्धः

इसके विषरीत जान वेराम्यके विना चतुर्वाश्रमरूप त्रिदण्ड मन्याम लेकर जीनेवालीकी भागवतमे निन्दा की गयी है— 'यस्त्वसमतगङ्गमां अवण्डेक्टियसारिय सानवेराम्यरित विराण्ड्युतत्रीवति, सुरानात्सातगात्सरप् निन्दुते मा च पर्मद्वा, अविषवश्वस्यायोक्सारमुख्याच्य विहीयते 'अतः चतुर्वाध्यमस्य विराध्यारात्मक कर्ममार्गीय सन्यास गर्वया दास्त्रीमद्व एवम गृद्ध भी होनेपर करिकामंत्र बहोत अन्यनिद्यात नही है

पहापुराणमें आता ही है कि कल्यिममे भक्ति तक्ष्णी तथा उसके दोनो पुत्र ज्ञान और वेराग्व जराजर्जरित हो नमे है— "अह भिंतनिरित क्याता हमी मे तनवी मती ज्ञानवेराग्य-नामानी जालायोगेन जरेरी' अत जीणे ज्ञान और जीणे तेराग्य वाले साथकोरे त्रिरण्ड क्यामके तिवाद निज पाने करित है

श्रीमहाप्रम् अवएव निर्पेष करने है—'श्रुतरा कन्निकाकत.'' किंजुगा हे ट्राप्यभावके कारण ज्ञानवरात्परहित अधिकारियोके लिए बतुर्थाश्रमरूप कर्ममार्गीत सत्यास वैश्व होनेपर भी असाध्य न मही पर दुमाव्य तो है ही अत सुवशा पुष्टिजीबोके लिए भी अनुमोदनीय ज़री है.

#### (३) भवितसायक श्रवणादिके निर्दाह द्वारा भवितकी प्राप्तिके लिए सन्पास

भोगवत (११।२०।९) के-"ताबस्त्रमाणि कुर्वात न निविधेत यावता मत्त्रमाध्यवणादो हा खदा पावत्र जायते 'चननके प्रयमायकोकनमे ऐमा काततः है कि भगवस्त्रया-स्वयणके किए यहा मन्यासका विध्यान किया गढि वास्त्रविकता पर यह है कि इस वननका शुक्रय ताल्यं वैदाग्योदय या कथाश्वद्धीदय के बाद कर्मस्यागके विधानमे नहीं अधितु वैदाग्योदय या श्वद्धीदय विर्यंत कर्मस्याग न करनेमे हैं अत. स्नेहास्मिका मित्रिके साधक यदण-बीतंत-स्मरण-यादसेवन-अवंत-वन्दन-दास्प-सम्ब-आस्पनिवेदनरूप नौ अंगोक्षे निर्विचन अनुष्ठानके लिए सन्यास छेनेमे पाव विग्र-तिपसिचा हैं:

- (१) नयोकि सन्यासधर्मक अनुसार व्यक्तिको निरपेक्ष और एकाको निवश्य करना चाहिं—"एक चरेन्महीमेता नि संगः संयतेन्द्रिय." (भा ११।१८।२०). जबकि भनितके नविष्य सम्प्रवणादिके अनुस्तानके लिए किसी मिक्तमान् सहयोगीके सरसंगकी अपेका रहती है
- (२) वयोकि श्रवणके लिए वक्ता, कीर्तन स्मरणके लिए परप्य-तुनसीमाला-गोमुसी। और पादकेन-अर्चन आदिके लिए भगवड्वियह, अर्चना सामग्री पुष्प नेवेद्यादि या अर्चनावात्र आदि अर्तक सामग्रीकी रक्षा करनेम विचक्त तथा होनेनी सम्भावना रहती है, यह संन्यासके कारिश्रक है- पिरुप्ति है- "क्रियुवाक्वेप्नुनिवर्गम कोपीनाव्जादने पर स्थवन न रण्ड-पान्यासमालिक्वेवनायदि (भा १९१८/१५)
- (३) वधीकि सत्यासके कारण स्थमके उधेष्ठ आध्यममे अविध्यत होनेका अभिमान जगवा है- सभी सत्यासी 'स्वामिजी' वन जाते है! जनकि फीलते वेस्य अवेधित होना है 'दार्थ' जनने काः श्वचममे तत्यनिर्धारके लिए कभी वादस्वर्धा उपयोगी हो सकती है परन्तु गन्यासमे यह विकत है—'विदवादरतों न स्थाए' (आग ११११२१३०) सत्यासमे जीवास्या और परमास्या के बीच अभेदबुद्धिका अभिमान-'साहरूप' जगाना पडला है जबकि मनित 'दाशोहम्' की मेदबुद्धिक पटित होती है भविके सारम्भे भगवान्के स्वामी होनेका और स्वयम्पने सेवक होनेका अभिमान अधिक उग्योगी होता है
- (४) नयोकि भनितके ध्वणादि अगोकी पुन पुन आवृत्ति विहित है— "तस्माद् भारत सर्वात्मा भगवान् हरिरोवन अोतव्य कीतित्यव्यन सर्मान्यवेण्डदास्वम्" (भाग. २९१९५) इत की सुवोधिनीमें कहा गया है कि "विहित्ने अवल्योतिने सदा सदत अवव्या देवुसावपर्यन्तमावृतानामेवाभसपाधकत्वम् उत्तरावधिदेशात एव. पूर्वाचि संवारभयज्ञानम्". यह किसी भवतंक समोप कके विना सम्यत नहीं है. सन्यायके विए जबकि निरन्तर एकाकी परिअन्त श्रेट्ट माना गया है— "वासे बहुना ककहों भवेद वार्ता द्वारोरि एकएव चरेद् भिग्नः (भा १९१०)
- (५) वयोकि अवस्यपमूत श्रवणादि नवविष धर्मीका अन्तिम प्रयोजन भगवत्थेवार्ष यांग्यता सम्पादिन करना है और मन्यासयम साथककी शिद्धान्तामिमत मेवाके स्वरूपके अयोग्य बना देते है.

अत. चतुर्वाश्रमहूप सन्यास या म्बतन्त्र सन्यास, वैष मा अवैष, किमी भी प्रकारका संग्यास मस्तिसाषक अवजादिके निर्वाहायं अनुमीदनीय नहीं रह जाता है

#### (४) भवितदायक गृहादिके स्थागद्वारा भवितको प्राप्तिके लिए सन्मास

संकावधितीमें कहा गया था कि "गृहास्थाना बायकरलबनारमाल व भावते" अतः जब गृहिस्यत सकल मम्यायजन और पदार्थ भितित सायक होते हो तो जनका पिरस्या करना ही चाहिये, कलन सक्तिकी निविध्य अभिष्य हो पायों गरन्तु मिलके योज भावके दूद न होनेनी स्थितिमें दग तरहके गाहिस्थमीतोका स्थाग अन्तमें निरे पायच्यम है कि ना कभी पर्यवतित होता है. भिन्तचित्रमीमें भी अपएव कहा गया है कि स्थागय हु संग और अन्तर्या के कारण अधिक अध्यातिक स्थायता है. यहां वात मा भी तीन तरहकी विश्वतिची हारा समायी जा रही है

- (१) क्योंकि त्याग करने के बाद भी भिशादन के लिए पुन गृहस्थोंके द्वारपर जाना पदला है ये मुहस्थ-दाता सन्यास लेनेबालेने परिवारसे कोई अलग दंगके नहीं होते. इनके परका अब भगवानुकी मरका अब भगवानुकी
- (२) नयोकि किलपुरके प्रभावके कारण सब कुछ बाहरने छोड़ देनेपर भी यह सहज सम्बद्ध है कि आस्तरिक बामनित मा बासना न दूटे और अपनित त्यागीके बजाय पापण्डी बन जाये
- (३) नयोकि इस सरह त्यामका पापण्ड करनेवाले विषयात्रात व्यक्तिके देहमें कभी हरिका आवेश सम्भव श्री नही

अत पुष्टिमार्गायोको इस तरहकी अदृद बीजमाववाली भिक्तिको साधनावन्यामे आश्रम-रूप या न्वतत्र, वैष या अर्वेष, निशी भी प्रशारका स्वाग या मन्यास नही लेना चाहिये, यदि भिक्तसुख लेनेकी कामना हो तो

#### (५) भगवद-विरहानभाषायं भक्त्यतर सम्यास

मित्तविनीमें भौत्तका व्यसनदत्ता पर्यत्त विकास दिखलाया गया है उसके सिद्ध होने-पर, स्वगृहमें निश्ययेन मनवरनेवाके न निमनेपर, और तीव्र विव्रयोगकी अनुमृतिमें घरबारवी बहारोंने कारण पिम्नकी सम्मादना दिखलायों देती हो, तब गृहत्यामको छूट दी जा सकती है यह स्वयास योजभावकी युद्धताके बाद किया गया होनेसे कभी भी अनतको प्रसमूख्य

भागवत (११।१८।२८-३६) मं-" ज्ञानिष्ठो विरक्तो वा मद्भक्तो वानपेक्षक त्रांकिमानाश्रमास्त्रवक्षा वरंदिविधियोचर ....ग्रीवमात्रमन स्तान न तु चौदनया चरेतृ अन्यादच निवमान् ज्ञानी यवाह कोकवेदवर." यहा चतुर्षांभ्रयस्य सत्यात्रने भिन्न एक परित्यायकी आज्ञा स्पष्ट दिखलायी देती है.

इसी स्कापके बारहर्वे अध्यादमे सगवान्ने समझाया है—'केवलेन हि भावेन गोप्यो गावो खगा गृगा पेरये मूढपियो नागा सिद्धा भाषीपुरश्त्रसा, यं न योगेन सास्थेन दानवत-तपोध्वरेः व्यास्थास्वाधायसंन्यासै प्राप्नुयाद् यस्तथानिष रामेण सार्थ मयुरा प्रणीते व्वापन ल्किना मय्यनुरक्तिक्ता वियादभावेन न मे वियोगतीद्राधयोन्य दद्शु मुखाय. ताना-विदन्मस्यनुषडबद्धधियस्यमात्मानमदस्तयेद, यथा समाघौ मुनयोश्यितीये नद्य प्रविष्टा इव नामरूपे तस्मात्त्वमृद्धवोत्सण्य चोदना प्रतिचोदना प्रवृत्त च निवृत्त च श्रोतथ्य श्रुतमेव च, मामेकमेव शरणमात्मान सर्वेदेहिना याहि सर्वात्मभावेन मया स्या धाकुतोभयम् ' यहा प्रवृत्ति-धर्मकी तरह निवृत्तिधमके भी त्यागका विधान किया गया है भक्तिकी व्यसनदशाम प्रकट होने विगाडभाव या सर्वात्मभाव के द्वारा चित्तको निरन्तर भगवदेकतान बनाये रखने और उसमें तीव वियोगजन्य तापको सहायक माननेकी इस भगवदनुरक्तिप्रधान वैराग्यमूलक सन्यासकी रीतिका ही- महभक्ती. सलिगानाश्रमान्त्यक्ता चरेद" मे विधान किया गया है.

गीता (१२।६–८)मे इसी सन्यासका निरूपण है—"ये तु सर्वाणि कर्माणि मयि सन्यस्य मत्तरा अन्यनेव योगेन मा ध्यायन्त उपासते तेपामह समुद्धती मृत्युतसारसागरात् भवानि न चिरात्मार्यं मय्यावेश्वितचेतसा, मय्येव मन आपत्स्य मिय बुद्धि निवेशय, निवसिष्यसि मय्येव अत अर्घ्यं म सशय "

नेत

इस प्रकारके परित्याग करते ममय यदि परिवारके लोगोका मोह अपने वारेमे टूटता न हो तो सन्यासीका वेश धारण कर लेना चाहिये अन्यया वह अनिवार्य नहीं है

गुरु

परित्यागके इस प्रकारम प्रेमीच्चार आदिके लिए किसी गृहकी अपेक्षा नहीं हैं पूर्वी-वाहृत उद्धवोपदेशमे भगवान्ते गोविकाओं अगववनुरागमूनक वैराम्यके वर्णनद्वारा जेसे उद्धवको भक्तिमार्गीय सन्यासकी प्ररणा दो,तदनुसार इस प्रकारके सन्यासमे गुरु प्रजकी गोपिकाओको ही मानना चाहिये कीण्डित्य ऋषिके चरित्र (मथिप्योत्तर) मे भी इस प्रकारने पन्स्यागका उदाहरण मिलता है अत वे भी गृहतुल्य है

पूर्वोदाहुत उद्धवोपदशम जैमे भगवान्ने गोपिकाओंके सर्वपरित्यागके कारणभूत केवल साधन माव की प्रशास की है, तदनुष्ण इस विरहानुभवाय सन्यामम केवलभाव ही सायन है

भगवानके मधुरा पथारनेवर जैसे गोपिकार्आको तीत्र विरहानुभूतिके कारण चिलकी भावोदबोधनका उपाय निरन्तर भगवदेकपानता सिद्ध हो गयो थी, उसी तरह अपने घरके वजम जब हमे भग-बरसेवाना सुख न मिठ पाता हो. तब भगवान्के मथुरागमनको भावना करना चाहिय इस भावनाके कारण भक्तके हृदयमें सीपिकाओशी तरह तीव विरह्वेदना प्रकट होने अगेगी और एकदिन अकस्मात् मन इनना विकल हो जायेगा कि भनन घरके बाहर निकल पडेगा अपने भगपान्को खोजने !

यह स्थाग प्रपञ्चक दोषदर्शनमूलक केवल सुष्य वैरायसे प्रेरित न होकर प्रमुके दिव्य सपुर गुणोने प्रति पगरे सरस अनुरागते प्रेरित होता है. अतः गरिस्यागका यह प्रकार मितनार्गमे प्रशसनीय है.

स्थानके इस प्रवारको कोई अनुमित्त न मान चैठे इसीलिए भगवान्ते - "चरेट् अविधि-में कहकर उत्तमाधिकारियोंके लिए इस प्रकारके स्थानके अनुमा तथा गम्पमा-भिकारियोंके लिए आजा दे से हैं करायुव बयाधिकार 'चरेट' के 'अनुमा' और 'आजां' दोनों ही जर्ष स्वीकारनेमें कोई विप्रतिपत्ति नहीं है. "गूर्य अस्त हो रहा है" अंते एक ही बायके दो सार्य्य : ब्राह्मके सायसम्प्यापे उद्यत होनेके रूपना; और गृहिणोके सार्यकारके सामा कानेनेने उद्यत होनेक रूपने, अधिकारियां हो सन्त हैं है.

गोपालतापिनी उपनिषद्मे—"मन्तिरस्य मजनं तदिहामुकोपाधिनैराव्येनैय अधुन्मिन्
मन करणनम् एतदेव च नैरकस्यम्" कह कर इसी मिलनागीय सन्यासका रूप 'नैरकस्य'
पदसे धोतित किया गया है

#### परिणाम

इत विरहानुभवार्य परिराधानका परिणाम किन्तु अच्छा नही होता ! वार्ताप्रसर्गमे इसके बारेभे एक मजेदार प्रश्न और उत्तर मिलते हैं .

प्रदन "तिहारे सेवक ऐसे दबले क्यो ?"

उत्तर "वरजे हते पर भारतमे आये ताको फल पाय रहे हैं !"

विरह्मानुमवार्थ को परित्यान दिया जाता है उससे तरनुकर मासनाओको करनेपर एक दिन विरह्मेदनाको टीस मनमे उठी, अपवा भावनादा प्रवाह बहुते हुए कहा-किती भावके मानस्मे पर्ववित्ति हुआ कि हृदयमे श्रेमका सानर कहराने कमोना । उसकी अनेक लहुर्दे -(चक्रुरान मन सन सकल्प निदान्छेट तनुता विषयनिवृत्ति अवानात उत्माद मूर्छों और मारण श्रेट कर बात्मा और देह के वीते तटक्योधोत तोड़ देती। देह इंदिन अन्त-तरण प्राण अभ्या समी हुछ प्रमेद पूरते त्यांति हो आदेते।

यह प्रमानत्य विकल्पता और अस्वास्थ्य मिलाकी चरमत्रकृति या स्वभाव ही है. इसे लीकिक वा प्राकृत अस्वास्थ्यकी तरह नाही समझाग धारिये यह तो परमान्यस्थ्य परमास्था का जीवारमाने साथ पनिष्ठ सहयवं है । एक प्रेमाइंदिली सार्र देवीने प्लावित होनेगर भी वाबा हुआ प्रियतम और प्रभी का—भगवान और भन्न ना—एक मधुर हैत है । इसे ब्रह्मवादी गुद्धाइतमानकी, अध्या बदाने मानमार्थीय गुनो (यथा— ब्रह्मके सर्वव्यापी होने, सर्वत्र विध्वास होने, अर्थन व्यवस्था होने, विश्वास स्थापन होने) की चचिन स्वयम पा अन्य कोई पिटान वे इसकी सावधानी वरनानी पाहियो व्यवस्था यह जान तथा परपास्थाने जानमार्थीय गुन भनिवस्थानिय मानके साथक होते है

ज्ञान-वेराग्य-सन्याम आदि विशयताओके कारण जैस ज्ञानमार्गीय साधव सत्यलोकमे

अवस्थित होता है, बेंग हो अस्तिमार्गीय जीव मावनाक वलपर ब्यापिनेक्ट्रण्टमें चलती भगवानुकी नित्य बजलीकाओंमें अवस्थित हो सकता है, वत: "परमारना ब्यापक होनेसे मणुरा नही जा सकता—वह तो सर्वत्र विद्यमान है" ऐसी ज्ञानमार्गीय वादोते आवशण्डन नहीं होने देना चाहिये.

स्नेह्न जो दस अवन्यामें वसूरावसे सरण पर्यन्त गिनायी, उनमें दसवी अवस्वा मरण् तब तक सम्भव नहीं, जब तक विरह्दशा सर्ववा असए। नहीं हो जाती. गाड़ अनुराग और वियोग के कारण आसिन्त असन्यास्ते मन्तर्ते अन्तर्रम माग्वन्ति सारी लीलामें अनुमूत् हीनी रहती है. नभी ये लोलामें बाहर भी प्रकट हो जाती है. एक बार बाहर प्रकट हो कि किर इनका असन्य होना भवनके लिए असहा हो जाता है. नैसा यदि कमी हो जाये तो फिर मन्तर्के लिए प्राणमारण असवय हो जाता है. काष्ट्रमें अनि तिरोहित रहती है परन्तु एकबार यहि पूर्णतमा प्रकट हुई तो वह बुमते-बुमते काष्ट्रको भी पूरी तरहते जलाकर राज बना देती है इसी तरह स्वायिमायके रूपमे हमारे अन्तर्रम लिंगे हुए परामन्यासक मीहरूण परि आलब्ज विभावने स्वन्य करने एक बार वाहर प्रकट हो गर तिरोहित हो जायें तो सारे देवादिके क्ष्यन टट आंढ़ है!

इत स्थितियर पहुचनेसे पहुले दिश्रयोगमे मक्तके प्राणीको मगवान्के गुण ही टिनाये रपते हैं स्थायान्ते मिलतागारींग गुणीकी स्मृति अथवा कीर्तन मे मन्दाले त्रो पुत्रपुत-मन्तीय गिलता रहता है, उसीसे उससे प्राण अपने प्राणिय प्रमुक्ते सगरहित होनेको स्थितिमे भी टिले रहते हैं.

विश्रयोगानुभूतिकी इस प्रत्रियामे भगवान्के रसात्मक स्वरूपकी अनुभृति पूर्णतापर पहुष जाती है बगोकि रस्ताहमकारोने रितको द्विद्यास्मक अर्चात सयोग और वियोग रूप माना है, तदसुसार यह विरहानुभूति भी भगवान्के रसाहमक अनुभवका एक अग ही है. एउन इस अनुभूतिको अपूर्णताम सवसन् प्रकट होकर स्वयम् भस्तको फलप्राध्यिमे वासा नहीं पहुँचाते हैं.

एक शंका यह उठ सकती है कि फिर उद्धवकें द्वारा रवयम् भगवान्ने शानमार्गीय मन्देग गोपिकाओको विरह्वेदनाते स्वस्य करनेके लिए वर्धे भेता ? इसके उत्तर यही है कि भगवान्को यह पता था कि उद्धवके शानका रत गोविकाओवर गही चुकंग प्रत्युत उद्धव-पर हो गोपिकाओंके भैमका रन चढ़ आयेगा. अत्तर्व मगवान्के सदेश-स्वास्थ्यवाक्योको गोपिकाओंके स्वीकारा नहीं.

इसी तरह उनके अनुकरणवर विरहातृभयार्थ परित्याग करनेवालोही यदि किसी जानी अथवा मर्यादामार्गीय समत द्वारा आवलण्डनकी बातें सुनायी जा रही हो तो उन्हें अनसुनी कर देनी चाहिये. चाहे वे वाते येदान्तादि शास्त्रोते प्रामाणिक ही क्यो न हो

इन शास्त्रीय सिद्धान्तोकी उपेक्षासे मगवान् नाराज हो जायेंगे ऐसे नहीं मान लेना चाहिये.

क्योंकि वे दयालु है. अन जैसे जानावेशम शास्त्रीय मर्यादाके उल्लयनका बुरा नही मानते वेगे ही आवाबेशमे गीपिकाओ द्वारा की गमी अगवहुपदेशकी उपेशावा भी बुरा नही माना था.

### (६) प्रपञ्चविरमृतिपूर्वक भगवदार्शावतके स्वभावते प्रयुवत भवरपुस्तर सन्धास

भारतनमार्गीस मध्यमाधिकाररूप सत्यान, जिन गौषिकाओको छोव-वेदत्यानपूर्वक सर्वात्म सावता करने हुन किया जाता है, वह गौषिकाओको परिस्थान न ना आध्यमध्य है जो न वेष ही चनुष्याध्यमप्य गर्यास केवल बाह्मण पुरुष्य लिए ही विहित है, अवाह्मण या निक्षांकि लिए नहीं, मापिकाओका त्याग अतएव किसी शास्त्रविधिस शैरित न या किन्तु उनक निक्षण में प्रवदकतानताने प्रयुक्त या उनकी क्रियानों केवल साह्मण प्रवदकतानताने प्रयुक्त या उनकी क्रियानों केवल से स्वात्म साहम्भ प्रवदकतानताने प्रयुक्त या उनकी क्रियानों केवल से स्वात्म साहम अगे या

न्वयम् पावान्ने उनवे इस अनुसाममुक्त परित्यामका वर्णन इन सन्दोने किया है—
"ता सममनन्ता सद्याणा मदये समावदीहरा वे स्वकालोक्ष्यमंत्र मदये" बस्तुन गोपिकाओका स्थाप वेवन प्रेमभावसे विवस होकर विचा गया स्थाप था. स्थापका यह प्रकार
बहुत दुर्णन है।

#### (७) ज्ञानार्य सन्यास

पुरित्याचीं जीवके लिए जानामं सन्यास बहुत लाभवारी नहीं होता. जानामं सत्यास तहले पूर्वासमाने वेदाायवन दान यज्ञ आदि कर्तव्यो द्वारा पित्रको चूढ करना आवस्यक होता है अवस्या वेदल स्वाम या वेदाय ने विचार के तिया ने विचार ने हैं, जा लोग इस तरहवा विविद्यासन्यास कल्युगर्स केते हैं, वा तो ड-हें बादमें पदाताना पक्षा है और अन्यास की सम्यासका पापण करनेमें दक हो जाते हैं, जतपुर महुस्मान (६१३४-६७) में कहा गया है है "आध्यासायस्य गत्या हुत्योगे निविद्येश स्थान विद्यापत्यास्य पत्या हुत्योगे निविद्येश स्थान विद्यापत्यास प्राप्त हुत्याने स्थान विद्यापत्यास प्राप्त हुत्याने कर विद्यापत्यास स्थान विद्यापत्यास प्राप्त हुत्याने कर व्यापत्यास स्थान विद्यापत्यास केते व्यापत्यास स्थान विद्यापत्यास स्थान स्

कुछ लाग कहते हैं कि यह अचिरक्त विविदिष्की नि॰दा है, विरक्त विविदिष्की नही यहां विधारणीय यही है कि मीक्षच्छाने ब्रग्यास लेनेका नियंश किया जा रहा है और मीक्षेच्छा वेरायके अलावा और तया हा सकती है ? श्वाणनयके अपाकरणके विना जित्तवाद्धि सम्मव नहीं— अनुद्ध चित्तम जान वेराय्य स्थित नहीं हो शकते— अत ऐसोके द्वारा लिया गया सन्याम प्रभाताप अथवा पाण्ड में हो वर्षवितत होता है

यह बात सभी तरहर जीवोपर लागू होती है, अत पुष्टिमार्गीय जीवापर भी श्रीमहाप्रभु अन्तर्व स्पष्ट निषध करते हैं- 'सस्मार् ज्ञान न सन्यमेन्'' ज्ञानप्रास्तिके निमित्त सन्यास नहीं लेगा चाहिये."

#### (८) शानोत्तर संन्यास

भागोत्तर सन्याय स्वभावभाषा होता है पैराम्य प्रकट होनेपर अतएव एतदपं आता नहीं किन्तु अनुता उपनिषद स्मृति पुराण आदिने मिळती ही है जावालोपनिषद्भे-"यदि वैतरथा... यदहरेव विरजेत तदहरेव प्रवजेत" वचनमें यही झानोत्तर गंग्यास विवक्षित है.

फिर भी पुष्टिभागीय जीयोके लिए हर प्रकारके मानोत्तर संन्यासकी, उसके कलको तथा जानकी भी विरोध महत्ता नहीं है. अतएव मागवत् (११५११२) में आता है जि— "जेटन-ध्येमध्यस्युतभावविज्ञं न शीमते जानमरू निरंपनम्", गीता (१२५१२-५) में भी मानमार्गीय अध्यक्तीप्रासना तथा कृष्णमित्रके ने तुल्वासक महत्त्वकी विचार करते हुए भगवान्ने जानमार्गीय अध्यक्तीप्रासना के क्ष्यक्तीप्रासनों कृष्णमित्रको उपयुक्त माना है—"मध्यस्थिय गर्गो ये मा निरवयुक्ता उपासते श्रद्धण परयोगेतास्ते में युक्तसम मता, ये स्वकरमित्रस्यमध्यक्त पर्यासित सर्वमार्गित्यस्य क्रूटस्यमच्यक प्रयुक्त संवस्यम्यस्य क्ष्यक्ता पर्यास्ति सर्वमार्गित्यस्यम्य क्ष्यक्ता स्थापक भूवम्, सनियम्पित्यसमा सर्वेच सामबुद्धाः, वे प्राणुवित्त गामेव सर्वभूतिहृते रता. क्ष्रेशीविक्तरस्तेयामध्यक्तासक्तवेतसाम्, अध्यक्ता हि परिक्र के स्ववद्धान्तम्यते"

हजारो वर्षोतक ज्ञानमार्गपर वात्रा करनेके वाद कभी-कभाक जीव श्रीकृष्णकी अन्तम्म मन्दिकी दिशाकी बोर पूर वाता है—"बहुना अन्यनाम्न आनवान्या प्रपद्धे, बादुरैव, सर्व-मिति स महाराग पुरुषेन (शीता ७१९) अतः कृष्णामित्रम् पुरुषेन महारामाकोको पुतः अधिक क्लेश देवेशाली अन्यकांगास्ताक ज्ञानागांकी और ताक्ता ही नही चाहिये. अवद्य कहा जाता है कि—"अन्यालसहार्कपू तचेश्रानसमार्थिम नरागा सीषपापाना कृष्णे मिति. अञ्चापते (पाण्डवसीता ४१). अञ्चल ज्ञानोत्तर सन्यास लेनेवालेको सहस्रजन्मका अन्तराय कृष्णामित्रके हेत् हो जाता है कि

भिक्तमार्गमें भी दोचसम्भावना और उसका निराकरण

जैसे दोष कर्ममार्ग और ज्ञानमार्ग मे दिखलाये, यथा पायण्ड या विषयासन्ति आदि, ये भक्तिमार्ग से भी सम्बद्ध हैं!

यह आशका अनुषित है नयोकि बोपोटासि सीन तरहसे सम्भव है (१) कालकेप्रभावसे (२) जीवारमाकेस्वभावसे (३) परमात्माको इच्छासे

(१) कालपुनका प्रभाव भनितमापंपर नही पडता है— "पुषा कलिङ्कान् दोपान् इब्यदेशास्मसम्भवान् सर्वान् हरति वित्तस्यो भगवान्युरुपातमः, विद्यातप्रप्राणनिरोपमेन्नी-

१) अन्तर्य मुख्यकोपनितर्मे —"कार्यनेन नीयनामा यसाम्या" आदिमे पृष्ट्यात्रम् आदिके कर्माकी निन्दा वरके भी विरक्ताकी किए उत्तरस्य वैदानकारके अध्यापन वार्या अध्ययन वा अधिकार नुत्र इन्होंका हो मान्य विराह है— "अवायना जीतिया अहार्यका नित्र नुद्धक एकपि अद्यक्ताः निपायको प्रमुद्धिका नेत्र विधायन विधायन विधायन विद्या नित्र नीयाँकारोखीते."

तीर्थामिषेकप्रतदानअप्यै नात्पन्तशुद्धि लमतेन्तरात्मा यया हृदिस्ये अगवत्यवन्ते" (मारा. १२।३।४५-४८)

स्वयम् भागवान् भी गीता (९।३०-३१) मं कहते है- "भान वेरसुदुरावारी मजते गागन्यभाक् सामुरेव स मन्तर्य सम्यम् व्यवसित्री हि स, शिष्ठं मबति यमीत्या पात्रवन्द्रान्तिं निगच्छति, कीन्तेय प्रतिज्ञानीहि न मे भवत प्रणयानिं अत्तर्य उद्यवेशदेवामं भी भगवान्ते कहा है- 'बाष्यमानीर्षि गद्भवनी विषयेरजितिन्द्रय , प्राय प्रगत्मया मनत्या विषयेर्नी-मिमनवें '(भाग-११)१४/१२).

अत न मिननने प्रारम्यमे और न उसकी प्रनहमतामे किनाल अववा विषयासिका मिनतामांमें दोप उत्पन्न कर सकते हैं. पुराणोमें भी तपस्त्री आदिको तरह भक्तके भटक जानेके कोई वस्टान्त दिये नहीं गये हैं.

- (२) जीवास्ताके स्वमावसे दोपोत्पत्तिकी जहा तक सम्मावना थी तो उस अवस्था तक तो अवित्यमानें भी त्याग नकरनेकी बात समझायी ही गयी है. भिततकी व्यसनदेशाके एकबार विकसित होनेपर यदि गृहत्याग किया जाती हो ते परक जानेका कोई मी अय नहीं रहता क्योंकि जैसे-जैसे जीतिक तथा वैदिक दृष्टि से मध्य अपनस्था होने छानेगा नेके-चेंस जीतिक तथा वैदिक दृष्टि से सवत अस्वस्थ होने छानेगा-"लोके स्वास्थ्य तथा वेदे हिरसू न करिष्यित गृष्टिमानेस्थिती यस्मान्" (नवरत्न ६) यह पहले कहा जा चुका है. ऐसे अस्वस्थ अक्तों में. लोकिक स्थवा वैदिक दृष्टिसे पुन स्वस्थ वनानेवाले लोकिक कर्म या वैदिक कर्मों का स्थाग एकबार कर देनेपर, जीवके स्वभाववय भी भगवद्भावमें बाधा उपस्थित होनेकी सम्मान्वना त्री रह जाती है.
  - (३) गोपिकाओको ज्ञानोपदेशदार स्वयम् भगवान्ते विरहुल्याभिते ज्वारना चाहा या-ज्वनभौको इती हेतुते वन भेगा गया था. अतः इस अवस्थामें स्वयम् मगवान् वाया पहुना सकते हे पर ऐसी आवंकाका निराकत्वण पहुळे ही कर दिया गया है कि भगवान्त्रों पता या कि ज्वनके ज्ञानोपदेशसे अनमनतीके भावलण्डन होनेके वजाय स्वयम् ज्वनका ज्ञानाभिमान लण्डित हो लागेगा अतः इस निरहुल्याङ्गळताकी भावतन्यनतामं परमात्या वाया परनताय है रोमा तही भानता चाहित्ये.

भिक्ति बीजमावको आस्मामे रोपित कर – सस्तादिक अवसर द्वारा उसे खिन्चित कर – मेगास्मा अकुरित कर – बारावित्ते रूपमे पत्कवित कर – असमके रूपमे जब पत्क परितक्व होने जा रहा हो तव इस भक्त-मनोरपपूरक भक्तिके कर्याद्वमको कार देशा – क्वाम् हरिके भी वक्ती यात नही है । फिर काल-कार्य-समायको तो क्या विकात ?

अपने स्तनका दूध पिला-पिलाकर जिस वरूनेको पास-पोसकर बढ़ा किया ही उसे कौन मा खताम होने वेगी!

अत. ज्ञानियोंके वाक्यसे भगवान भक्तोमे मोह उत्पन्न करते है ऐसा नही मानना चाहिये क्योंकि भागवत् (४।३१।१२-१३) मे-'किंवा योगेन सांख्येन न्यासस्वाध्याययोरपि, किंवा श्रेमोभिरन्पेश्च न यत्रात्मप्रदो हरि ,श्रेयसामपि सर्वेषामात्मा हावधिरर्यंत , सर्वेषामपि भूताना हरिरात्मात्मद प्रिय" अर्थात् मीग सास्य संन्यास स्वाध्याय या अन्य भी सारे श्रेय साध-नोको करनेसे कोई लाम नहीं, जिनके करनेपर भी हरि आत्मप्रद नहीं होने हो क्योंकि सारे श्रेयकी अवधि आत्मा होती है और प्राणियोंके लिए हरि आत्मरूप आत्मप्रद तथा प्रिय

हैं ऐसी स्थितिमें सर्वदा मननपराधीन रहनेवाले प्रमु-"अह "मनतपराधीन. हाम्वतन्त्र इव द्विज .. नाहमात्मानमाशासे मद्भवतै: सायुभिविना" (भाग ९।४।६३-६४), अपने भक्तोको

न तो स्वयम् मोहित करेगें और न ज्ञानियोके वचनसे मोहित होंने देंगे

अवसरपर हार्दिक कृतज्ञताके साम स्मरण करते हैं.

कभी मावका उपरामन भी हो सकता है. भक्त अपने स्वार्ष - अपने प्रमुक्ते रसारमक अनु-भवके लाभ-से विञ्चत हो सकता है, यह श्रीमहाप्रभुका दृढतर अभिप्राय है इस तरह श्रीकृष्णके प्रसादसे महाप्रमु श्रीवल्ज्याचार्यं द्वारा किया गया सन्यासनिर्णय उपसहार कि वह मक्तिके दुढ़ होनेवर ही लिया जा सकता है – अन्यया ज्ञानमानीव या कर्ममानीव

अत. बीजमावके दृढ् होनेपर – सक्तिकी ब्यसनदत्तामे – स्वगृहमे भगवत्सेवाजो न निम पाती हो – तो ऐसी स्थितिम गृहका परित्याग कर देना चाहिये. अन्यवा ऐसे घरम पहनेसे

रीतिसे गुष्टिमार्गम सन्यास लेना, गुष्टिसोपानोपर आरोहण करते हुए अब विति होनेका कारण बनेना, पूर्ण हथा प्रस्तुत सस्करण वि. स. १९७४ मे प्रकाशित सस्करणका ऑक्सेट प्रॉसेस द्वारा पुनर्मृद्रित रूप है. उस सस्करणके सम्पादक ये श्रीमूलचन्द तुलसीदाश तेलीवाला तथा श्रीपीरजलाल प्रजदास साकितमा. पोरबन्दरके गोस्यामी १००८ श्रीजीवनलास्त्रज्ञी महाराजके आर्थिक सहयोगसे वह संस्करण प्रकाशित हुआ या इन सभी महानुभाव का हम इस पुतः प्रकाशनके

## Edilors' Note.

Of the Sixteen Secret Books of SpecVallabhacharea, Sannyasa Nigraya stands fourteenth. The circumstances under which Sannyasa may be taken by the aspirant are discussed in this book. Siree Vallat hacharya save that in harma marga, it should not be taken, specially in Kali Yuga in Bhakti marga, it should not be taken up in the Sadhana stage, for the convenience of S rayana &c . it can only be taken up for experiencing-for the realisation of the Separation of thousands of years from the Lord, viz., सहस्वतिकामरमितकाल जानकपानियोगजनितताप्य लाजन्य विभावाचेन This Sannyasa is very difficult to obtain, it can only be list by love, the love of the Gonikas, who were the best among devotees, the dust of whose feet was resered by S rimad Uddhava, and the obligation of whose self less love even the Lord of Love, Krishna Himself, could not recompense. In this wranging Bhakti Marga, even in the begin ning one can take Sannyasa, if ordered by God, as taught by S ree Krishas to Ud thave because we never hear of any denotes being ruined by Sannyasa of this type In Julna Marga, Sannyasa is not desirable either in the beginning or in the final stage. To men of the present generation, the discussion is more or less of academic interest only, but it does over some consolation to those devotees, who find themselves in a world engrossed in triffing pursuits, and who are in search of a way to reach the Anandamaya Brahman As an Nirodha Lakshana, we have added a Gujarati translation of Sri Purushottamages tika, for the benefit of those who do not know banskrit

We have been able to publish eight Commentaries, viz, those of (1) B res-Coubanathings, (2) Fer Bagadinathings, (3) Fer Codwidtharings, (4) S res Coperatrips, (5) B res Coperatrips, (6) B rice Purushottamings, (7) B res Vallachings and (8) Chasha. S res Coperatrips, (6) B rice Purushottamings, (7) B res Vallachings and (8) Chasha. S res Coperatrips and Channyamings: The last in the same Chacha B res-Coperage whose commentaries on Serāphala and Nirodha Lathana have been jublished by us. We have treat to collet all the commentaries, but we are not sure whether we are successful in our attempt. If anyone is left out, and if it is sent to us we shall counder it at great favour, and all ubility it at once

We have been able to collect more copies of all the commentaria except twotoes of Chack 3 Fee Gopeswarp; and Vallabhalape, of each of which we got only one
copy from Familita Gattainla's thirary 3 free Vallabhalape respectively. Fortunately
taxa latter copy, lurand out to be very old and very very correct. The Deccan College
Miss of S ree Furunbotismapes it is an very old, and corrected and revised by S ree
Furusbotismapes binned! It is very unfortunate that attempts have been made at
the interpolitation of the word qurited rights, in the copy of this tisk, obtained from
S ree Vallabhalayee, with a view, as it seems, to take the origin of the hampradays far
leyend 3 ree Vallabhalayee, with a view, as it seems, to take the origin of the hampradays far
leyend 3 ree Vallabhalayee, or the four copies obtained by as, three, including
the old one from the Deccan College collection, which seems to have been corrected
by S ree Purusbotismapes himself, have not got the interpolated word 'qrippdright', '

We have spared no pains in comparisons, noting important readings, and making necessary corrections and the reader will find the printed texts much better than the Mss. It gives us great satisfaction to note that we have been getting Mss. from all available sources. As before, we got a large number from Pundit Gattailed. Labrary, through Sheth Tribhuvandas and Mr Kathudas Dr S K. Belvalhar gave as all the Mss of these tikts from the Government collection of the Decan College Mr Tausakhram Manasakhram gave us the Mss from Shastri Bhailal sollection in the Dahilakthim Library of Nadisal, Sree Jevanahlalaye, Sree Govardhalalaye, Sree Valibahlalalaye, Sree Varintanahlaye, Gastri Warintanahlaye, Stee Markhalalaye, Stee Grantanahlaye, Stee Markhalalaye, Stee Krishimpryaye Shatri Kalyanye, Shatri Bhadrashankar, Shatri Vasantran, Kertankara Baladermas, Amstaralal Hichharam Dean of the Oujerais Press, Mr Yadhal, Secretary to the Yashwava Farshad, all were kind enough to give the Mrs in their possession. We take this opportunity to thank them all, and request them to continue their support in this very important and useful work.

In making and comparing copies of these this, we were greatly helped by Massre Chindulai Churulai Shah, Vraspichardas Maganial Shah, Ustrabil Ram Krishna Pandya, Dharyatat Kashmath Pandya, Palohand Vithaldas Shah and Mohanlai Narethandas Shah, B. A. It was chindfy due to their hard and duntaerest set work and particularly to the geodiese of Utavial Pandya who gladify gave us all facilities for work at his place at Annad, that the Sannyāsa Nirnaya was ready for the press before the Nirodha Lakshman was finished. We enscerely thank them, and hope they will continue to give their viduable help. Like Saraphala and Nirodha Lakshman this work also is printed from the funds supplied by Govwani Sree Jevenahalese of Porebinder and our gingers thanks are due to His Holiuses.

With feelings of joy, we offer this fruit of our labour of love at the Lotus-feet of Lord Street Kushna

Вомвач, March, 1918 Mûlachandra T Telivala. Dhirajlai V Sanklia

### लाल्स्सहरूतसंन्यासनिर्णयग्रङ्कानिरासः । हरित्य न शहोनि कर्तुं बार्या हरोऽपरे । कम्बन्धा मात्रो बालान् न स्वन्ये ग्रुप्टा कवित् ॥

हरि अन्न भिरदामुम्मे वाच्यां प्रशिवनम् कर्तुं न सामोति न समर्थे मनति । अपरे कालारण कृत करियम्प्रीक्षरं । गतु क्रुतिमक्तुंनसम्मास्त् समर्थेसः भागततिशास्त्रेकस्य वर्धेनसाविक्यमेत्रियास्त्रार्थे परिदन्ती न मानतः शिक्तम्बुलास्त्रव्यस्तामस्त्रेषा मुग्यासावस्त्रकारीति श्रामोत्रार्थः । पाचा पुन्यासाव्य सार्वितः। मानतः सालाद क्राव्येश्वर पुष्टः । अभ्यत्या अन्यकारीन सुद्धारित्यं । पाचा पुन्यासाव्य सार्वान् । मानतः सालाद क्राव्येश्वर प्रोष्टः । व्याप्तान्य पत्तुः अन्यास्त्रात्येश्वर पत्तुः । सार्वाम्यान्यस्य स्वविधान्, तथा भागवानीन प्रकत्तास्वत्यप्तयो मनस्य प्रतेयस्य विद्यान्य सार्वाम्यः । नासानित्रदात्रस्य स्वविधान्, तथा स्वित्यस्य स्वतिक्षान्यस्य स्वतिक्ष्यस्य स्वतिक्ष्यस्य स्वतिक्षात्रः ।

### संन्यासनिर्णयना सम्बन्धी कांडक.

માકશ ગ્રન્થમાના સેવાકૃત અને નિરોધવશાળુ સુદ્રિત કરીને વૈષ્ણગોને તિવેદન કર્યા છે હવે ગ્રન્યાસાતીચૂંચ તેવી જ રીતે ત્રાર વિવાસમાદિત અને ગ્રહ્માતુવાદસાદિત પ્રક્રેક થાય છે. સન્યાસાતિર્ધું ભ્રમ્ય ભ્રમાલાયોઇએ નિજસેવક નરહિ સન્યાસીને સન્યાસનુ શુદ્ધ સ્વરૂપ હપદેશવાને પ્રક્રેક કર્યો છે આ સન્યાસનુ સ્વરૂપ નીચે પ્રકારે સ્પાય માય છે



અશેત, કંમમાંગે વા માનમાંગેમા સન્યાસ હૈવા જ્યાકન છે, ક્યારે અસિમાંગેમા સાધનસિદ્ધપર્ય પણ મુખ્યલ્યક નથી અનન વર્ષથી પ્રબુતા મામાપણને કે વિશેષ થયા છે, તે નિરહતા પ્રદેશાનકના અનુવર્તને માટે કે પ્રમુધેમણા પાય તો તેવા સન્યાસ છે છે , નહિ તો આવાપેલ્ટ એ ક્રાંગેલી પ્રણાસિકાયી તાકવિસ્તા સૈવા જ કોનિ વવમર્યાલામાં નદેશ આયુ આ મન્યન્દ્ર સંદેષ તાત્ત્ર્ય હે

પતિ વર્દ્ધાલનો પુરનદમાં તે, નિર્દાયનો દાવિલાઓ પુરમલયર્ધ સારી લાધલાવીનો સમેત્ર કેન્દ્રનોદોત્માનો સારારી સમેત્ર હું હતાદી પ્રેમને સમત્ર શોમદુરેપ્યુન પરિપ્તામને, શ્રીનદિલાવાદઇ, શ્રીષ્ટ્રનાલાદઇ, શ્રીમેલપેતાલાદઇ, શ્રીમજરલાદ, કોલ્સાલિની શ્રીપ્યુપિયાઇ, શાસી વસ્તરામ, શ્રીમ્રો લક્ષ્માર સામ્રો કર્યાયુઇ, અને શ્રીનેનામ ભાઉવલાદ તાર્દ્ધી આ મન્યું સાફિલ અમને મન્દ્ર છે આ દર્ભી તેમની નિર્માય લાહિયાઈ ક્લેમ્પ આ કરાવણ આવાર માનીએ કોલ્

પુસ્તક તથા ત્રિક્ચો લિખનમાં કહ્મવલાલ રામકૃષ્ણ પૃત્રા ચુંડવાલ ચુનીલાલ રાહ, તળચીલાલ ખંગ પ્રાથમ લાક પિષ્કળના રાહીનામ પચ્યા, કુલ્યુક કિક્સલાલ રાહ પિષ્કળના રાહીનામ પચ્યા, કુલ્યુક કિક્સલાલ રાહ પિષ્કળના રાહીનામ પ્રાથમ પ્રાથમ અમારા વિત્ર લાકાલપુર્વક નિસ્તાપિત પ્રાથમ પ્રાથમ અમારા વિત્ર લાકાલપુર્વક નિસ્તાપિત પ્રાથમ અમારા વિત્ર લાકાલ સામકૃષ્ણ પૃત્રમાંત્રે અમારા દિવા વિદ્યાર્થ કાર્યકાર પ્રાથમ અમારા વિત્ર લાકાલ સામકૃષ્ણ પૃત્રમાંત્રે અમારા કર્યા પ્રાથમ સામકૃષ્ણ પ્રાથમ અમારા વિદ્યાર્થ કર્યા સામકૃષ્ણ અમારા સામકૃષ્ણ અમારા સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ અમે ત્રિત્યાના વાર્ષ કર્યા કાર્યકાર મહાના મહાના સામકૃષ્ણ અમે ત્રિત્યાલાલય અમારા સામકૃષ્ણ અમેલા કર્યા કર્યા કર્યા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમારા સામકૃષ્ણ અમારા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમેલા સામકૃષ્ણ અમારા સામકૃ

મુલઈ, વસનોત્સન ૧૨૦૪ દેવેલાલ સાંકલીય

## ग्रन्थसङ्खहपरिचयः ।

सर्वेविवरणाधारत सन्यासिर्णयो सुदितोसाप्ति , तत्र विद्यमाना पाठमेदा अपि दर्शिता ।

२ श्रीमद्रोतुरुनाथप्रकटितविवरणस्य दशपुलकान्युपरुष्यानि । सत्र एक श्रीयलुभलालाना शुद्ध प्राचीन स० १७३५ आधिनशुरूपद्मम्या लिखितम् । द्विनीय श्रीवनस्यानाम्, नृतनम् । तृतीव थीजीवनरालाना नृतन प्राप शुद्धम् । चतुर्थे श्रीनृतिहलालतनयश्रीगोवर्धनरालाना प्राचीन, माय शुद्धम् । पद्धम गोस्वामिनीधीकृष्णित्रियामिर्देसम् । यष्ठ प० गह्लालसङ्गहत प्राप्त, प्राचीन प्राय गुद्धम् । ससम 'गुनराताप्रेस'सङ्गहत प्रासम् । इय सम्भवीर्थस्यशास्त्रिभद्दशङ्करस्य । दशम

श्रीमद्वेष्णवपरिपत्सङ्गहत मासम्। . ३ श्रीसद्द्यनायप्रकटितविवरणस पुन्कद्वयमुपलब्धम् । एक प० गट्टलस्तद्वहत प्राप्तम्,

प्राचीन शुद्ध च । द्वितीय श्री विवनलालानाम्, नृतन प्राय शुद्धम् ।

**४ श्रीगोकुलोत्सवप्रकटितविवरणस**्य पुस्तकप्रय प्राप्तम् । द्वय प० गहूलालसङ्गहरूथम्, एक प्राचीन, शुद्ध च । द्वितीय नृतनमशुद्ध च । तृतीय 'शुनराती प्रेस' सद्भहत प्राप्तम्, प्राय शुद्धम् ।

५ चाचाश्रीगोपेश्वरकृतदीकाया पुलकमेकमेवोपलन्धम् । प्राय शुद्ध, परन्तु विीत् सन्दिग्धम् । इद पुम्तक श्रीहारकेशराणा, सयत् १८१० वर्षे तिखित, प० गट्टालसङ्ग्रहतः प्राप्तम् । नैवय टीका श्रीघनइयामतनयचाचाश्रीगोपेशानाम् ।

६ श्रीगोपेश्वरकृतविवृते पुम्तकत्रय प्राप्तम् । एक शास्त्रिवसम्तरामत प्राप्तम्, सवत् १०२३ आधिनामायास्याया छिख्तिम्, शुद्धम् । द्विताय प० गह्डालसङ्गृहतः प्राप्तम्, प्राचीन प्राय शुद्धम् । नृतीय श्रीसद्वैष्णवपरिप सङ्ग्रहत प्राप्तम्, नृतनम्।

७ श्रीम पुरपोत्तमप्रकटितविवरणस्य पुस्तकचनुष्टय प्राप्तम् । एक 'डक्न कॉलेज' इन्नलिख तसङ्गद्दस्थम्, प्राचीनमतापञ्चदम् । इद् पुलक श्रीमखुरुपोत्तर्मार्नज्ञहलाक्षरे शोधितमित्रसमाक प्रतिभानि, क्रचित् वचित् विवरणे शुद्धलिखिता फक्तिका हरितालेन लुस्या, नृतना अधिका शुद्धा फक्रिका निवेशिता । अत्र पत्रह्वय शुदितम् । हितीय पुस्तक श्रीजीवनलालानाम्, मुतन, प्राय शुद्धम् । तृतीय श्रीमद्रैष्णवपरिषसङ्ग्रहत प्राप्तम् नृतन, न देनापि याचित शोषित वा। चतुर्थं श्रीवहाभरालानाम्, नूतन, अद्युद च । अस्मिन् पुसके कवित् विष्यता पाठा निविधिता दृष्टा । श्रीपुरुपोत्तमकृतैतद्विपरणे अन्ते यथाविधि सन्यास गृहीचा अर्लभा मात् काश्यामागता' इति विद्यमानेषु अस्पद्दष्टेषु पुरुष्देषु वतते । श्रीवलुमलालत प्राप्ते पुरुषे 'यद्यानिवि नारायणेन्द्रताथत सन्यास गृहीत्वे त्याद पतते । अत्र 'नारायणेन्द्रनीथत' इत्यविक केन कृत, कृत कथमागतम्, तत्र निश्चीयतेऽसामि । ण्तत्रीत्या विष्णुस्वामिपरम्परासमधन तु तस्या यामातथ्य शिविटीकरोतीत्रविवादम् । श्रीमपुरुपोत्तमकृतापार्यपरित्रोपन्यास श्रीहारकेशर क्रुतिरक्षाश्चोकविवरणेष्याम, तत्रापि 'नारायणे हृतीथत' इति न विश्वने । एतेन येन येनपिद यमगुद पाठ श्रीपुरपोत्तमकृतविवरणे निश्चिम , तेन साहसमेव कृतमिनि मन्यामहे ।

८ श्रीयञ्चभङ्तदीकाया एकमेव पुस्तकमुप्टन्धम् । प्राचीनमनावशुद्धम् श्रीवञ्चभलालानाम् । ९ श्रीघनस्यामतनयथाचाश्रीगोपेशकृतटीकाया पुमकचतुष्टयमुपटच्यम् । एक भाईलालशा

क्षिण , तनसुखरामे प्रदत्तम्, प्राचीनम्, द्युद्धम् । द्वितीय प० गह्लालसङ्गहत् प्राप्तम्, प्रायोऽनुद्धम् । पुसकद्भय श्रीयजनसानाम्, उभयमि नृतनम्, एक शोधित वाच्युदम्, द्वितीयमगुद्धम् । अस्य विवरणस्य यद्यपि पुन्नकचाुद्रयसुपलन्धमस्यामिन्नयापि सर्वाण्यपि नामरहितानि, अत

महातुमावेरिद विवरण प्रवर्टितमिति राजिबोतु प्रथम ययमशक्ता । भाषासाग्येनेय टीका चाचाश्रीगोपेशानामेवेलम्माक हृदि प्रतिक्षणं रकुरितन् ; एतहिवरणभाषाया साम्य शस्त्रमुदितचांचा

श्रीगोपेराहृतसेवाप्रकृतिरोधकक्षणप्रियरणाभ्यां महास्यम्य वतते । श्रापुरपोत्तमृष्टतेतद्वियरणोपन्यासेव ति सन्दिग्यतयेद चाचाश्रीगोपेशानामेवेति तिशीयते । विद्राय तु मनगाउद्वयत् इति ।

असिन् दुम्मकसमये प॰ गहुलालसंत्यावा 'कार्यांश्यक्ष काजीदास नारावणदास द्रकाल, थी प्, पृत्य पत् थी, सुत्यपक्षीश्रेशिव्यवनदास,' हायेतेचा महायुक्त । गोस्मामिश्रीवीवनलाकाना, गोस्मामिश्रीवीवनलाकाना, गोस्मामिश्रीवीविक्यायां कार्यांग्यास्थित । स्वास्थितिवनसंत्यांना, गोस्मामिश्रीविक्यायांच्यांना, चर्चवादासंत्राच्या, गोस्मामिश्रीविद्यायांच्यांना, चर्चवादासंत्राच्या, स्वास्थितानसंत्याना, गोस्मामिश्रीविक्यायांना, चर्चवादासंत्राच्या विवादी थी ए, नद्र प्रताल हत्त्यां, स्वास्थितानसंत्राच्या विवादी थी ए, नद्र प्रताल हत्त्यांना देसाई वी ए, वर्षे प्रताल हत्त्यांना प्रताल हत्त्यांना वामामिश्रीविक्यायांना वामामिश्रीविक्यायांना विवादी वास्यायांना विवादी वास्यायां वास्यायां वास्यायां विवादी वास्यायांना वास्या

## विवरणकृतां परिचयः।

- े जारी श्रीमहक्षभाचार्यप्रदेश सम्बाह्मभिष्मोहिषयणसमेत सम्बुखते । स्त्रीयानुमहा पेमाचार्ये स मक्टीहरू हृति । आचार्याणा प्राहुभावस्तु १५३५ वर्षे वेश्वरूण प्रवादस्यो रविवासरे । तेया चरित्राहिक तु साम्प्रवायिक्वार्ताहितु मरिष्कृमिति नेह विकार । पोटशप्रवेष्यय सन्वासिनगयश्च शुर्देशसङ्ख्या भनते ।
- व प्रणम सुनित विदाय श्रीमह्रहभानाम्, श्रीमह्रोदुक्ताणानाम् । श्रीमह्रोदुक्ताणानाम् । श्रीमह्र्योद्वकाणायः पुर्वसृत्य सार्गशीयहृह्रस्यस्या १६०८ वर्षे काशीसमीरकारिकार्मे साद्वहेक्षा । वृद्धवाणायः पुर्वसृत्य सार्गशीयहृह्रस्यस्या १६०८ वर्षे काशीसमीरकारिकार्मे सादुक्ता । विद्यादाना सम्मायायाविद्यन सुन्धानि (वास्ति स्वाराक्ष्य स्वराक्ष्य स्वराक्य स्वराक्ष्य स्वराक्ष्य स्वराक्य स्वराक्ष्य स्वराक्ष्य स्वराक्ष्य स्वराक्य स्वराक्ष्य स्वराक्ष्य स्वराक्य स्वराक्य स्वराक्ष्य स्व
  - २ द्विनीय ग्रुवित विचल श्रीमद्रपुनाथानाम् । यते श्रीमद्रपुनाथात् श्रीमदिङ्कलेशस्युस्य जाना पद्ममम्पन नानिक्युक्रद्वार्द्या २६१९ वर्षे प्रदुर्युता । तेम्यी विचादान श्रीमद्रोष्ट्रकार्ये क तमिति परम्पातो हावते । तद्वते च स्साध्यिकाव्यकतीर श्रीदेवकीनन्त्रा श्रीमुवोधिनीलेलकुक्स्य

श्रीबहामाः प्राहुर्भुताः । चतुर्वलालश्रीमभ्रोहलनायवतः तेषां विनृभक्तिति निरुपमा । पोडतमन्योपरि तेषां खारवानानि रम्गोचरीभयन्ति । श्रीबहाभाष्टरश्रीमशुराष्टरीयरि तेषां व्यारवानमुपकःयते । भक्ति-दंसमिकिटेत् च तेः स्वरूतव्याप्यया समर्कृतो । श्रीवृत्तीयमनासम्बद्धमापि तेः नामचित्रकसा सर-स्वीकृत्या । तेषा भाषानाप्यं प्रवानं पर्वेते । सम्मीकानि सम्बत्तानगोष्ट्रपति स्टक्तने ।

. तृतीर्थं व्याप्यानं श्रीमोकुलोत्सवानाम् । इमे श्रीमोकुलोत्सवाः श्रीमध्यभुचानद्वितीववृत्तान्तः श्रीमोनिक्तरावाणां द्वितीवसूनवः, श्रीमासस्तानारायानामतुत्राः, श्रीमद्वदिरायाणां निकृत्यसानाः, संबद् १९३७ वर्षे न्वेष्टुकण्यानुष्यं प्राप्तृतेताः । वीदद्यानुष्योति सेवां व्याप्यानानि सिक्टित ।

४. चतुर्प ब्याच्यानं चावाशीगोपेशाणाम् । के हमे श्रीगोपेश्वरात्तिक्षेतुं नेव तत्रवतेऽस्तातिः । ययि प्रत्यात्ते कस्त्रातिः श्रीपत्रवायत्त्रवचावाशीगोपेशहतमिति विशितस्, तथापि नैवयुक्तेविति विशितस्, वागिषे नैवयुक्तेविति विशितस्, व्याचार्वाश्रीगोपेश्वरतीवृता दिकाः । यतिवत्यत्वक्षेत्रत्ये स्थावतिवत्यत्वित्यत्ति विशितस्या-व्याचार्वाश्रीगोपेश्वरतीवृता दिकाः संवत् १८१०, श्रीद्वारकेथागोपेश्यानं श्रीपत्यत्वावत् दिकाः संवत् १८१०, श्रीद्वारकेथागोपिशानां श्रीपत्यत्यानत्वत्यानां तु वृत्त । अत्रान्ते सुदितं विवरणमेय तैयानिति श्रीदुरगोपामङ्गतवद्वपत्यातात् सापासात्राव्या किश्वरते ।

५. पद्ममं विवरणं श्रीनोपेशराणाम् । इसे श्रीनोपेशराः श्रीकल्याणरायाणां सूनवः, श्रीमदारि-रायाणामयुजाः, संवत् १६४६ व्येषमुळ्ळाद्दयां मादुर्गृताः । विश्रापत्राणि पृतेषु श्रीहरिरायैः प्रेषि-ताति । विश्रापत्राणां भाषायारपानं ताळुलमेष सायदाये मण्यति । पाद्रकणामामयेन्यो मन्योपि तार्यं वर्षते, प्रिष्टिभक्तिपायां माद्मप्रितता । वर्षायं भाषा क्रिश्रिद्विष्ठणा वर्तते । तहत्यानये श्रीकोपं---पार्वितापालयास्य श्रीनोकळ्तावितः । तोष्रेशेण विवाराः कता संव्यासनिर्यर्थे ।

६. पर्छ निवरणं द्वादिगन्तित्रविश्रीमणुरगोसम्बरणानाम्। श्रीमदाचार्यतः पुरुपाणमया सप्तमी संदर्श विभूतवन्ती भावत्रवृश्कद्वामणं १७३१ वर्षे प्रोद्धताः। तेषां विदरणं प्राध्यानीतमः द्वारासुरोगकसिति प्रतिस्थाति । विदोधतमेष्यं चित्रप्रतिस्थातुसिः पुष्टिमणिसुपेति माहिकपित्रमथाः पद्यमवर्षेत्व तृत्रीयाद्वो बृष्ट्यः। यावध्याप्यं वाह्यमान्तरं वा तेषां चत्रिप्रादिकमस्यानिकात्रेव निवेशित-विति न प्रचलपति ।

अ. सतमं विवरणं काकाशीयलुभावाम् । इमे श्रीवलुभाः श्रीमध्यभुषणप्रवासुवाशीरपुनाधानः अपूर्णं विभूपयन्तः १६० १६२० वर्षं कार्तिकरूणद्वाइयर्षे पार्डुम्हाः । श्रीविक्तमधाणं वर्षान्यां सम्वर्गः । व्यक्तमध्योपति प्रविक्तमधाणं वर्षान्यां सम्वर्गः । व्यक्तमध्योपति श्रिवतिकार्यां वर्षान्याः अधिकृतिभाविक्तस्याणं वर्षान्याः प्रविक्तमधाणं वर्षान्याः अध्यापति एवः अव्याध्यापति श्राप्तिकृतिकार्याः । वर्षान्यं वर्षान्यां अध्यापति । एवः वर्षस्य विभागत्यं एवत् । प्रथमे विभागी श्रीवर्षान्यः । वर्षान्यं विभागति अध्यापति । वर्षान्यं वर्षाम् । वर्षान्यं विभागति स्वर्णान्यं । वर्षान्यं वर्षस्यवर्ण्याः विकार्यः । वर्षान्यं वर्षस्यवर्ण्याः विकार्यः । वर्षान्यं वर्षमान्यं वर्षस्य नवसाक्षे प्रयापति । वर्षान्यं वर्षस्य नवसाक्षे प्रयापति । वर्षान्यं वर्षस्य । वर्षस्य नवसाक्षे प्रयापति । वर्षस्य वर्षस्य । वर्षस्य वर्षस्य वर्षस्य नवसाक्षे प्रयापति । वर्षस्य वर्षस्य । वर्षस्य वर्षस्य वर्षस्य । वर्षस्य वर्षस्य वर्षस्य । वर्षस्य वर्षस्य । वर्षस्य वर्षस्य । वर्षस्य । वर्षस्य । वर्षस्य । वर्षस्य । वर्षस्य वर्षस्य । वर्

८. अष्टमं विवरणं श्रीपनश्यामतनयवावाधीगोपेशानामेव । इमे श्रीगोपेशाः श्रीमध्युत्तवानां सामायुक्तश्रीवनश्यामानां सुनवः। पोडशास्त्रवेषां नहवनेत्रां देशक दरवते । ताकृतिन्तिरोपछक्षणीववरणं व्यपुत्तेवासामिः प्रवृतितः । भावपद्वकृत्वपद्यामानं १९५२ वर्षे प्रापुत्रेताः । अवस्थितः । अवस्थानिरुक्तश्याने अधिवरणानि प्रवृत्तियाने, प्रवान्येव मसिद्धानि, सर्थापे प्रवाद्यत्वेव ।

वानमातिर्वकार्याति अदिविराणांति प्रवर्धिक्रियले, एतान्येव मिरेखाँनि, तथापि पूतावस्त्रेव विदरणांति, तैवाधिकानीति नैव दाच्यते वरतुसम्बास्तिः । अयो यति अम्ब्रामुखि संस्वास्त्रिणेरमारूव्यात्ते केपाक्षित्रसाद्वानुभावानां पुलकराद्वद्वे विदेश चेत्व, तदा ते कृषया यदि तद्कारसकार्यः त्रेवविराणीना, तदा तदि सोचकारं स्त्रीकृत्य सुविष्याताः । प्रार्थयानदे च विद्वांतः अक्षादेगां प्रार्थमां कृपया व्हाकृत्य सम्प्रदासदेशे केष्ठे स्त्रीवर्यं च सारकविद्यादाया । स्वार्यमध्ये व

## नवल विशेष.

ગત ઉપયુકાલતી રહ્યામાં શોરાષ્ટ્રમાં આવેલા જૂનાગઢમાં શ્રીદામોદરજી તથા શ્રીમદન મોહ-નવાવજના મિદ્દરશ્ય હસ્તિવિખિત પુસ્તક સપદના દર્શનની લાબ ભગવહર્મમરાયજ રા રખુંગેડકાસ વૃન્દાવનદાસ પટવારી તથા રા રખુંગેડદાસ શ્યામજની સહાનુબૃતિથી મળ્યો હતો મારી સાથે ચાર પાચ સન્મિત્રો હતા જેથી સ્વાંના મદિરમાં વિવાન થવે સોપ્રદાધિક બધોમાના હસ્તેવિખિત પુસ્તકોનું નિરીક્ષણ કરવાનો અપૂર્વ લાબ પ્રશુપ્રાથી મળ્યો થણી વાર બે શ્રવ કહ્યું કે જુનાગઢમાં દેવકીનન્દનલાલાને લાં શ્રીમહાપ્રજીની શ્રીમહૃલાગવત ઉપર પ્રકટ કરેવી શરૂમ ટીકા છે એ સ્ટ્રેપ ટીકાતા દર્શનનું અહેલાગ્ય પ્રાપ્ત કરવાની ઉરકા માને બહુ વાર થતી, પરના એ ઉડકા શાંત કરવાની પ્રસ્તુ અલાપિ પર્યના ગળેલો નહિ સ્ત્રા સમા અલાપ પર્યન છોલો નહિ સ્ત્રા સમા અલાપ પર્યન સ્ત્રા માને પ્રસ્તા અલાપિ પર્યન ગળેલો નહિ સ્ત્રા માને પ્રસ્તા અલાપે પર્યના અલાપે પર્યાસ સમા સ્ત્રા પ્રસામાન સ્ત્રા સ્ત્રા પ્રસ્તા હતા પ્રસામ સમા સ્ત્રા પ્રિકા દર્શન થયા પરન લખ્ન પ્રસામ પ્રાપ્ત સાથે પ્રસામ સ્ત્રામ હતા હતા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રામ હતા લખ્ય સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્ર પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રામ હતા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રામ હતા સ્ત્રા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રામ હતા સ્ત્રા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રામ હતા સ્ત્રા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રામ હતા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રા સ્ત્રામાન સ્ત્રા સ્ત્રા પ્રસામ સ્ત્રાન સ્ત્રાન સ્ત્રામ સ્ત્રામ સ્ત્રામ લા સ્ત્રામ સ્ત્રામાન સ્ત્રામ મહામણું ભી શ્રીમહ્લમાં વતા સમયે સુદ્રમ દીકાના દશનનું સૌલાય તો અમને પ્રાપ્ત ન શ્રુપુ પરનુ શ્રીદરામસ્કર્મના આરલના વિશેક પતનું દર્શન શ્રુપુ પરનું ઉત્ત પુસ્તકસંશહં નું સાંગ્રેપાગ નિરીક્ષળ કરવામાં અને તેની સૃચિ તૈયાર કરવામાં અન્ય નવન વિશેષ પણ ભલ્-વામાં આવ્યું ઉત્ત સરહમાં શ્રીસુંભીષિનીની જાતી સુન્દર પ્રતો વિરાઝ છે, તથા તે ઉપરતો પ્રકાશ શ્રીપુરુષોત્તમાં આવે સારે છે પરન્તુ ત્યા પણ દશ્યમસ્ક્રધની સાત્ર હેખ છે, પ્રકાશ નથી નિયધ ઉપર પણ આવરુલ્લામાદિની પ્રતિભો છે શ્રીમદ્વશાય ઉપરુ ક્રાસીય શ્રીમિરિપરંજનું વિવરણ તથા મરીસિકારિત બિના અન્ય કાઈ નથી વેદશ મત્યનું સાહિત સારા પ્રમાણમાં છ અમે પ્રકાર કરેલા દ્વાદય વિવરણ સ્વીપદ્ધિત રેતાફલમાં બે વિવરણ નામરહિત હતા તેમાં અને પ્રકાર કરેલા દાદય વિવરણ સીપદ્ધિત્રસ્થમપ્રમુશ્વરણના ચતુર્ય પુત્ર શ્રીમેકુલતાયજનું છે એમ મને એએશ્રુપીત શ્રીસર્વોત્તમજની લતી દીકા વાચતા માલુમ પણ હતું પરના શ્રીપુર્વન ક્ષેત્ર પ્રસ્તા પણ કર્યુદ હર્યું દિવરામાં દેવ જનાયાયના પ્રાપ્ત પણ હતું પરના શ્રીપુર્વન અમ મન અઆસાન લાલાપામાં આ દાકા વાલાના ત્રાલુમ પછું હું પરન્છું સાધુન્ પોતાસ્થ્રીના પણ પુરિત દરેલ વિવાસ હોતું તે ભૂનાપ્રતાન પુર્વતક્ક્ષેત્રસ્થી માના પાસે છે ઉક્ત નિવરસુના કર્તા શ્રીમધુરાનાથાત્મન શ્રીહારેકેશછ મહારાજ છે એ વિવરસુનો અન્તિમ ભાગ કાર્યક સુરિત હતો તે આ પ્રકારે છે—સાવસંધિ સ્ટેપ્ટર્મ ? અદર્હે આપ્ર વાસ્યું— જાગારિસ્પામાં સવસે મોસ્સ દ્વારા માનાસ્થિત્સાનાવત્તાને સુ શ્રીમોલીસ ત્યારમો સ્ટલ્ય પ્રકારમાં સ્ટલ્ય કૃષ્ટિયાર્થ પ્રચારિક સ્ટલ્યાર્થના સ્ટિસ્ટર્મ ક્લ્યું સ્ટલ્યાર્થના સ્ટલ્યો

श्रीवक्रभप्रभोनीसोचारणात प्राप्तवद्विता ।

विचारिता संवाप्येपा पूर्वेहीकानुसारत ॥ । ॥

दनिश्रीतोस्वामिमधुरानाथात्मजद्वारिकेशकृतसेवाफलविवृतिमकाश समाप्त ।

બીજુ આ શ્રીફારિકેશજ મહારાજના અને યોગિશાગોપેશ્વર્જીના વિત્રના એક્જ પત્ર ઉપર દર્શન કર્યા, અને શ્રીદ્વારકેશજના અમુક પુસ્તકો ઉપરના હસ્તાક્ષરના પણ દર્શન થયા તે ઉપરથી પને હવે લાગે છે કે સન્યાસનિર્લુયમા અપેલી ચોથી ટીકા ચાચાશ્રીગોપેશ્વરજના કહેતા હોય એમ સભવ હોવાથી ઉક્ત દીકા યોગિશીમોપેશ્વરજીની છે એમ હવે મારી મિતિ છે

મૃલચન્દ્ર તેલીનાલા.

## श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवह्यभाय नमः

# श्रीमदाचार्यचरणकमळेभ्यो नमः । संन्यासनिर्णयः ।

पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थे परित्यागो विचार्यते । स मार्गिष्ठतये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विशेषतः ॥ १ ॥ कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां कलिकालतः । अत आदी भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वादिचारणा॥ २ ॥ श्रवणादिप्रसिद्धार्थं कर्तव्यश्चेत् स नेष्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥ अभिमानावियोगाच तद्वमैश्र विरोधतः। गृहादेषीयकत्वेन साधनार्थे तथा परि ॥ ४ ॥ अग्रेपि तादशैरेव सङ्गी भवति नान्यथा। खयं च विषयाक्रान्तः पापण्डी स्यात्तु कालतेः॥ ५ ॥ विषयाकान्तदेहानां नायेशः सर्वदां हरेः। अतोत्र साधने भक्ती नैव लागः सुलावहः॥ ६॥ विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते । स्वीयबन्धनिवृश्यर्थे वेषः सोत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥ कौण्डिन्यो गोपिकाः प्रोक्ता गुरवः साधनं च तत् । भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥ विकलत्वं तथाऽस्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्येवं वर्तमानस्य वाधकाः ॥ ९ ॥ सुलरोके स्थितिज्ञीनात् संन्यासेन विशेषितात्।

भावना साधनं यत्र फर्लं चापि तथा भवेत् ॥ १०॥ १. प्रदुश्यभेमिति पाटः । २. वामत इति पाटः । ३. सबैभेति पाटः । तार्ह्याः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येय न संदायः। बहिश्चेत प्रकटः स्वात्मा बह्रियत प्रविदेशियदि ॥ ११ ॥ तदेव सकलो बन्धो नाशमिति न चान्यथा। गुणास्त सङ्गराहित्याजीयनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥ भगवान फलस्पत्वानात्र याथक इप्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न कर्नव्यं दयालुने विरुध्यते ॥ १३ ॥ दर्रुभोयं परिखागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा । ज्ञानमार्गे तु संन्यासो विविधोपि विचारितः॥ १४॥ ज्ञानार्धमत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मशर्तः परम् । जानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः करौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापिकत्वं भवेदापि तसाउद्याने न संन्यसेत् ॥ १६॥ सत्तरां कलिदोपाणां प्रयत्तरवादिति स्थितंम् । भक्तिमार्गेषि चेद्दोपस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७॥ अत्रारम्भे न नाकाः स्याद दृष्टान्तस्याप्यभावतः । खास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वाधः केनास्य सम्भवेत ॥१८॥ हरिरम्र न शकोति कर्त्वे वाघां क्रतोपरे। अन्यथा मातरो बालाब स्तन्यैः पुपुपः कचित् ॥ १९॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोहपिष्यति । आत्मपदः प्रियश्चापि किमर्थं मोहयिष्यति ॥ २०॥ तसादक्तप्रकारेण परिवामो विधीयनाम । अन्यया अइयते खार्थादिति मे निश्चिता मतिः ॥२१॥ इति कृष्णप्रसादेन बहुभेन विनिश्चितम् । संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत् ॥ २२ ॥ इति श्रीमद्वलमाचार्यचरणप्रकटितः संन्यासनिर्णयः समाप्तः।

श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवहुभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः।

### श्रीमद्रोक्कलनाथविरचितविवरणसमेतः ।

नमामि तातचरणान् स्वीधानां सर्वकामदान् । यैः कृतः स्तामिधानार्थः प्रकटः कृषया मयि ॥ १ ॥ विकासः सक्त प्रतिसायितसः प्रकितन्त्रे तरेनसम्हः सर्व

खमागांवपरिलाग वकु परिलागविचार प्रतिजानते, तकेतुमाहुः पश्चात्ताप-निवृत्त्पर्थमिति ।

पश्चात्तापनिष्टुस्वर्थे परित्यागी विचार्यते । स मार्गेद्वितये प्रोक्तो भक्ती ज्ञाने विद्योपतः ॥ १ ॥

मेक्तिमानीयपित्यानेतरसंपदार्थोन् विचार्य त्यापविचारामावजनितस्वपशातापतिवृद्धयं मक्तिमानीयपित्यानिवारमारमन्ते पश्चात्तापतिवृद्धयं मक्तिमानीयपित्यानिवारमारमन्ते पश्चात्तापतिवृद्धयं मक्तिमानीयपित्यानिवारमारमन्ते पश्चात्तापतिवृद्धयं यः परित्यागः स विचार्यते, न तु विधीयते, विधाने विभिग्नेपत्वमानयेतेति
स्थितन्त्रेयत्व तु उक्त किचार्यते । स्वरूपत सामनतः फल्तश्च तस्य विचारे
परित्यानासानात्मात्त्यद्व्यमानीयस्य स्वविचार्यमाणस्य च तारतम्बन्नापनार्थमन्त्यमानीयम्याद्वः
स प्रामिद्धत्यये इति । मार्गद्वययेतानुः भक्तो मयीदापुष्टिमेदिमानमक्तिमानी ।
मर्यादामक्ति श्रीमद्धस्वप्रयेन मनवता 'मदर्थेशिरित्यागो मोगस्य च सुरस्य च । इष्ट
स्त द्वाता गत्ये बद्धत तपः' इति सागो विशेषतः मोक्त । पृष्टिमक्तिमानी सम् मण्डद्रमण्डनामिर्ति 'सन्त्यन्य सर्विषयप' निति । वद्यीव्यामेव चतुर्याच्याये ता
प्रस्ये 'एव मदर्योज्जिते'स्य विशेषतस्याग गोक्त । (मन्मयताप्यविशेषण स्वागकथनाद्वभयोस्तानां साम्यमद्याति चेत्, अत वदामः। यद्यपि मगीदामिक्तिपत्तिमानकथनाद्वभयोस्या रह्यप्रीप्रमानीममक्तिस्त स्वानिक्रणे 'एव मद्योज्जित्योनेवद्याना'
प्रस्तपन्तयोभयोय रह्यप्रीप्रमानिमानक्तिस्तानिक्रणे 'एव मद्योज्जित्योनेवद्याना'

३ पश्चात्तापलरूपमातुः भक्तीति । भक्तिमार्गे च पदार्थपरिलागादिवरसर्वपदायाना परिलाग इत्यर्थे । तथा च क्षीकेकपदार्थपरिलागी विचार्यत इति भिक्कप । ३ नन्बिलारभ्य पैदितस्येलम्त विवरण गीपरुभ्यते तुत्रभित् ।

मिस्युक्तं, तथापि मर्यादार्भक्तमार्गे लागस मदर्थित्वं यदुक्तं, तत्स्वप्राप्यभिप्रायेण, न तु स्वाभिक्विपतिसिद्धाभिप्रायेण, तन्मार्गे तस्वासम्मावितस्वात्, पुष्टिमार्गीयमक्तस्वरूपनित्रपणे 'एवं मद्योंज्ञितकोक्तेदस्वाना'मिति लोकवेदस्वपित्याग उक्तः । तत्र यविष स्वपदेन ज्ञात्यर्थीत्यान उच्याने, तर्नेतासां ज्ञात्वर्थपित्यागस्य ण एव स्वित्याञ्यस्यानित्तर्वत् त्याच्यास्यानोक्तित्वमात्रयः। यथा श्रवति । व्यामाननित्वर्देहानामात्यवागोऽसम्मावितः, तथाच्यास्यानोक्तित्वमात्रयः। यथा श्रवती 'आस्तने वे कामाय सर्वं प्रयं मवतीति । यज्ञ व्रिवस्वं तक्षात्योगित्वकान्यः । यथा श्रवती 'आस्तने वे कामाय सर्वं प्रयं मवतीति । यज्ञ व्रिवस्वं तक्षात्योगित्वकान्यः प्रतातां यदात्सनि व्रिवस्वं तक्ष स्वात्मत्वेतः, किन्तु स्वात्मनो भगवतः प्रीतिजनकहेतुत्वेन । अत एव भगवदिमलनद्वायामात्मनोऽ- जुपयोगं ज्ञात्वा न मण्डनादिसुरस्कारस्वासाम्, उपयोगसमय एवास्त्युरस्कार इति नात्मनः स्वान्यतः प्रिवत्वम्, किन्तु भगवदुपयोगित्वेनेत्ययमेवात्मनस्त्याम् इति श्रुद्धपृष्टिमार्गीयस्वामस्य मर्वति स्वान्य वित्याना स्वान्यमित्वयाच्या हति श्रुद्धपृष्टिमार्गीयस्वामस्य नित्याव्याः वितस्त्वा वित्याचा । ) ज्ञाने ज्ञानमार्गेपि विशेषतः प्रोक्तः । स च विशेषो 'यदहरेष वित्येत्वरहरेष प्रयत्नेदिति श्रुस्व विविदिपाविद्वद्वेदराभ्यां च तन्त्रास्व निक्तित्वित्वत्वेत्वर्वास्य विविदिपाविद्वद्वेदराभ्यां च तन्त्रास्व निक्तित्व इति विदेष्या विविदिपाविद्वद्वेदराभ्यां च तन्त्रास्व निक्तित्व इति विद्वाया । १ ॥

कर्ममार्गस्यापि मार्गान्तःपातात् तत्रापि परित्यागत्राप्तिमाश्रङ्का निपेधन्ति कर्ममार्गे न कर्नव्य इति ।

कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां किलकालतः । अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वादिचारणा ॥ २॥

तत्र 'यावजीवमिष्रहोत्रं जुहोती'ति विधिना संन्यासप्रहुणस्यानयस्पराहतत्यात् । यवप्यासुपश्चत्यां भागश्चतुर्याश्रमेण नेय इति कुत्रचिदुक्तं तत्रापि निवेषमाहुः सुतरामिति । अस्यायमर्थः । कठिदोपेण मतुष्याणामस्परामध्येत्रचादासुश्वर्यद्विभागास्यातिवराव्यासलादाशमपर्यास्य चातिकश्चराध्यस्य निवित्तः सुनरां
कठिकराञ्च इत्युक्तम् । एवं ज्ञानमार्गे परिस्यामस्य कर्तव्यक् निक्तप्य वश्येव कर्ममार्गे
सोपपविकमकर्तव्यत्वं च निक्ष्प्य भक्तिमार्गे तस्य कर्तव्यक्रकारिवचासारमन्ते अत्त हति ।
यतः प्रकारभेदेन पूर्वं मार्गहर्येषि कर्तव्याकर्तव्यमेदेन परिस्यागो यद्यपि निर्दिष्टस्वापि
विचारामम् पूर्वं भक्तिमार्गस्योदिष्टस्वादन्तः कारणादादौ प्रथातः मक्तिमार्गायपरिसागस्य
प्रमावनास्य विचारणा विचारः क्रियत इत्यर्थः । विचारणा च कटा कर्तव्यः, कर्यं

मक्तिमार्गे श्रवणादिसाधनसिद्ध्यर्थं कर्तव्यपक्षं निराक्तुर्वन्ति श्रवणादिप्रवृत्त्वर्थमिति ।

१ प्रशेति पाटः । २ मर्यादाप्रश्चिमार्गीयस्वायस्वेति पाटः ।

श्रवणादिमग्रुस्यर्थे कर्तव्यत्वेन नेप्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात्साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥

> अभिमानान्नियोगाच तद्धर्मेश्च विरोधतः । गृहादेषीधकत्वेन साधनार्थे तथा यदि ॥ ४॥ अग्रेपि तादशैरेव सङ्गो भवति नान्यथा ।

खयं च विषयाक्रान्तपापण्डी स्यानु काछतः॥ ५॥

कृतस्यापि त्यागस मुख्यफठासाधकत्वाद्भक्तिगार्गविचारे पापण्डित्वमेवेत्यत उक्त स्व**यं** चेति । विषयाकान्तपापण्डीसत्र कर्मधारयः । तुशुन्देनापापण्डित्वपक्षनिरासः ॥ ४॥ ५॥ यद्यपि दुःसंगो भावस्थितो घाषकस्त्रयापि भावस्थित्यर्थमेवोपकमाद दुःसंगेपि

कदाचिद्भावस्तिष्ठेदिति पक्षनिराकरणमाहः विषयाकान्तदेहानामिति ।

विषयाकान्तदेहानां नावेदाः सर्वदा हरेः।

अतोऽत्र साधने भक्ती नेव त्यागः सुखावहः ॥ ६ ॥

विषयाश्रश्चरादिसर्वेन्द्रियविषयाः रूपरसादयस्तैराकान्तः व्याप्तः देहो वेषां तेषां सर्वदा हरेरावेदाो न भवति । यत एते प्रकारा वाधका अतः अत्र साधने अक्तौ साधनरूपभक्तिमार्गे मित्तरापनार्थ त्यागः सुरुपावहो न, पुरुपार्थसापको न भवतीत्वर्थः । एचकारेण सर्वोत्तमा पुरुपार्थासापकत्वमुक्तम् ॥ ६ ॥ तर्हि भक्तिमार्गे त्यागकथनस प्रयोजनाभावाद्वैयर्थ्यमायातीति चेत्तत्र प्रयोजनमाहुः

विरहानुभवार्थमिति ।

विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते । स्रीयवन्थनिष्टुत्त्यर्थे वेषः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥

नतु विरहस्य संयोगपूर्वकत्वात् साम्प्रतं तस्यामावात् कथं विरह इति चेत् , सत्यम् , वक्ष्यमाणपरित्यागस्य पूर्णप्रष्टिमार्गीयमगुबद्धावानन्तरभावित्वेन तरपूर्वदशायां भगवत्त्वरूप-सेवनस्यावस्थकत्वात्तत्र भावपूर्वकशीसुखदर्शनतत्तदङ्गसर्थाजनितसङ्काभिकाषाया अतिप्रद्वार त्वेन तच्छान्त्यभावजन्यस्वात् सङ्गमपूर्यकत्वं विरहस्य भगवदिरहस्यानुभवः निरन्तरं तद्भावापत्तिस्तद्र्यं तत्तिद्भयंमित्ययः । तेन शुद्धपुष्टिमार्गीयपूर्णमाववान्धिकारीति ज्ञापि-तम् । तादशस्य सर्वोत्मभाववद्भक्तसम्बन्धिरासादिठीठाविचारस्यावश्यकत्वेन तस्याश्र परम-फठत्वेन खस्यापि तन्मार्गीयत्वेन तत्फठोत्कटाभिठापया साम्प्रतं तत्पूर्वभावात्तत्पुरक-स्याधना दर्शनावभावाद्विरहस्यावश्यकत्वम् । गृहस्थितौ गृहस्यितानां तद्भाववैजात्यात् तत्सहस्रोतद्भावनाशकत्वेन तदनुभवाभावाहृहत्यागसावश्यकत्वम्, तस्य परित्यागज्ञापनार्थ वेषकल्पनमाहुः स्वीपेति । स्वीपाः भाषीपुत्रादयस्तकुतो बन्धः, लागे प्रतिवन्धः, तन्निष्टुन्त्पर्थे वेषकल्पनम् । स वेषः अन्न अस्मिन्मार्गे प्रतिवन्धनिवृत्त्वर्थमेव । न चान्यथा, अन्यप्रयोजनार्थं न भवतीलर्थः । यथा मर्यादामार्गीयचतुर्याश्रमपरिग्रहहेतुत्वे-नावश्यकत्वाय वेपकल्पनं तयास्मिन्मार्गे न भवतीत्वर्थः ॥ ७ ॥

मार्गद्वये परित्यागाविशेषेषि मार्गभेदनिरूपणार्थं परित्यागनिमत्तं वेपकल्पननिमत्तं घोक्त्वा गुरूत् साधनं च निरूपयन्ति कौण्डिन्यो गोपिका इति ।

. कौण्डिन्यो गोपिकाः प्रोक्ता ग्रुरवः साधनं च तत् । भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८॥

Ŀ

कौण्डिन्य ऋषिः अनन्तन्नतप्रस्तावे निरूपितः । गोपिकाः प्रसिद्धा इति न प्रकारिवरीपोक्तिः । वयिष कौण्डिन्यस्य मर्थादामाणिय्त्तेनित्माणीदान्तित्माणीयदेष्ट्रस्यसम्मवाद्भुदस्यं न सम्भवति, तयापि दत्तात्रेयवस्त्वयैत्ययोपपोणितत्वद्भिशिक्षणेनोपदेष्ट्रस्यसम्मवाद्भुदस्य । सुरुपादित्य यय गुरुरुपादित्य कौण्डिन्यस्याप्यनन्तगुणश्रवणेन तिम्तनातिंनितिवित्रयोपमावजितिविक्वन्येन च प्रशायोत्येष्यि श्रक्षकरणास्तद्भा तत्यासदितमार्गीयत्यागस्य चैतावद्भीसाम्यास्त्रीण्डिन्येषि गुरुत्यक्षयनम् । गोपिकानामप्युपदेष्ट्रस्यामार्विष तन्माणेमकर्यनेन तद्भावादुरुपायपणिन च द्वहत्य' इत्यनेन विर्देण गृहत्यामाणि
गुरुत्वम् । गुरुत्युनस्ता सायनमाद्धः स्तापनमिति । यद्भे वश्वमाणं तस्तापनमित्यर्थः ।
तद्यादुः भाव इति । स्वस्मिन् गोपिकामावाद्यस्तावन्या विद्धमावस्य साथनस्त्रनिष्टम्, अन्यद् दानवतादिकमपि सायनस्तेन नेष्टमित्यर्थः ।। ८ ॥

नन्वेतद्भावापस्यनन्तरमाध्यवस्थाया सुद्धिविपर्पासहेतुत्वेन दुःसहेतुत्वेन च प्राकृत-त्वमित्यासङ्गां तङ्कावस्वरूपनिरूपणेन परिहरन्ति विकलस्विभितादिना ।

विकलत्वं तथास्यास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य वाघकाः ॥ ९ ॥

िषकलत्यं वैक्रव्यं तथा तद्धदेय अखारथ्यं कुत्रापि खाल्यामावः मक्कृतिर्वित्रयोगमावस प्रकृतिः खामाविको धर्मः माकृतं र्हिनिकं न मवतील्यः। हि दुक्तश्चायमः। यत्रेकादद्ये श्रीमदुद्वयध्येन भगवता अद्धानिक्रपणप्रस्तावे आध्यासिकश्चद्धादीन्तं प्रमुक्तं तिरूप्तं प्रात्तेकाद्वये श्रीमदुद्वयध्येन भगवता अद्धानिक्रपणप्रस्तावे आध्यासिकश्चद्धादीन्तं प्रमुक्तं तिरूप्तं पातिक्वयायां तु निर्गुणे तिरूप्तं प्रमुक्तं तिरूप्तं निर्मुणे तिरूप्तं निर्मुणे तिरूप्तं निर्मुणे विद्याप्तं निर्मुणे विद्यापत्रं विद्यापत्रं निर्मुणे विद्यापत्रं निर्मुणे स्वतं विद्यापत्रं निर्मुणे स्वतं विद्यापत्रं निर्मुणे स्वतं विद्यापत्रं निर्मुणे स्वतं स्वतं स्वतं प्रमानक्तं निर्मुणे स्वतं निर्मुणे स्वतं स्वत

१ छीकिको भाषो न भवतीखर्यः ।

3

न तत्त्रद्रपत्विमिति सर्वमैनवद्यम् । एताद्यवस्थापत्त्यनन्तरमपि व्यावद्वारिकज्ञानलीकिक-विवेकादिगुणसत्तेषि को विरोध इति चेचबाहुः ज्ञानमिति । ज्ञानं मर्यादौमार्गीयं गुणास्तन्मार्गीया एव मनःस्वास्थ्यहेतुरूषाः । तस्य पूर्वोक्तमक्तिमार्गीयमाववतः एवं वर्तमानस्य पुर्वेक्तिकृत्यादिभावपूर्वेव स्थितस्य, बाघकाः रसातमये फले वा पूर्वेक्तिः भावनाडाकत्वाद्यतिवन्धकाः ॥ ९ ॥

नज मार्गद्वयेपि त्यागस्याविशेपात्कथं ज्ञानमनःस्वास्थ्यादीनां ज्ञानमार्गे साधकत्वं भक्तिमार्गे वाषकत्वमिति श्रद्धानिरासाय फलमेदेन समाधानमादुः सत्यलोक इति ।

स्वलोके स्थितिज्ञीनात संन्यासेन विद्योपितात । भावना साधनं यद्य फलं चापि तथा भवेत् ॥ १०॥

सत्यस्रोके बहारोके 'वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्था' इति श्रुती ज्ञानसुक्तसंन्यासिन एव ब्रह्मलोकस्थित्यनन्तरमेव ब्रह्मणा सह मोक्षनिरूपणाद्वह्मलोकगती ज्ञानसीय मुख्यत्वा-न्मनःस्वास्थ्यव्यतिरेकेण ज्ञानस्थैर्यामायाज्ज्ञानमनःस्वास्थ्यादीनामेव फलसाधकत्वम् । भक्तिमार्गे साक्षात्परुपोत्तमसम्बन्धसेव फलत्वात्तस्य 'रसो वे स' इति श्रत्या रसात्मक-त्वात रसस्य च भावात्मकत्वात्तत्सम्यन्धे पूर्वोक्तविप्रयोगरसात्मकभावसीय साधनत्वात ञ्चानमनःस्वास्थ्यादीनां तद्वावरूपसाधननाशकत्वाद्वाधकत्वमित्यत आहः भावनेति । श्रच्य सक्तिसारी ॥ १० ॥

एवं मार्गद्वयेपि प्रकारमेदेन साधनफठे निरूप्य ज्ञानमार्गे फलप्राप्ती विलम्बहेतं भक्तिमार्गे विरुम्याभावहेतुं च ज्ञानमार्गे प्रकारकथनेन भक्तिमार्गे दृशान्तकथनेन चाहः ताह्या इति ।

तादशाः सत्यलोकादौ तिष्ठन्त्येव न संशयः। बहिश्चेत्प्रकटः स्नात्मा बहिवत्प्रविशेखदि ॥ ११ ॥ तदैय सकलो बन्धो नाशमेति न चान्यथा ।

ताह्याः शंन्यासयुक्तज्ञानिनस्ते सकामनिष्कामभेदेन सत्यस्त्रोकादौ महास्रोकादौ ति-छन्त्येच । संन्यासाश्रमग्रहणमात्रेणैय सलाठोकस्थितिपक्षनिराकरणार्थं न संदाय इत्युक्तम् । सत्यकोकादाविस्य तद्धणसंविज्ञानो बहुबीहिः। तेन निष्कामानामेव सत्यकोकस्थितिः, स-कामानां लोकान्तरेपि स्थितिरिति ज्ञापितम् । एवकारेण सत्यलोकस्थितौ गुक्तिविलम्बे च हेतु-रुकः। तत्रोपपतिः। 'त्रक्षणा सह मुन्यन्त' इति वाक्याद्रह्मणः द्विपरार्घावसायित्वाचावसर्यन्तं मुक्तेरसम्भवात्स्थितरावश्यकत्त्रज्ञापनार्थमेवकारः । ज्ञानमार्गे विरुम्बहेतुं निरूप्य भक्तिमार्गे द्धान्तेन विठम्याभावहेतुं निरूपयन्ति । तत्र द्यान्तमेवाहुः बहिरिति । बह्विबदिति कयना-दारुस्थितविह्नदशन्तोभिषेतः। तत्र प्रकारः। यथा दारुणि विश्वमानस्य बहेर्दारुसंयोगे सत्यपि

१ सर्वमनदातमिति पाटः । २ संकिकमिति पाटः । ३ सखज्ञानयुक्ता इति पाटः ।

न दाहदहनयोग्यलं, यदा मधनेन तत एव घहिः प्रकटीमृय पुनस्तेन सह सम्यघ्यते, तदा सम्यन्धमात्रेणेच दारुलनिवृत्वा दारुणोशित्वसिद्धिस्त्रया मक्तहृदये विद्यमानत्वेपि गयने-नाभित्राकटायद्विगाडमावेन भावात्मकतया बहिःशाकट्ये सति पुनरन्तःसम्बन्धः, तदा सम्बन्ध एव फलसम्बन्धहेतुः प्रतिबन्धं द्रीकरोतीति फलस रसात्मकत्वेन तदनुमबहेतु-रसास्पकतां सम्पादयतीति एतव्यकारातिरिक्तसेतत्फठसापकत्वामावायमुक्तं न चान्यये-ति । एवमस्मिन्मार्गे विलम्बामावोपि सिद्धः ॥ ११५ ॥

नतु पूर्वोक्तविगादभावस साक्षासद्भाभावद्वेतुत्वेन सङ्गार्थं सरूपानुसन्धानस्थाव-व्यकत्ववद्वणानुसन्धानसाय्यावस्यकत्वेन साक्षात्वरूपेण स्वास्थ्यद्वेतोरसम्भावितत्वाद्वणे-रेव कथं स्वास्थ्यमिति चेत्तत्राहुः गुणास्त्विति ।

# गुणास्तु सङ्गराहित्याज्ञीवनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥

गुणानां धर्मेरूपत्वाद्विप्रयोगस्य संयोगाभावहेतुत्वेन तदतिरिक्तस्य स्वास्थ्यहेतोरमा-वास्कृत्रचिद्तितापेनाश्रयामावाजीवनातुपपत्या गुणैरेव जीवनसम्पत्तिरिसत उक्तं जीव-नार्थे भवन्तीति।यया 'तंव कथापृत'मिलत्र।हि सुक्तशायमर्थः।परमानन्दविरहेजीव-नाञुपपत्ती परमानन्दगुणानामेव जीवनत्तम्पादकत्त्वगुचितमित्यर्थो हिशन्देन घोलते । तेन गुणानां यथाकयिष्ठिवनमात्रसम्पादकत्वं, न तु खास्थ्यहेतुत्वमि । तुशन्देन सहाति-रिक्तपर्यः स्वास्थ्यपक्षो व्यावर्तितः । अथवा, नतु भगवद्विप्रयोगस्मातिष्रसुरतापात्मकस्त्रेना-सद्धत्वारक्षणमात्रमपि प्राणस्थित्यसम्मवस्यभाववत्त्वात् कुत्रचित्तरकालमेव प्राणस्थित्यदर्शनम् यया द्विजपल्याम् । कचित्तयात्वेपि प्राणस्थितिदर्शनमिति कथमेकस्येव स्वभापविपर्यासेन कार्यद्वयकर्तृत्वमिति चेत्, सत्यम्, तस्य स्वभावविषयीसाभाववन्त्रेषि यत्र शीप्रं मनसो भगवहणप्रहेंगेन व्यासिक्षामावस्तत्र शीर्म पूर्वोक्तसकार्यकर्तृत्वम् । यत्र भगवदिच्छ्या श्चीयं तहण्य्यासङ्गस्त्रत्र गुणानां ताहरमावेषि जीवनैकस्त्रमावत्वेन तत्स्त्रभावत्वदेव प्राण-खितिस्विभिन्नेसोक्तं गुणास्त्विति । नगु ठोके गुण्यपेक्षया गुणानामत्यसामध्यैवत्वदर्शनात् क्यं पूर्णानन्दरसारमञ्जुरुभोत्तमविरद्दस क्षणमात्रमपि प्राणिश्वतिविरुम्यासहिष्णोत्त-च्या द्वारा स्थापना कर्य प्राणस्थितिहेतुलमिति चेत् , ससम् । यद्ययन्यत्र गुण्यपेक्षया राजानामस्यसामर्थ्यमस्येव, तथाय्यन साक्षास्त्रस्योत्तमस्याचिन्सानन्दर्ग्णस्य रहुणेश्वयैतम्य ग्राणानामस्यसामर्थ्यमस्येव, तथाय्यन साक्षास्त्रस्योत्तमस्याचिन्सानन्दर्ग्णस्य रहुणेश्वयैतमय-श्रस्य ग्राणा अपिताध्या एवेति मन्तव्यम्, गुणगुणिनोरेकरुपत्वात्, अन्यया तद्विप्रयोग-बच उन वार्यान्य । अत्य प्रवास । इति । अत्य एव व्रजसीमन्तिनीमि 'स्तव कयासूत' द्शायां गुणानां जीवनसम्पादकृषं न भवेत् । अत्य एव व्रजसीमन्तिनीमि 'स्तव कयासूत' ५ ताला राजाना जानका मान्या । स्वापाः ान्यालाय् अभ्य न्यून्याच्याः निरूपितम् । यदि खरूपतुल्यल् गुणानां न ययेतिह् स्वसमान्यः जीवनमेद न ययेत् । तस्मा-स्युक्पोत्तमगुणानां गुणितुन्यस्तमेव, न तु न्यूनत्वमपि। तथापि गुणगुणिनोरेतायान् विशेषः ।

९ सबोगेति पाट. । २ श्रवणेति पाटः ।

यथा गुणिसम्बन्धेन विप्रयोगजतापनिवृत्तिपूर्वकं सर्वेन्द्रियाप्यायनपूर्वकं च परमानन्दातुमवेन स्वास्थ्यं, तथा गुणैर्न सम्पद्यत इति तेषु गुणस्वकथनम् । एतदेव मनसि फ्रत्वा श्रीमदाचार्य-रुक्तं गुणास्त सङ्गराहित्यादिति । सङ्गराहित्यं नियोगस्कृतिः । नतु कथं कुत्रचिच्छीप्रं मनसो जीवनहेतुगुणग्रहणव्यासहे भगवदिच्छा कुत्रचिन्नेति को हेसरिति चेत् , सत्यम् , यत्र पर्णविषयोगानुभवहेतः पुनः पुनर्भुच्छांनागरणतादारम्यादिसर्वभावानुमावनेच्छा तत्र गुणेषु शीघं चित्तव्यासहं कारयित्वा पत्रादिवलम्बेन स्वप्राप्तिसिडवर्यं तद्वावस्वमावकार्यकरणम्। ये पूर्वभेवानुमृतसर्वविप्रयोगमावास्तेषां स्थिती प्रयोजनामावात्तत्कारुमेव स्थित्यभाव इति नानुपपत्तिः काचित ॥ १२ ॥

ननु कर्तुमकर्तुमन्ययाकर्तुं समर्थस मगवदिच्छामात्रेणापि स्वास्य्यसम्पादकत्वास्कयं न सम्पादयतीति चेत् , तत्राहुः भगवानिति ।

> भगवान् फल्ह्पत्वान्नात्र वाधक इष्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं द्यालुने विरुध्यते ॥ १३॥

भगवत्पदेन पहुणैश्वर्यसम्पन्नः प्रस्पोत्तम उक्तः । अस्मिन्मार्गे सस्येव फलत्वा-रखप्राप्ताचेतद्वावसीव फलसाधकत्वाद्भावस्य च तांपैकस्यमावत्वात्तदमावे फलप्राप्यमावास स्वस्थेव तदभावसम्पादकत्वकथनेन खासीय फलप्राप्ती प्रतियन्यकत्वेन च स्वस्य फलत्वमेय न सिध्येदिलत उक्तं फलरूपत्यानात्र पाधक इच्यत इति। नन् खस्य फलासकत्या-रफलदित्सायाथ सिद्धत्वात्त्वरूपेण तापापगमं मा करोत्, तथापि यत्किथिदस्वास्थ्यं खरी वचनेन कथं न निवास्यतीति चेत्, तत्राहुः स्वास्थ्यवाक्यमिति । भगवता तादशं प्रति यत्किञ्चितः स्वास्थ्यहेतकमपि वाक्यं वचनं न कर्त्तव्यं न वक्तव्यप्रित्यर्थः । तत्र हेतः । वचनेन यावांस्तापो निवर्तिष्यते तावानेव फलप्राप्ती विरुम्यो भविष्यतीति ज्ञात्वा वचनेनापि स्वास्थ्यं न करोति, यदि कुर्यात्तर्हि फलविलम्बे स्वयमेव हेतः स्यादिति खसैव विरोधित्वं सादिति यक्तिश्रित्वास्यहेतुमूत्सापि वाक्यसाकरणम् । नतु यक्ति-श्रिद्रिलम्बहेतुत्वे को दोप इति चेत्तत्राहुः दयालुरिति । दयालुरत्यसाधारणदयासमुद्रः । यदि यत्किञ्चिद्विरुम्बसिद्देष्णुत्वमपि चेक्क्वेत्, तदा तावद्यांशस्य न्यूनत्वात्परमद्यालुत्वं नोपपदोतेति न तादम्वाक्यकरणम् ॥ १३ ॥

एवं मक्तिमार्गीयसंन्यासखंद्धपं सायनफळप्रकारिवचारेणोपपायोपसंहरन्ति दुर्छ-भोचमिति।

#### दुर्छभोयं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा ।

अयमुक्तप्रकारकः परित्यागः दुर्लभः, तपोदानवतादिसाधनैरप्यसाध्यः । नस वस्तुमात्रस दानादिसाधनसाध्यत्वास्त्रयमस दानादिसाधनासाध्यत्वमिति चेत्, सत्यम् । यथा तत्तच्छास्ने तत्तत्फलसाधकलेन तानि तानि साधनानि गणितानि, स्वर्गकामस्य ज्योतिष्टो-

मवत्। निह तथा मिक्तमानीयपरित्यामिर्द्धो साधनशास्त्रोक्तं किमित्साधनमस्त्रीत्यस दुर्छभ-लम्। नतु वस्तुमानस्य साधनसाध्यत्वद्धक्तिमानीयपरित्यागस्यापि वस्तुत्वेन निरूपणातस्य च शास्त्रोक्तदानादिसाधनासध्यत्वकथनात् केन साधनेनास्य सिद्धिरिति चेत्, तत्र साधन-माद्दुः भ्रेम्पोति। भ्रेम्पा भगवत्यसमास्त्रचा सिप्यति। अथवा, भ्रेम्णा भगवत्येम्णा। नद्य क्ष्मे जीवे भगवत्येमेति चेत्, सत्यम् । एतन्मानप्रवर्तकाचार्यस्त्रप्रित्यत्विष्ट्यस्य विश्वत्यान्यस्य विस्वत्यापिष्ट्यस्य विस्वत्यापिष्ट्यस्य विस्वत्यापिष्ट्यस्य विस्वत्यापिष्ट्यस्य स्वति भवतिति तेन भ्रेम्णासापि सेदं ज्ञात्वा स्वयमपि सन्तुष्टस्तिस्त्रतिन्द्वया अभवति भवतिति तेन भ्रेम्णासापि साद्यस्य सिष्यतीत्यत् उक्तं भ्रेम्णा सिष्यतिति । नान्यथा, अन्यथा एतदिन रिक्तसाधनेन सिष्यतीति सुद्दक्तं दुर्छमोयनित्यादि ॥ १३६॥

एवं शक्तिमागीयत्यागिवचारं उपसंहत्व ज्ञानमागीयपरित्यागोपसंहारमारमन्ते ज्ञानमागी त्विति ।

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविघोषि विचारितः ॥ १४ ॥ ज्ञानार्थपुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जनमञ्जतेः परम् । ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापणिष्टत्वं भवेषापि तसाञ्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६ ॥ सुतरां कठिदोषाणां प्रयहत्वादिति स्थितम् ।

त्वित प्रत्समुत्रयः । संन्यासः द्वानमार्गीयः द्विवियोपि, विविदेपविद्विदेदयुक्तः । सीपि साधनफर्लेभ्देन विचारितः । दैविप्यमेव प्रकटयन्ति ज्ञानार्थमिति ।
युक्तः । सीपि साधनफर्लेभ्देन विचारितः । दैविप्यमेव प्रकटयन्ति ज्ञानार्थमिति ।
यानार्थ ज्ञानस्पर्फर्लिस्ट्ययेगेकः । चकारसमुचितं दितीयमाहुः उत्तराङ्गं चिति ।
यानार्थ ज्ञानस्पर्भिति वाक्यान्युक्तेज्ञीनिस्त्वपुत्तरफरुल्लादिद्धस्त्यनास्त्यासाराङ्गल्य
प्रक्तित्वाद्मित्वये ज्ञानमार्गिदिद्वीयसम्ब्यासम् सुत्तरक्षत्रं पृति भागवद्वाक्यात्
नामन्ते ज्ञानवान्यां प्रपते । वासुदेवः सर्विमिति व महाला सुदुक्तं दित भागवद्वाक्यात्
प्रपत्ति अभित्वाद्मित्वेल केवरुज्ञान्य सुत्त्यसाधकत्यात् । जन्मान्तरसद्वेषु
प्रपत्ति अभित्वान्यानिति । वास्त्रां द्वीलापाणां कृष्णे भक्तिः प्रजावतं इति वास्त्राय ज्ञानस्य
सित्त्यन्यवित्वतिकत्योत्तया 'वित्ता गहत्यादरजीभिक्ते' पृणेज्ञानस्यपि न सुक्तिरिति
हैकरुप्यवोत्तया प्रावत्यर्यनं न मितिविद्यान्तव्यय्त्ते पृणेज्ञानस्यपि न सुक्तिरिति
हीकर्मायानिति प्राप्ताय जनम्मक्रतिरित्यक्तं । परं तिषीतिनित्यर्थः । एवं ज्ञानिवा
सत्यवस्त्यापिति ज्ञापनाय जनम्मक्रतिरित्यक्तं । परं तिषीतिनित्वर्थः । एवं ज्ञानिवा
सत्तिप्रकासम्बत्त्व ज्ञानस्य साधनसायत्वज्ञापनाय साधनावि निक्तप्रवित् ज्ञानिति ।
सत्तिप्रकासमुक्त्वा ज्ञानस्य साधनसायत्वज्ञापनाय साधनावि निक्तप्रवित् ज्ञानिति ।

निष्कामकर्नृत्वमुक्तम् । यतसारायग्रसेव चित्रघोपकत्वम् । तरनन्तरश्रवणसः झातधा-धकतं मतं निधितमित्वर्धः । अतः करुविति । यतः स ज्ञानमार्गितः संन्यासः एतावययसायः अतः कर्लौ तावरप्रविद्धिरतम्मानितत्वासम्पितिः संन्यासः करुसापकत्वामानात् प्रधानावेद्वत्वमेवित ज्ञापनायोक्तं पश्चात्तापायिति । नान्यपा उत्तरक्ष्माय नेत्वर्धः । ज्ञातमार्गित्वंत्वास्यवत्ताय्यवत्ताय्यवत्तापि ज्ञात्वा प्रतिष्ठार्थमपि चेद्ध्यातदा यथोक्ताश्रमपर्मानिर्वाहात् संन्यासय्यवहार्यः वेपनाश्रपयेवतायित्वेन पाप-णिडल्लेव भवतीत्रतः वक्तं पापपिवद्यं भविति । चक्तरः संन्यासाश्रमपर्मानायस्य सापसम्प्रयार्थः । यतः ज्ञानमार्गीयसंन्यासस्तितावरोपननं तस्मातः कारणात् कर्लः झाने ज्ञातमार्गे न संन्यसेत् संन्यासग्रद्धणं न कुर्यात् । वपन्यासग्यमित्वीद्वतं कर्णे झान-मार्गीयसंन्यासिनियः कृतत्वाधि कथिदाश्रमोत्कर्पं श्वला पद्यक्तारोणाच्याग्रमपर्मितिवीदं ऋरियानिति छक्षा कुर्योदिति तस्यपि निष्यमाङः सुत्ररानिति । सुत्ररामवित्रयेन किञ्चोपाणां प्रचलस्वात् प्रावस्यात् पूर्वकृतव्यवसामानाद्यकतात् , इति हेतोस्तसा-क्रतियत्वेष स्थितं निविद्यतिक्यथः ॥ १५, १५, १६ ।

एवं ज्ञानमार्गियसंन्यासस्य वरुषद्वाशकप्रतिवन्यकलेन सोषपत्तिकमकर्तव्यत्यसुपपाय सामाविशेषाद्रतिमार्गस्यागिरि तेषां वाषकत्वाराङ्कारितसाय स्ततः एव पाधकत्वं सम्भाव्य निराक्षवेति । तत्र सम्भावनाभादः 'मस्तिमार्गपीति ।

भक्तिमार्गेषि चेद्दोपस्तदा किं कार्यग्रुच्यते ॥ १७ ॥

अपिशन्दः पूर्वोक्तलागसगुषयार्थः । अक्तिमार्गिषि चेवदि तद्ददेव दोपसम्मा-वना तदा तदोपनिङ्कर्थः किं कार्यमिति पूर्वपक्षसम्माननपुरुता तक्तिपसं प्रतिजा-नते उच्यत द्वि । अथवा यदि भक्तिमार्गिप दोपसम्मावना तदा तदोपनिष्ट्रपर्य अक्ति-मार्गिश्ण किं कार्ये किं कतेन्यं भवता उच्यत द्वर्षः ॥ १७ ॥

प्रतिज्ञातं दोषाभावसुषपादयन्ति अञ्चेति ।

अत्रारम्भे न नाजाः स्याद् इछान्तस्याप्यभावतः । स्यास्थ्यहेतोः परित्यागाद्वायः केनास्य सम्भवेत ॥ १८॥

अञ्चास्त्रम्भागे आरम्भे स्वागोपकामे इत्यर्थः । आरम्भपदे उदेश्यस्यात्रकालेपि लागस्येवीपकानत्त्वाप्रसीवेदियात्रने तहास्य एवेत्यर्थः । अञ्चेतिपवात् ज्ञानमागीरवा-गारमकर्तुरास्त्रकालपूर्वेकाद्भवस्य सावायित्रना वातः सम्मवति, अक्तिगार्वे तृ त्यागारम-कर्तुर्वेतिककागवद्भावपूर्वेत्वेताविपकत्वद्भवस्य इत्यस्त्रसम्मावनाताःअपसम्मावित्वेति कालकर्त-स्वायित्रवित्वेति कालकर्त्त-स्वायित्रवित्वेति कालकर्त्त-स्वायित्रवित्वेति कालकर्त्त-स्वायित्रवित्वेति क्षेत्रत्वेति कालकर्त्त-स्वायित्रवित्वेति क्षेत्रत्वेत् कालकर्त्त-स्वायित्रवित्वेति कालकर्त्त-स्वायित्रवित्वेति क्षेत्रत्वेत् कालकर्त्त-स्वायित्वेति क्षेत्रवित्वेति क्यावित्वेति क्षेत्रवित्वेति क्षेत्रवित्वेति क्षेत्रवित्वेति क्षेति क्षेति क्षेत्रवित्वेति क्षेत्रवित्वेति क्षेत्रवित्वेति क्षेत्रवित्वेति क्षेति क्षेति क्षेति क्षेत्रवित्वेति क्षेति क्षेति

**टटान्तर्याप्यभापत इति ।** नतु पूर्वोक्तेः कालादिभिन्त्वासम्भवेपि सक्यन्दनादीनां श्रीतललेन तापद्वारकत्वानक्षेपादिना तापनिष्टत्या खास्य्येन तदितरानुसन्यानातद्वाव-धैपिस्यातापिनवर्तकमस्त्रिति चेत्रत्राहुः स्वास्थ्यहेन्तोः परित्यामादिति । स्नास्थ्यहेन तीवन्दनादेर्गहस्योगन सहव परिस्यामात् तेन सम्बन्धसम्मावनीत् न तेर्नाशसम्भवः । संयया, संगादीनां धर्मपितप्रकोपादिजनिततापनिष्टृत्तिहेतुत्वातित्रवस्ततापसात्रासम्मवाज्ञ तेपामस्मिन् सारप्यहेत्वमिलतुसन्यानेपान्युक्तं सास्यहितोरिस्यादि । तस्यायमधेः । तेपामस्मिन् सास्यहेतुत्वमिलतुसन्यानेपान्युक्तं सास्यहितोरिस्यादि । तस्यायमधेः । एततापस्य भगवद्भावात्मकलाददृष्टस्य च तदजनकत्वेन तत्ताशकत्वसामाव इत्युक्तं वापः कनास्य सम्भवदिति । अस तापस्य केनापि यापो नाश इत्ययः ॥ १८ ॥

एवं दृष्टादृष्टोपायानां नाशकत्वाभावमुक्त्वा भगवतोषि नाशहेतुत्वमाशक्ष्य निसङ्घ-

वैन्ति स्रिरिति ।

हारापत । इस्टिच न द्याक्रोति कर्तुं वाघुां क्रतोऽपरे । अन्यथा मातरो वालाल स्तन्यः युपुषुः कवित् ॥ १९ ॥ अन्यथा मातरो वालाल स्तन्यः युपुषुः कवित् ॥ १९ ॥ वद्यपि हरिः सर्वेदुःवहर्ता तथाय्यचास्मिन्मार्गे ईश्वास्ताद्वायां कर्तुं न सुस्राधानयुर्वे ज्ञास्त्रा न प्रवर्तत इसत उक्ते हरिरत्न न शक्तोति कर्तुं वाधानिति । एवं भगवदेतुक्तवाधामावं निरूप्य केमुतिकन्यायेन् तदितरहेतुकवाधामावमाहुः फुतोऽपर इति । अत्र व्यतिरेके दृष्टान्तमाहुः अन्यथेति । अन्यथा यद्येवं न, तदा अत्ताज्यर श्रातः। अन स्थाताः व्याच्यामाष्ट्रं जन्यस्यातः। अन्यसा वधव न, तदा मातरोषि समालान् स्तन्यः न पुपुषुः, गोपणं न कुर्युः । मातर इति पहुचमनं सर्वजात्पुपठक्षकम् । क्षास्तिरपदेन सर्वदेशकालनियमो ज्ञापितः । ( अथवा हरिरस्त्रेति । जनभारतुम्ब्यस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य र जनगाः हारस्यातः । अत्र पूर्व हरिपद्युक्त्वा अत्रे वाशं कर्तुं न शकोतीति यहुक्तं तसायमाशयः । यद्यपि अन पुरं हास्परशुक्त्वा अग्र वाषा कतु न शकातात यहुक्त तसायमाशयः। ययि हिस्परेन सर्वेदुःखहरणसामध्येमायाति तथापि दुःखहर्तृत्वमतुक्त्वा यद्वापामावकतृत्वन्तुक्तं, तेनास्य विमादमायस सार्क्षासकत्वात् अरूपस च दिरुक्तसात्मकत्वात् मुक्तं, तेनास्य विमादमायस सार्क्षासकत्वात् । यस्य दुःखहरपत्वं स्मात् तदा हृत्तिवे नात्रस्य सार्मात्कत्वात्वे , उत्यादा हृत्या । यस्य दुःखहरपत्वं स्मात् तदा हृत्तिवे तित्रस्य क्ष्याया नाशायस्य यथार्य्य न सात् । अत् एव हृत्तिव्यवस्या नित्रस्ति क्र्यात्वेत्व, अन्याया नाशायस्य स्थायस्य । स्वयोव चिरुक्तर्य अर्थात्वा मार्क्षया मार्क्षय प्रत्यात्व्य अर्थात्व स्वया महत्त्वात्मावक्षयः स्विद्यत्वरिक्षात्मानार्यस्य क्षया हित्रस्य न स्वात्मायस्य स्वयायस्य स्वयायस्य स्वयायस्य स्वयायस्य स्वयायस्य स्वयायस्य स्वयायस्य स्वयास्य स्य बाधाकरणमिति मावः ॥ १९॥

रणानाः वार्त्वात्रम् सर्वानाश्यस्यं, तथापि ज्ञानमार्गस्तापनाशमात्रे प्रसिद्ध इति प्रथम् वार्यास्य अस्त्रास्य स्वाप्त्रम् स्वाप्त्रम् स्वाप्त्रम् साम्ब्रह्मः सामिनामपीति । तन्मार्यभवस्य चनेस्वापनाशमाश्रस्य तेषामपि तापनाश्रम्स्य स्वापनाश्रमाश्रस्य सामिनामपीति । ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोहयिष्यति।

ज्ञाननानान नार नगर न ज्ञाननात्राचारा । आत्मप्रदः प्रियश्चापि किमर्थं मोहिषण्यति ॥ २० ॥

तत्र हेतुः । ज्ञानमार्गस्य भक्तिमार्गापेक्षया दुर्वछत्वेन भक्तिमार्गस्य च प्रयछत्वेन तद्वाक्यानां नैतद्वावाभिभावकत्वम् । ज्ञानभक्तिमार्गयोर्द्वेवछत्वप्रवछत्वविचारः दाचार्येर्देशमस्कन्धविवरणे 'मत्यों मृत्युच्यालमीत' इत्यत्र कालनियामकत्वमुक्तापि मत्तसुद्रेकानन्तरं समुद्रिजे भवद्धेतोरिति वचनेन ज्ञानमार्गीयमाहात्म्योपमर्दनपूर्वकं मक्ति-भत्तमुद्धस्तानत्तत् समुद्धित् भवद्धासित् वचननं ज्ञानमान्यमाद्दास्यान्यन्यद्वान्यस्य मार्कान्यमान्यस्य स्वाप्ति आच्यान्यस्य स्वाप्ति आचान्यस्य स्वाप्ति ज्ञान्यस्य स्वाप्ति आचान्यस्य स्वाप्ति स्वाप्यभावार्यस्य स्वाप्ति स्वाप्यस्य स्वाप्ति स्वाप्यस्य स्वाप्ति स्वापति स्वाप्ति स्वापति कट्यानन्तरं शुद्धभक्तिमार्गीयभावप्राकट्ये सति पूर्वस्तुतिहेतुभूतमर्यादामार्गीयभावत्वेन पूर्वस्तुरयुक्तमर्योदामार्गीयमाहारम्यज्ञानजनितकालनियन्तृत्वादिज्ञाननिराकरणसामर्थ्ये गुद्ध-मैक्तिमार्गीयमावसीव दृष्टम् । न तु पूर्वभावसीतद्भावनिराकरणसामर्थ्यम् । यथेवं न स्था-त्तद्वैपरीलं सात् । तस्माद्रिकमार्गसैव सर्वमार्गाधिकप्रावत्यं विचार्यवाचार्यंक्कं न भक्तं मोहिपाज्यतीति । ) रक्षाकरणे हेतुमाहः आत्मप्रद इति । आत्मानं खरूपानन्दं प्रकर्षेण ददातीत्यात्मप्रदः । यघण्यञ्जा तत्रकारकदानसाप्रतीतिस्तथापि वर्तमान-प्रकरण दरातासारम्भदः । यथपशुना तालकारकरानसातातत्वापाय वतानान सामीप्य वर्तमानयदेति शालान्छीर्ध रासतीति सिद्धवरेगोक्तमारमामद् इति । हेल्वन्त-रमप्पाहुः मिमञ्जेति । यो यस प्रियः स तत्कार्यसिद्धी यदि विद्यन्यं सहेत तदा प्रियल-मेव न स्मादिति शीम्रं तत्कार्पसिद्धर्थं चित्तन्यासंगमसहमानोऽनिक्त्येन रक्षामय कृतवाद, न तु विक्त्यम्, अतः सम्यगेयोवतं मिष्यश्चापीति । एवं रक्षायामव्यमिचारिहेतुद्धय-गुक्तम् । ज्ञानिनामपि वाक्येन न अन्तः मोह्यिप्यतीलय मोहामावार्थं रक्षाकरण् निरूप्य रक्षाकरणसावश्यकत्वाय तद्रतथमेद्वयपूर्वकं रक्षामुक्त्वापि पुनर्यदुक्तं किमर्थ मोहियाप्यतीति तत्रायमाञ्चयः । भक्तत्वेषि यत्रारमप्रदानेच्छा तत्रैय ज्ञानिवाचयजमोह-नियुत्त्यर्थं रक्षा, यत्र नात्मप्रदानेच्छा तत्र ज्ञानिवाक्यजमोहनिवृत्तिरक्षापि गेत्यर्थः । तत्र निदर्शनम् । द्विजयत्तीनां अजसीमन्तिनीवद्रसानुभवोपयोगिदेहयस्वमत्यातिभरेण गत्वा सेवं। करिष्याम इति खुद्धा सर्वसामग्रीसम्पादनपूर्वकं पत्यादिसविवनधीनराकरणपूर्वक चागमनम् । आगतासु तास्तिव भगवद्वचनं तद्वदेवोत्तरदानेन सर्वप्रकारसाम्येष्यात्मप्रदाने-जाराव नाया प्रवासी विश्व परिवास विश्व के स्वासी विश्व के स्वित्ति स्वासी विश्व के स्वासी विश्व के स्वासी विश्व कि में प्रवासी कि स्वासी के स्वसी के स्वासी ૧ છેટા

भगवळ्मेपितः श्रीमृदुद्धवः 'श्रृयतां प्रियसन्देश' इति भगवृत्सन्देशय्याजेन ताप्वेक्कयाप-मावार्येषुपदिएसापि ज्ञानस्य भगवता स्वात्मश्रदानेन रक्षितत्वेन सर्वात्मना स्वोपदिएमापेगी-हामावदश्चनपूर्वेक 'रह्वेचमादिगोपीनां कृष्णावेशात्मविक्व'मिति पूर्वोक्ततापवेक्रव्यादिदशैनेन सर्वोत्मना स्वप्रयासनिष्फठलं तापादिभावसातिप्रयठलं दृष्ट्वा तासु सर्वाधिकानिर्वयनी-योरकपेद्दीनेन स्रस्मिन् भगवत्क्रपापात्रत्येप्यसपकपेस्कृत्यो स्वस साक्षात्रवरणारिवन्देषु शिरःस्पर्शनेन नमनायोग्यत्वं ज्ञात्वा 'वन्दे नन्दन्नजश्रीणां पादरेणु'मित्रनेनेकरेणुमेव यत्र नमस्कृतवान् । तस्माबवैवात्मप्रदानं तत्रैव झानमागीयवाक्यमोहामावः, नान्यत्रेलेताव-स्रमेयं मनसि कृत्वोक्तं किमर्थं मोहयिष्यतीति ॥ २० ॥

एवं संन्यासनिर्णयमुपपाद्योपसंहरन्ति तस्मादिति ।

तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम् ।

अन्यर्था भ्रद्यते स्वार्थादिति मे निश्चिता मितः॥ २१॥

यस्माक्रिक्तमार्गीयः संन्यासप्रकार एताइद्योऽतो यदि तादक्प्रकारवन्तं तदैतहुक्त-प्रकारेण परित्यागः विरहातुमवैकार्थः परित्यागो विघीयता क्रियतामित्सर्थः । अन्यथा एतदुक्तप्रकाराकरणे स्त्रार्थात् स्त्रसारमनोर्थात् पुरुपार्थसिद्धः सकाशान्द्रइयुरो च्युतो मवतीत्यर्थः । इति एवप्रकारिका मे मदीया मितिः । मदीयत्वकयनेन मतेरतुनवरूपत्वं निरूपितम् । निश्चिता निःसन्दिग्धत्वर्थः ॥ २१ ॥

एवं पूर्वश्रोके मतेर्निश्चितत्वकथनान्निश्चितत्वे हेतुमाहुः इतीति ।

इति कृष्णप्रसादेन बहुभेन विनिश्चितम् । संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत् ॥ २२ ॥

इतीति समासी, कृष्णास्तादेन कृष्णः सदानदः पुरुषोत्तनः, तस प्रसादः प्रसन्नता पूर्णकृषेत्वयाः, तेन सापनेन कृत्वा चळुनेन श्रीकृष्णवळ्यनेनलयः । चिनिश्चितं विदेशिया इदिनित्यतया निर्णातम् । निश्चये कृष्णप्रसादस्य साधनत्वोत्तया तदितसायाना स्रोद्यया इदिनित्यतया निर्णातम् । निश्चये कृष्णप्रसादस्य साधनत्वोत्तया तदितसायाना साध्यत्वमुक्तम् । निर्णातमेयादुः सन्यासवरणं भक्ताविति । भक्तौ मक्तिमार्गे सन्यास्वरणं सन्यासङ्गीकारप्रकारः । अथवा भक्तौ भक्तौ सत्त्यां अथवा भक्तौ मत्तवर्थं मजनार्थं इदं संन्यासरूपं मगवती वर्षां वरणमेवेलर्थः । विपरीते वाधकमाहः वर्षात्र वर्यात्र वर्यात्र वर्यात्र वर्यात्र वर्यात्र वर्यात्र वर वर्यात्र वर्षात्र वर्यात्र वर्षात्र वर्यात्र वर्यात्र वर्यात्र

तस्मान्मार्गीत् च्युतो भवेदित्यर्थः ॥ २२ ॥ वितुपादास्यकृतया विवृतोऽस्ति यथामति । सुन्यासनिर्णयस्तेन प्रसीदन्तु मयीश्वराः ॥१॥ त्तरात्राच्याच्या त्राहणाच्या वारात्रा । तेरा च कृतार्थोहमिति में सुद्धा मितः ॥२॥ मक्तिमार्गे पुमर्था ये सिद्धान्ते सर्थया मृथि । तेरा च कृतार्थोहमिति में सुद्धा मितः ॥२॥ इति श्रीमत्प्रसुचरणेकघनेन श्रीवछूनेन विरचित

संन्यासनिर्णयविवरणं सम्पूर्णम् ॥

### श्रीकृष्णाय नमः ।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

## संन्यासनिर्णयः ।

### श्रीमद्रधुनायविर्चितविवरणसमेतः ।

विञ्चलेशापदाम्भीजं भक्तया नत्वा विचार्यते । आचार्यश्रोक्तसंन्यासनिर्णये तत्ससादतः ॥ १॥

अय क्रमेमाँगंकतिष्ठानां मगवव्याधिठक्षणसुरूपफलासम्बन्धाःकेशनैरन्तर्यदर्शनेन जारकेपि तत्केशजनितान्त्रान्यभावाज कदाचित्सङ्गवर्शास्त्रगवदीया अप्येवंविषा मा म्वत्रिसेन तदर्शमादावेज सुखोपापं संन्यासं निरूपयन्ति पश्चान्तापनिष्ठन्त्यर्थमिति ।

पश्चात्तापनिवृत्त्वर्थं परिलागो विचार्यते ।

स मागेद्वितये प्रोक्तो भक्तौ झाने विद्योपतः ॥ १ ॥ जरीरादिवैकल्ये जाते पर्वदर्शा सम्ह्या मया तदानीमेव मगवदर्थं किमिति न यत्त-

ग्रारीरिद्वैकल्ये जाते पूर्वदर्शा स्मृत्वा मया तदानीमेव मगवदर्श किमिति न यत्त-मितीदश्री यस्तापः स पश्चात्तापः । भगवत्तस्तातिरिक्तविषयाणां परितः सर्वतो वाद्या-य-नत्तराहिद्येन यस्तापः स परिलाग इरसुच्यते । स पूर्वोक्तपरिलागो मार्गद्वये कर्तव्यत्वे-नोपविष्ट इत्यर्थः ॥ १ ॥

तृतीयमार्गस्यापि सत्वातत्रापि कयं नेत्यत आह कर्ममार्ग इति ।

कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां कलिकालतः । अतः आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यस्यादिन्यस्यः॥ २॥

अत्र कर्ममार्गपदेन सकामान्तःकरणस्य संन्यासनिषयो चोच्यते । अन्यया प्रयूति-मार्गे संन्यासनिषायकवारयाश्र्यणादेचाकरणे सिद्धे तित्रपेगो नोपपदोत । प्रातिपूर्वकरयाजि-पेपस्य । युगान्तरे तु चारीरगोपणवतादिनाप्यन्तःकरणस्य निययसास्त्रुपत्तोपगयते । कळी तु तस्तापनतादिकर्मणां साहुण्याभावाष्यगोक्तफलानईरोन संन्यासाद्वपद्यक्तसास्त्रतर्गं न कर्षा इत्यर्थः । तरेवं मार्गद्रय एव कर्मच्यरोन प्राप्ती झानपोक्षया महित्यपदिक्तसाध्ययमं मक्तिमार्गे कर्म कर्तेच्य इस्त्रीवाद्यी विचारणा नियत इत्यर्थः ।। २ ॥

## अवणादिप्रवृत्त्वर्धं कर्तव्यक्षेत्स नेष्यते । सहायसद्भसाध्यत्वात्साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥

अवणादीति । वैयम्योमानपूर्वकं भक्तिसाधनश्रवणादिषु प्रमृत्यर्थं सन्यासमेत्कं-र्तथ्यस्तदा स एवंनियः इह भक्तिमार्गे न स्रीकियत इलर्थः। नतु श्रवणादिसाधनानां भत्तयतुकूङ्खाद्भक्तिसाधनश्रवणादिसन्पत्त्यर्थे संन्यासः कुतो नेत्यत आह सहा-यसङ्गसाध्यत्वादिति । भगवत्तत्व निज्ञासोरेकाकिनः श्रवणादेः हहायस सङ्गः सम्पत्तिस्तासाप्यत्वात् । नहि श्रावयितारं विना श्रवणं सम्भवति । नच श्रुतस्मापि **ग्रन्थपर्यालोचनगुरूपसत्त्वादिना विना खैर्यम्**, अतस्तदशस्य सक्तस्वापि पुनः खीकारे थान्ताशिलमेन । इदमेकं पापकम् । अपरमाहः साधनानामिति । अव्यकालपर्यन्तं श्रवणादिसाघनमादरणीयमित्यपि नास्ति, यतौ यावजीवमपककपायैयॉगिघिः साधनानि रक्ष्यन्त एव । इदं द्वितीयम् ॥ ३ ॥

अभिमानादिति ।

## अभिमानाश्चियोगाच तद्धमें श्च विरोधतः। गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४ ॥

विनिदिपादशायां सर्वधा कामकोषाधनपगमाद्रन्यादिपक्षपातेन प्रतिवादिनिरा करणाय यस्रोपि सम्भाव्यते, तादश्रशामिमानकृतः सन्यासे कृतेऽल्पोपि नोचित इत्यर्थः । इदं तृतीयम् । नियोगादिति । गुर्वोज्ञा नियोगः । तदकरणे प्रत्यवायः, तत्करणे व्यासङः, तया सति नेप्टसिद्धिरिति भावः । इद चतुर्थम् । तद्धर्मेरिति । सन्यासे सर्वसागस सुरूव-त्वात् श्रवणादीनां श्रन्थादिस्वीकारसाध्यत्वात् परसर धर्मैविरोधाद्रक्तिमार्गेन्यशेपत्वेन संन्यासी न प्रशस्त इत्पर्ध ॥ ४ ॥

. १ २२० २०१२ तु. . भगवद्धभीचरणे अनर्थैकिरगृहादीनां वाधकत्वात् प्रतिवन्धापगमाय सन्यासो यदि

कर्तव्यस्तदापि वाधकत्वमाद् अग्रेपीति ।

# अग्रेपि ताहशैरेय सङ्गी भवति नान्यथा।

स्त्रयं च विषयाक्रान्तः पाषण्डी स्यात्स कामतः ॥ ५ ॥

रूप च । जनवातारा । जन सङ्गो भवति।अन्तःवरणस्य सर्वीते भगवत्यस्याभावात्। नाम्यथा। (न) भगवदेकपर-रुक्षः न नतः । जन्तन् रुपल रुपल प्राप्तः । प्रत्यान्यस्य स्थानिक स्थानिक । तेसर्थः । नतु भगवदर्थस्त्रेनैतमपि किथमाणे फुठ्रः भनिष्यस्थेवेति चेत्तनाह स्थानं चेति । त्रात्व । वह नववस्त्रपाववात्रवात् । स्टब्स्यसेत्, स विषयवासनाविठतान्ताकरणलेन भक्तिमार्गिविरुद्धमिदमिति ज्ञात्वापि यः संन्यसेत्, स विषयवासनाविठतान्ताकरणलेन नाजनगरुरुप्ताः कृतिकाः । स्व कामतः कामिलाहिषयाकान्तः भगवद्रसाननुभवास्यक्तिपिषेश्वेवामिनिरिशेत् । स कामतः कामिलाहिषयाकान्तः

९ वैराग्यभावपुत्र स्मिति पाट । २ वर्तच्यत्वन प्राप्ती भानापेक्ष्या सक्तिमार्थे न खीकियत इति पाठ । ३ जन धीररणिन पाठ ४ असाधवस्यमिनि पाठ।

पापण्डी च भवेत् । धर्मध्यजित्वात् । दृढतर्त्वेराग्याभाने तादशधर्माचरणं निष्फलमेत्र । तदुक्तं भगवता 'दुःसमित्येव यत्कर्म कायष्टेशमयाच्यजेत् । स कृत्या राजसं त्याग नेव त्यागफलं लमेत्'। अन्यदिष, 'कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आस्ते मनसा स्मरन् । इन्द्रिया-थीन निमुद्राला निष्पाचारः स उच्चतं इति ॥ ५ ॥ नन्त्रेताह्यानामपि कदाचिन्महता काळेन फळं भनिष्यस्पेनेति चेतन्नाह विषया-

ऋउन्तेति ।

विषयाकान्तदेहानां नायेषाः सर्वदा हरेः । अतोऽत्र साधने भक्ती नैव त्यागः सुग्वाबहः ॥ ६॥ विषयागिनिविधन्तकाणानां हरेरायेषाः चित्र हरिसक्पिसिनि भवतीति शेषः । तमे सर्वदा, नकाठनैयसेन । अत इति । यतः पूर्वोक्तानां दोपाणां सम्मवः अतः कारणादञ अस्मिन्विचारे, अक्ती भक्तिमार्गे, साधन इति निमित्तसप्तमी । तेन साधन-सम्पत्त्वर्थं यः परित्यागः स सुरा नायहति, न करोतीत्वर्थः । न केवल सुखामावः, किन्तु द्रःखमपि इति भावः ॥ ६ ॥

तर्हि कि ठिप्सः प्रवर्तेतेखपेक्षायामाह विरहेति ।

विरहानुभवार्थं तु परित्यागः प्रदास्यते । स्त्रीयवन्यनिवृत्त्यर्थे वेषः सोऽञ्च न चान्यथा ॥ ७ ॥

'तन्मनस्कास्तदाठापा' इत्यादिषु प्रसिद्धो यो वजसुन्दरीणां श्रीकृष्णाङ्गसङ्गवियो-

गकाळीनो भावविशेषः कथनानिर्वचनीयः अनुभवैकवेद्यो यः सोत चिरहपदेनोच्यते, गकालाना भावविष्याः कथना।नवनवादः अनुसन्वनवादा यः सान । वरहपदनान्धाः । उक्तमिष् वृतः । त्वामिष् वृतः । उक्तमिष् वृतः । उक्तमिष् वृतः । उक्तमिष् वृतः । उक्तमिष् वृतः । विद्यार्थमध्यः । उक्तमिष् वृतः । विद्यार्थमध्यः स्विधित । तस्य वन्धे वन्यनहित्तर्यहादिः, तन्मानैकिन्युव्यं चेत्तस्यादाः । द्वा सोत्र भित्तमार्थे वृत्त । वृत्तः स्वमार्थिवयोक्तफलासमादकत्वात् । मान्ध्या । वन्यतिरिक्तफलासमादक इत्यः । अत्र चेदिति पदमण्यादार्यम् ॥ ७ ॥ नान्ध्याया । वन्यतिरिक्तफलासम्पादक इत्यः । अत्र चेदिति पदमण्यादार्यम् ॥ ७ ॥ नान्ध्यायात् वृत्यते । वृत्ति । वृत्त

भाषो भाषनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८॥

कौण्डिन्यनामा यो मह्मि । याझ रासमण्डलानवितिन्यो गोपिकाः । कोण्डिन्यश गोपिकाशेति इन्द्रः । विरहातुभगार्थिसन्यासे सुरुष उपदेशार एताः मोक्ताः सम्यगुकाः । नहि भक्तिमार्गे एतदतिरिक्तसान्यस्येवविधत्व सम्भवति । यथपि तासां साक्षादुपदेपृत्वं न दृश्यते, तथापि तदाचरण श्रुत्वा दृष्टा वा यः प्रवर्तते, त प्रति तादशाछीकिकमार्गप्र-

१ तय न सर्वदेति पाट ।

दर्शकत्वातासामेव गुरुत्वं गुकम् । श्र्यते च भविष्योत्तरे अनन्तववकथायां कीण्डिन्यस सर्वेत्यागपूर्वकं भगवदेकपरतया श्वितस्य शीघ्रमेव तत्यातिः । तद्यया 'तती जगाम कीण्डिन्यो निर्वेदाद्वनगहुरम् । अनन्तं मनसा प्यायन् कदा द्रक्ष्यामि केशवम् । अतं निरशनं कुला महाचर्य जपन् हरिम् । विहरुः प्रययो सोप्यरण्यं जनविवर्जितं भित्सदि । मजसुन्द-रीणां तु 'गलातुरागस्मितविद्रमेक्षितै' रिलादिषु स्फुटमेवालीकिकतथाविधल्तम् । यदाप्ये-तासां साम्यं कर्तुं मनसाप्यशक्यम्, तथापि लागस्रेतोषिकस्य सर्वया अभाव एवान्यन्नेति ज्ञापनार्यम् । एतारशसर्वोत्समावपूर्वकान्यविषयपरित्यागे झटिति भगवत्याप्तिरिति भावः । साघनं च प्रोक्तमिल्पर्थः । किं तत्ताधनमिल्पपेक्षायामाहः । तनोति स्ररूपानन्दानुभवं विस्तारयतीति ततः । तादशे यो यस भक्तसः यादशी भावना तया सिद्धः सम्पन्नो भाविषत्रिपः स एव साधनस्थानीयः। एतदतिरिक्तसान्पस्य यागादेः साधनत्व नेष्यत इसर्थः । यद्वा तद्वरुत्वेनोक्तं यत्तत्साधनम् ॥ ८ ॥

एवविधसंन्यासवतः प्रवृत्तिवैरुक्षण्यमन्यापेक्षया ज्ञानादिभिरप्रतीकार्यत्वं चाहुः विकलत्वमिति ।

विकलत्वं तथास्नास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं ग्रुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य वाघकाः ॥ ९ ॥

उद्देश्यवस्त्वप्राप्तिदशायां चिन्ताबाहुत्याद्विकलस्यं विश्वित्तचित्तवम् । तथैवा-स्वास्थ्यं शरीरे तदलाने वैवर्ण्यपाण्डस्तादि । एतह्यमपि प्रकृतिः समावान्तःपालेव, नीपाधिकम् । ताद्यावसस्य उपायान्तराप्रतीकार्यदुःखत्वमाहः प्राकृत्तमिति । भगवछी-ठीपिकस्वरूपज्ञानापेक्षयान्ययः स्वास्त्रवान्यस्वतारं ज्ञानं तदत्र प्राकृतसुच्यते । सुणाः आणिमाधैश्रयीदियोगसिद्धयः । तदिदं सर्वमस्तेत्रं चर्तमानस्येतादशावस्त्रसः न हि चा-घकाः, न समीहितान्तरायहेतवो भवन्तीत्यर्थः । एवंदशापन्नस्य शास्त्रीयं माहात्स्यादि-नोषकं ज्ञानं न तच्छोकनिवर्तकम् । यत्र सर्वसम्मतसास्प्यहेतुज्ञानसाप्यप्रयोजकलम्, तत्र कि वाच्यमैश्वर्यादीनामिति भावः । प्रकृतिरिति पाठे वैकत्यं विपर्यासः । अन्यत् समानम् ॥ ९ ॥

ज्ञानमार्गीयसंन्यासापेक्षया यथा मक्तिमार्गीयस संन्यासस्रोत्तमसाधनत्वं तथैव

तत्फटसापीसाहः सत्यलोक इति ।

सत्यलोको मधलोकः। तत्र ज्ञानात् सन्यासाश्रमरहितकेवलज्ञानादि स्थिनिर्भ-वित । संन्यासेन सहिता तु विद्योपनः पुनरावृत्तिरहितत्वधः । तथा च नारायणे श्रयते नात । कञालन जालता हु । वर्षा सन्यासयोगायतयः शुद्धसत्याः । ते प्रदारोके तु परान्तकाठे 'वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितायोः संन्यासयोगायतयः शुद्धसत्याः । ते प्रदारोके तु परान्तकाठे पराष्ट्रतात् परिद्युत्यन्ति सर्व' इति । मित्तमार्गायमाह् भायनेति । यद्य यस्मिन् फले भावनेत साधन भवति तत्र फलमपि तथा भावनातुरूपमेव अवेत् । यथा मध लोकप्राविसाधनाता परमुत्याद्रव्यपलसम्मद्रकत्वयः, न पूर्णस्य, एव भावनातानन्तराति करसायानन्त्रमिति भाव । अत एवाचाविकत्तम् 'म्राकृता सकला देवा गणितानन्त्रक पूहत् । पूर्णानन्ते इतिस्तसात्रकृष्ण एव गतिमी'ति । मगविपन्तनपरस्य महालोको नातुरूप फलमिति तु शीविष्णुद्राणे श्रूयते । तपया, 'यस्मिन् न्यत्मितिनं याति नरक सर्वोधि यदिन्तने निभो यत्र निवेशितालमनत्तो मात्रीपि लोकोज्यक । हर्षित चेतिसं विस्ते क्षिते प्रसाव स्वाधि स्वोज्यनिपया पुसा ददालव्यय कि चित्र यद्य प्रयाति विलय तत्रास्त्रते व स्वितिकं विता प्रसाव हित्य तत्रास्त्रते व स्वितिकं विता ।

ताहदाः इति ।

ताहदाः सत्यकोकादी तिष्ठन्त्रेय न संदायः । यत्रिश्च प्रकटः स्वात्मा चिह्नवत् पविद्यायदि ॥ ११ ॥ तदैय सकलो यन्धो नाद्यमेति न चान्यधा ।

कि प्रस्यान्तस्य चहुवचनम् ताह्या इति ज्ञेयम् । ये केवळज्ञानमार्गीयाके सत्यस्कोकादाचेय तिछन्ति, नतु प्रस्पोत्तमे, भक्तिमार्गानन्त पातिस्वात् । बादिपदेन सकर्पणादिस्थान ज्ञेयम् । यदापि 'प्रवणा सह युज्यन्ते' इति वास्याहुस्रकेशकादय्यप्रे मातिस्वात्मा थ्यते, तयापि भन्नानन्दानुभवदित्तरपेक्षया तुज्यस्वमेवेति भाव । तिहिं प्रक्षकोकस्थानामपि कृतो न भन्नानन्दानुभव १ भन्नीयस्वरूपस्थात प्रवेशामावा दिसाद यहिश्च प्रकट इति । आकाश्यवदन्तर्थिक्षय प्रकट सिद्धोपि स्वास्मा मगवानन्त स्थितोपि विदे प्रकर्णेयस्य स्थित्यापि विदे प्रकर्णे स्थानिम् विदेशाद स्थाने वन्या प्रदासिना स्थानित्वा विद्वार स्थाने त्र न्याने प्रकारिण विदेश प्रकर प्रविद्वार वन्या प्रवासिना प्रकार भिवति । यथा द्वारक्षकाश्यवित्व विद्वार को अत्र एवस्य प्रकार प्रकार स्थाने विद्वार का प्रवासिन प्रकार प्रकार स्थाने विद्वार का स्थानसम्भिन स्थान स्थान स्थानस्य विद्वार विद्वार स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य विद्वार विद्वार स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य विद्वार स्थानस्य स्थानस्य

नतु विरहावस्थाया किमवलस्थन जीवनमित्यत आह् सुणास्तियति । सुणास्तु सङ्गराहित्याज्ञीयनाय भवन्ति हि ॥ १२ ॥

भगवत्सञ्जस्य राहित्यात् । अत्र त्यच्ठोष पश्चमी । तेन सङ्गराहित्य त्राप्य स्थिते सति द्युणान्तस्येवानुक्तियमाणा त्रीजान्तदीयगुणानुवादो वा । तदुक्तस्र् 'तव क्यास्त तस्जीवन'मिति । त एव जीवनाय भवत्ति । हिशुब्द शसिद्धौ ॥ १२ ॥

### भगवानिति ।

भगवान् फलस्पत्वाचात्र याधक इच्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं दयालुर्ने विरुघ्यते ॥ १३ ॥

अवास्मिन् जीवने अन्तर्हितो भगवानेव वाधकश्रेत्सोपि फलरूपत्वान्नैवंविधो भवतील्यथः। नतु गुणानां जीवनहेतुत्वोक्ताविष यावज्ञ स्मोचरत्वं स्वरूपस् मवेत् , ताव-त्तापापायोपि नेति तद्ये स्वास्थ्यजनकं प्रकासन्तरेण योधकवाक्यं कर्तव्यं चेत्तत्राह स्था-स्थ्यवाक्यमिति । न कर्नच्यं न खयमन्यसाच्छ्रोतव्यम् । न चान्यस्मै श्राव्यमित्सर्यः। तमाच स्वास्थ्यं गगवानेव करिप्यतीत्राह दयाछरिति। यतो निसाधिपरदुःखप्रहाणेच्छः, अतो मक्तानामेतादगवस्यां ज्ञात्वा विलम्बं न करिष्यति, अतो न विक्ष्यते, न प्रतिकृठ-माचरित्र्यति । प्रस्तुत परोक्षमजनानन्दर्शनीप भक्तरुखं प्रति खस ऋणिखमेवाङ्गीकरोति । तुत्र मगवतेवोक्तम् 'न पारपेहं निरवधसंसुजा'मिलादि । एवविधानां खास्थ्यवामयसह-स्रेरिप नेष्टसिद्धिरिति परमार्थः ॥ १३ ॥

दुर्ठभोर्पं परित्यागः प्रेम्णा सिध्यति नान्यथा। दुर्लभोयमिति। अयं मिक्तमानीयो यः परित्यागः स प्रेम्णा निकाधिस्नेहादेव सिध्यति, अतो दुर्लभः, अन्येः साधारणैः कर्तुमशक्य इत्यर्थः ॥ १३५ ॥

भक्तिमार्गीयं निरूप्य ज्ञानमार्गीयमाह ज्ञानमार्गे इति । ज्ञानमार्गे तु संन्यासो हिविधोपि विचारितः॥ १४॥ ज्ञानार्थयुक्तराङ्गं न सिद्धिजन्मवातः परम् । ज्ञानार्थयुक्तराङ्गं न सिद्धिजन्मवातः परम् । ज्ञानं न साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कलौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेदापि तसाज्ज्ञाने म संन्यसेत् ॥ १६॥ सुतरां कलिद्रोपाणां प्रघलत्वादिति स्थितिः।

विचारोत्रोपपत्तित्तस्मादित्यर्थः । स दिप्रकारकोऽपि ज्ञेयः । अपिशब्दोऽप्र गर्हायाम् । हेविच्यमाह ज्ञानार्थमिति । ज्ञानोत्तस्यर्थमेकः । उत्तरस्य मोक्षसाहं तद्यमिति यावत् । ययपि ज्ञानार्थसापि मोक्षाद्धत्वमेष, तथापि प्रयोजनयग्राहितिच्यम् । अन्यया कर्मणोपि ाजा काराज्वात गावातपात्र । त्यात्र प्राप्त । त्यात्र प्राप्त । त्यात्र वात्र । त्यात्र । त्यात्र । त्यात्र । त् द्वेविष्यं न स्रात् । परन्तुसाम्यामपि जन्मशतैर्षहुजन्मभिरम्यासेन सिद्धिर्मोक्षो मवति । त हावस्य न स्वात् । परन्तुसाम्यामा जन्मवत्वनुजन्मानरन्याचन ताराहसाहा धवात । न भक्तिमार्गीयवन्द्वदिति । जत एव मगवताप्रुक्तम् 'बहुत्नं जनमनामन्त्रे ज्ञानवानमां प्रययते । वाहुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुडुठेम' इति । व्यवहारिम विहृद्धांन्यासो विविद्यान् संन्यास इति श्रूपते हेविष्यम् । मक्ति विहृद्धा वेत्रवृज्ञानार्थमेव युः संन्यासः स् दोप-तः पाठ शतः त्रूपतः अवस्य स्थातः स्थापतः स्थापतः सः कलातः सः ६।४ प्रसत्सात्र कर्तत्य इसाहः ज्ञानं चेति । चकारान्मोदोपि साधनसापेद्य एव । तत्र हेतुः । यज्ञादिश्रवणात् । पज्ञादिकं साधनत्वेन धृतत इत्तर्थः । इदं तु गीतायाम् 'द्रव्य-यज्ञास्त्रपेयज्ञा' इत्यादिषु स्कृत्य् । यज्ञादीनां साहानामेत्र फल्मम्पादनक्षमत्यात्, तथ कहीं सर्वधेन न सम्पदतीयतम्बत्तरूषं प्रभारस्त्रद्द्यायां तापपिय, न सुरायः । पूर्वोक्त-प्रमेष्यज्ञित्वेनं पापण्डित्यमेव स्थात् । अपिशन्दादगीष कलामावः । यत एव अमिक्रण-वेत्यस्त्रात्ति स्वतिस्वरुत्त्ये त्यादिनोक्तम् । यत एवंकरते प्रधानायः फलस्तम्पन्यधः । तस्मात् ज्ञाने न, ज्ञानमार्गे न संन्यमेत्, कली साधनप्रक्रमात्त्वाकारुकृतदोषाणां प्रावत्यास्तत्तामेव न कार्यं इति वस्तुस्तिनिरित्यर्थः ॥ १४, १५, १६३ ॥

एवं मिन्नमार्गेषि शोषमाश्रद्धा समाधते भरित्तमार्गेषिति । भरित्तमार्गेषि चेदोपस्तदा किं सार्यसुच्यते ॥ १७ ॥ अधारस्के न नाडाः स्याद् दष्टान्तस्याप्यनावतः । स्तारभ्यदेतोः परिसामाद्वापः केनास्य सम्मवत् ॥ १८ ॥ इरिस्त्र न शासोति कर्त्ते पाषां क्रतोऽपरं ।

अन्यथा मातरो पालाच स्तन्यैः पुषुषुः फन्तित् ॥ १९ ॥

अधारम्म इति । अस्मिन्मित्तमार्गीयसैन्याससोपकममाधेषि कृते न नागः, न कृतीपक्रमीयर्थ्, नापि निर्द्यो मथत्, नापि प्रलायः । तदुक्तं मयत्यः 'नैद्दासिक्यनं नाशित्तं प्रलायं । तदुक्तं मयत्यः 'नैद्दासिक्यनं नाशित्तं प्रलायं । तदुक्तं मयत्यः 'नैद्दासिक्यनं नाशितं प्रलायं । निर्देशं मयत्यः 'शैमागवतेषि 'तया न ते मापय तायकः क्रायिद्वयामायः इत्ये 'त्या न ते मापय तायकः क्रायिद्वयामायः इत्ये सर्वराम्मतद्यान्यः क्रायं सर्वराम्मतद्यान्यः त्या पातः अयते अभागवते 'पेऽन्येऽरिन्दास्य विद्यक्तमानिनस्यन्यसायावादिगुद्धद्वद्वयः । आस्त्र कृत्येणः । प्रतिक्रम् सर्वरायः निर्द्यान्यः स्थायः सायवित्तं कृत्येणः । कृत्यः कृत्येणः । स्वायतः स्थायः सायवितः सर्वतः पातः स्थायति । अन्तर्यक्षेत्रः सिर्द्यान्यः स्थायः सायवितः । अन्तर्यक्षेत्रः सिर्द्यान्यः स्थायः सायवितः स्थायः स्थायति । अन्तर्येष्टः सिद्धिययस्य द्वः सेष्टप्रकृत्यः स्थायः स्थायति । अन्तर्यक्षेत्रः सायवः सायवः सायवः सायवः सायवः स्थायः स्थायति । स्थायः सायवः सायवः सायवः सायवः सायवः सायवः स्थायः स्थायतः साववः साववः

अल्पज्ञं प्रत्याहुः ज्ञानिनामिति ।

ञ्चानिनामपि घाक्येन न भक्तं मोहयिष्यति । आत्मप्रदः नियश्चापि किमर्थं मोहयिष्यति ॥ २०॥

ज्ञानमार्गप्रश्रंसायाक्यैरपि तद्वारा स्वभजने प्रवृत्तं न मोहं प्रापयिष्यति। इद्युरक्रप्ट-मिदं वेत्येवंविषम् । नतु कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुः समर्थस्य स्वतम्रस्य कदाचिदेवमपि करणे सादिति चेतत्राह आत्मपद इति । सासरूपं भक्तेन्यो दत्तवान्, तदधीनलेन सापित-वान्, यब् स्तात्मलेन प्रियथ । अत एवोक्तम् 'प्रेष्ठो मवास्तुनुमृतां किल वन्सुगानो'ति । अपिशन्ददिवमजानतामगक्तानामियश । चकारात् सस मक्तस कृत्वनुवुमुद्धत्वमि । एतादशसापि मोडकत्वे न किथित्कारणमस्तीसर्थः ॥ २० ॥

उपसंहरन्ति तसादिति ।

तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयताम ।

अन्यया भ्रदयते खार्थादिति में निस्तिता मितिः॥ २१॥

उक्तप्रकारेण मक्तिमार्गे खिल्ला विरहातुमवार्थमेव कियताम्, अन्यथा इमं प्रकासन्तरं राक्त्वा प्रकासन्तरेण तदाचरणे स्वाधात् स्वस्मित्नेवास्येते अन्तित्मत इति खार्यो मगवान् तस्माङ्गहरूपते दूरे पततीत्वर्थः । इति एवंप्रकारिका मे निश्चिता वुद्धित्सिर्थः । यद्वा, स्वार्थात् समीहितफठादित्सर्थः ॥ २१ ॥

इति कृष्णप्रसादेन वस्नुभेन विनिश्चितम्। संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत् ॥ २२ ॥

इतीति । कृष्णः प्रसाद्यते वेन, कृष्णस प्रसादीन्येषां यस्मादिति वा । तत्रसाद-रूप एवेति वा । ईस्बोन बहुत्मेन भक्तौ भक्तिमार्गे संन्यासस्य वरणं चरतीति स्तीकर-णम् । इति उत्तप्रकारेण निशेषते निश्चितं निर्धातितः । अक्तिमार्गे ग्रन्टतस्दै विद्यायाः न्याया अन्येन ज्ञानमार्गाद्यक्तप्रकारेण स्वीकरणे पातिसमेवेद्ययेः ॥ २२ ॥

आचार्यचरणाम्भोजरजोरश्चितवागहम् ॥ कृतवान् भक्तिसन्यासविचारे सुविचारणाम् ॥ १॥ कर्मणा मनसा वाचा प्राणेदरिधनरिषि ॥ विडलेश त्वदीयोस्मि नान्यथा ज्ञातुमहेसि ॥ २ ॥

इतिश्रीयस्रभनन्दमचरणैकदारणश्रीरस्रनाथकृतौ संन्यासनिर्णययिवरणं समाप्तम् ॥

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः ।

## श्रीगोकुलोत्सवविरचितविवरणसमेतः ।

यत्पदाञ्जरसास्त्रादिवस्मृतान्यसुखा मुहु । रमन्ते तद्वणाळापेस्त वन्दे गोक्रळेश्वरम् ॥ १ ॥

श्रव सक्टश्रुतिस्पृतिपुराणन्यायादित्रमाणसम्मला भगनदानन्दानुभव एव सर्वेचा 
परमक्क्य । तन्नापि भवनानन्दानुभव श्रीगोपीननवद्यम् । तथाद्वि । 'रसो वे स' इत्या 
दिस्यो मनान् रसक्त्य । रसक्ष श्रुगार । स च सर्वागदिवस्योगमेदेन द्विषय । तेन 
तत्रुभयभावासमक्ष्मणवदानन्दानुभव एव परमक्रस्य । स च हीलाह्यप्रेपृत्वे सित सम्भवि । 
तत पूर्वद्वाया सुस्रवागायावाद सर्वपरित्यागपूर्वक वित्रयोगमावानुभव एव परमक्रस्य । 
सर्वपरित्याग विना होकिकाशस्य सत्यादच्यप्रतया वित्रयोगानुभवासम्भवात् । स च परि 
त्याग कस्मिन् मार्गे कर्तव्य , कदा वा कर्तव्य , क्ष्य वा कर्तव्य , 
करणानन्तर च तस्य कीदशी दशेरोलस्वनिर्भाराय विचारप्रयोजनमनुवदन्त एवाचार्या 
परित्यागिवत्यार प्रतिज्ञान्ते प्रशान्तापिकृष्वप्रिति ।

पश्चात्तापनिवृत्त्वर्थं परित्वागो विचार्यते । स मार्गिटितये प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विद्योपतः ॥ १ ॥

सक्तिमार्गे ज्ञानमार्गे च परित्यामाः कर्तव्य , तज्ञापि निद्धदशायामेव, न तु साधन-दश्चायाम् । साधनदशायामत्यन्तविषयामानेन परित्यागानिर्वादा पापणिडत्वप्रसङ्गेन इत्तोषि परित्याम पश्चातापाय मनति । एतान्द्रातात्मयञ्जागामावे भगनदीया अपि पूर्वमेव परित्यान सर्वायां सन्त पश्चातामा मेवेषु , तथा तान्त् रद्वा स्वयापि पथ्चात्ता मेवेषु , तथा नान्त्या स्वया च पश्चातापस्थानाविभीवायं परित्यागो निर्चायंत हवर्षे । यदा । सक्रव्येयजीवाना भगवत्यास्थ्यं भगवदात्रया स्वाचार्याणा भृत्योक्तेकता । सा स्वयनव्यातिश्याचार्थ्योक्तिमार्गे प्राक्रव्येत नियते । तत्र यया सर्विपद्धान्तसुक्तवन्तस्था अन्यप्रतया निरत्या द्विप्रयोगभावा न्त्रयवायं परित्यागोषि पूर्वेन क्यानीय । तथा चैताव्यक्तव्य तथा विक्रय इत्य ह्व विप्रयोगभावानुभवः, तदनन्तरमलैकिकदेहेन संयोगभावानुभवः । तथा च पथात् परित्याग-नन्तरं तापथ निवृत्तिथ तापनिवृत्ती, तयोनिमित्तं परित्यागो निर्नायत इत्यवः । तेनोमय-प्रकारकभगवद्भावातुमये आचार्योचम एव हेतुरिति स्चितम् । यच 'निरहातुमवैकार्यसर्व-लागोपदेशक'इति सर्वोत्तमे उक्तम् । तदच्यवधाननिवक्षया सवासून इति परिशब्दार्थः । नुतु परिलागः किसन्सार्गे कर्तव्य इति चेत् ? तत्राहुः स मागहितये प्रोक्त इति । विशेष आधिनयम्, तेन सिद्धदशा विशेष: । विद्यापनः इति त्यन्होपे प्रमा । तथा च भक्तो ज्ञाने च विशेष सिद्धदशा प्राप्य मार्गद्वित्तये भक्तिमार्गे ज्ञानमार्गे च स परि-स्रागः प्रकर्षेण उक्तः, कर्तव्यत्वेन कथित इत्यर्थः ॥ १ ॥

कर्ममार्गे न कर्तव्यः स्त्रतरां कलिकालतः।

अत आदी भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाद्विचारणा ॥ २ ॥

अथ कर्ममार्गे साधनदशायां ज्ञानमार्गे उपासनामार्गे साधनदशायां अक्तिमार्गे च परिलागः पश्चात्तापायिति तनिवृत्त्यर्थे परिलागस्य विचारः कियते । विशेषतः विशेष त्राप्य । स च सिद्धदशा उभयोः । यहा, बहुनन्मसु परिलागः कर्तव्य इति आवृति-बाहुत्यमेव विशेष इति ज्ञानमार्ग एव विशेषतः इसन्वेति । निष्कामतया कर्मकर्णं चित्त-शुद्धर्यम् , कुममार्गे पत्नी विना च यज्ञादिकरणमसम्भवीति न परिलागः सम्भवति । पत्नी-साहित्येपि निष्कामतया कर्माचरण सन्यास एवेति चेत् सोपि कली देशादिशुद्धामावाज सम्भानीताहुः सुनरां किलकालत इति यहा। आसुपश्चहुर्थमागे संन्यास इति यमतं तिसाना मते मार्ति झानं च विना केवल कर्ममार्गे विरक्ति जिता न कर्तृत्यः परिलागः किन्तु विरक्तावेवेति भक्तेज्ञीनस वा सिद्धदश्चा तिना न सम्भवतीति कर्ममार्गे न परि-लागः, सुतरां कठिकाले ॥ २ ॥

श्रवणादिप्रसिद्ध्यर्थं कर्तव्यश्चेत्स नेष्यते । सहायसङ्गसाध्यानामां च रक्षणात्॥ ३॥ अभिमानात्रियोगाच तद्धमेश्र विरोधतः। गृहादेवीघकत्वेन साधनार्थ तथा चदि ॥ ४ ॥ अग्रेपि ताह्दौरेय सङ्गो भवति नान्यथा। द्यपं च विषयाक्रान्तः पापण्डी स्थानु कालतः ॥ ५ ॥ विषयाक्रान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः। असोऽत्र साधने भक्तो नेव त्यागः सुखावहः॥ ६॥ ज्ञान्य । विरहानुभवार्यं तु परित्वागः प्रदास्यते । स्रीयबन्धनिवृत्त्यर्थे वेषः सोऽत्र न बान्यथा ॥ ७ ॥ अचणादीनां निरन्तरमध्यग्रतया सिद्ध्यं यदि स नेष्यते भावोद्घोषकत्वाद्भगव-

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवस्रभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## संन्यासनिर्णयः ।

### श्रीगोकलोत्सवविरचितविवरणसमेतः ।

यत्पदाञ्जरसास्त्रादिनस्मृतान्यसुखा मुहु । रमन्ते तहुणाठापेस्त वन्दे गोकुलेश्वरम् ॥ १ ॥

अय सक्तळश्रुतिस्प्रतिपुराणन्यात्राद्रिमाणसम्मत्या भगगदानन्दानुभव वृत्र सर्वेषा 
ग्रामक्रम् । तमापि भवनानन्दानुभव श्रीगोधीजनवक्ष्यस्य । तयाद्वि । 'स्तो वै स' दूखा 
दिन्यो मगवान् रसस्य । रस्य ध्यार । स च सयोगवित्रयोगमेदेन द्विविष । ति 
तत्व पुर्वद्वाया । सयोगामावात् सर्वगरिक्षामापूर्वक वित्रयोगमावानुभव वृत्र पसम्भवति । 
सर्वपरित्याग वित्रयोगमावात् सर्वगरिक्षामापूर्वक वित्रयोगमावानुभव वृत्र पसम्भवत् । 
सर्वपरित्याग वित्रयोगमावात् , सर्वगरिक्षामानुभवात् । स च परि 
त्याग किस्मत् मार्ग क्रिक्य , कृदा चा कर्तेच्य , कृत्र वा कर्तव्य , क्रिमयं वा क्रिक्य , 
कर्मानन्तर च तस्य क्रीदर्या द्वोक्षेतसर्विनिर्धार्यो विष्यारम्रवाचनमनुवदन्त एवाचायी 
परित्यागितवार प्रतिज्ञानते पश्चान्तरापनिकृष्यविति ।

पश्चात्तापनिवृत्त्वर्थ परित्यामो विचार्घते । स मार्गद्वितये प्रोक्तो भक्तो ज्ञाने विद्योपतः ॥ १ ॥

भिक्तमार्गे शानमार्गे च परित्यामः क्तन्य , तद्रापि शिद्धदशायानेव, न सु साधन दशावाम् । साधनदशायानस्तत्वेतगयानानेन परित्यामितीहात् पाएण्डिन्वप्रसङ्घन कृतीपि परित्याम । साधनदशायानस्ति । पानाचारतम्बानामाथे समादीपा अपि पूर्वेमेष परित्याम सर्वोगी सन्त पत्थात्ताप सर्वेषु , तथा तान् दृष्टा स्वस्तिषि प्रावासा मेथेषु , तथा तान्त्येपा स्वस्त्र पश्चातापक्षात्तामित्रार्थं परित्यापो निचार्यत हुत्वर्थ । यहा । सक्तन्द्रैनजीवानां समावस्त्राप्तर्य भगवदात्त्रमा शामवद्यापिश्चाचार्यभिक्तमार्थं प्रावस्त्र । तथा समावस्त्राप्तर्यामाणा स्वस्त्र । तथा मानवस्त्राप्तिश्चाचार्यभिक्तमार्थं प्रावस्त्र । तथा समावस्त्राप्तिश्चाचार्या अवस्त्रत्या । तस्ति सम्रयोगमाचा प्रावस्त्रत्य । तथा स्वस्त्र । तथा सम्बत्यापानाचार्या अवस्त्रत्या । तस्त्र विश्वयोगमाचा सम्वाप्तर्या । तस्त्र निच्यामेति पर्वेम्पत्र स्वस्त्र । अस्त्र । परित्यामेत पर्वेमद्रानिश्च स्वस्त्र । अस्त्र । परित्यामेत पर्वमद्रानिश

विप्रयोगभावानुभवः, तदनन्तरमठोकिकदेहेन संयोगभावानुभवः। तथा च पश्चात् पहिलागा-नन्तरं तापश्च निवृत्तिश्च तापनिवृत्ती, तयोनिमित्तं परिलागो विचार्यत इत्यर्थः । तेनीमय-प्रकारकमगवद्भावानुमवे आचार्यायम एव हेतुरिति स्चितम् । यद्य 'विरहानुमवैकार्यसर्व-लागोपदेशक'इति सर्वोत्तमे उक्तम् । तदव्यवधानविवक्षमा सवासन इति परिशव्दार्थः । नतु परिस्तावः कस्मिन्मार्गे कर्तव्य इति चेत् १ तत्राहुः स मागद्दितचे प्रोक्त इति । विशेषु आधिक्यम्, तेन सिद्धदशा विशेषः । चिद्रोपतः इति त्यव्होपे पद्मनी । तथा च भक्तो झाने च विशेष सिद्दशां प्राप्य मागेद्वितये भक्तिमार्गे झानमार्गे च स परि-लागः प्रकर्षेण उक्तः, कर्तव्यत्वेन कथित इत्यर्थः ॥ १ ॥

कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां कलिकालतः ।

अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाद्विचारणा ॥ २॥

अथ कममार्गे साधनदशायां ज्ञानमार्गे उपासनामार्गे साधनदशायां अस्तिमार्गे च परिलागः पश्चाचापायेति तिशृद्यये परिलागसः विचारः क्रियते । विशेषतः विशेष प्राप्य । स च सिद्धदशा उमयोः । यद्वा, बहुजन्मसु परिलागः कर्तव्य इति आधृति-पाहुत्यमेव विशेष इति ज्ञानमागे एव चिठोधत इसन्वेति । निष्कामतया कर्मकरणं चित-शुद्धवर्षम् , कममार्गे पत्नी विना च यज्ञादिकरणमसम्भवीति न परित्यागः सम्भवति । पत्नी साहिलोप निष्कामतया कर्माचरणं संन्यास एवति चेत् सोपि कली देशादिशुद्ध्यमावाज सम्भवतीत्साहुः सुतरां कलिकालत इति। यहा। आसुपश्चतुर्थभागे संन्यास इति यन्मतं तस्मित्रपि मते मक्ति ज्ञानं च विना केवर्ड दर्ममार्गे विरक्ति बिना न कर्त्तव्यः परिस्रागः किन्तु विरक्तावेवेति मक्तेज्ञांनस्य वा सिद्धदशां विना न सम्मवतीति कर्ममार्गे न परि लागः, सतरां कलिकाले ॥ २ ॥

अवणादिप्रसिद्ध्यर्थं कर्तव्यक्षेत्स नेष्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात्साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥ अभिमानान्नियोगाच तद्धमेश्च विरोधतः। गृहादेवीधकत्वेन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४॥ अग्रेपि ताददौरेव सङ्गो भवति नान्यथा। स्रयं च विषयाक्रान्तः पापण्डी स्यानु कालतः ॥ ५ ॥ विषयाकान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः। अतोऽत्र साधने भक्ती नैव त्यागः सुखावहः॥ ६॥ विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते । सीयवन्धनिष्टुच्यर्थे वेषः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥ अवणादीनां निरन्तरमन्यप्रतया सिद्धार्थ यदि स नेप्यते भाषोद्वोपकत्वाद्भगव- दीयाः सहायाक्षेपां समेन श्रवणादयः साधनीयाः । पूजादीना साधन च रह्यम् , साधन-दशायां अभिमानवः विद्यते । 'तात्रकर्माणी'ति वात्म्यात् साधनदशायां पूर्णविरक्षमावा-द्वेदादिरुपमाविषयोगाद्दणीश्रमभमी कर्तव्या एत । सन्यासभमे सद श्रवणादियां निर्पे-योऽपि । गृद्धे मागदियि समामातात्माना कार्य इति चेत्तावर्ष्ट्रमृत्यदिति । गृद्धमान कह्मचिक्तुत्रभित्सात्मा-सादित्याशाया कार्य इति चेत्तावर्ष्ट्रमृत्ये चेति । सिर्पेयस्त करण आकान्ते सत्समार्यं तत्योयम् एव न भवतीति मावः ॥ २ ॥ ४ ॥ ५ ॥ ६ ॥ ७ ॥

कौण्डिन्यगोषिकाः भोक्ता ग्रस्वः साधनं च तत् ।
भावो भावनपा सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥
विकल्त्यं तथाखास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि ।
ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य पाधकाः ॥ ९ ॥
सखलोके स्थितिर्ज्ञानात् संन्यासेन विशेषितात् ।
भावना साधनं यत्र कलं चापि नथा भवेत् ॥ १० ॥
तादशः सखलोको निरुष्ते न संशपः ।
पिद्धियकदः खात्मा यहिवत्यविशेषदि ॥ ११ ॥
नदैव सकलो पन्धो नाशमेति न चान्यपा ।
गुणासु सङ्गराहित्याजीवनाय भवन्ति हि ॥ १२ ॥

 योजयति । नन्वेवं गुणेष्वासक्त्यभावादत्यन्तवियोगे जीवनं न स्यात्, तथा च जीवनविधा-तकत्वेन मगवान् पाषकत्वेनामिमतः स्यादित्यार्शन्याहु भैगचानिति ।

भगवान् फलरूपत्वात्रात्र याधक इष्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तव्यं दयात्तुर्ने विरुध्यते ॥ १३ ॥ दुर्लभोयं परित्यागः प्रेम्णा सिष्यति नान्यथा ॥ १३ई ॥

जीवनिविधातकत्वेषि प्रतिक्षणं फल्रुस्पमावक्कावानुमावकत्वान याधकः। न हि तदय-सातो जीवनमिषिकमस्ति । यद्वा । नतु यदि भगवांत्वेषां मनो गुण्यु किवित्संसोनितवांत्व-सातो जीवनमिषिकमस्ति । यद्वा । नतु यदि भगवांत्वेषां मनो गुण्यु किवित्संसोनितवांत्व-दोत्तातं गुण्यु पिकासत्त्वम भगवाः दोत्तातं गुण्यु पिकासत्त्वम भगवाः वाधकः सात् , तथा च भावविष्वां गुण्यु तर्षां मनः सम्प्रताद्वां स्वयुः भगवानिति । नहि भगवान् भवित वावदे कर्त्वं वापकं गुण्यु योजयित, न तु गुण्यु योजयित, न तु गुण्यु योजयित, न तु गुण्यु योजयित, न त्व गुण्यु योजयित । तथा न स्वतान्यवान्य तथा । विद्यानामार्वे वापकं न सम्पादयित, येन भवित । नतु भगवान् वित्तान्य तथाः । स्वास्थ्यवान्य वापकं न सम्पादयित, येन भवित । नतु भगवान् वित्तान्य तथाः । विद्याने मार्वे तथाः । तथा करणं वीवनस्य वापनं यदाः । न होतोषि जीवनमिषकपिकास्ति, अर्दे तथ्यः । तथा करणं जीवनस्य । न होतन्य वापनं भगवतान्येन या कर्त्वं तथाः । तथा करणं वापन्य स्वयान्य । न होतन्य स्वयान्य । विद्यति च प्रिरंग चायान्यस्य । न होतन्यस्य वापनं भगवतान्येन या कर्त्वं तथाः । तथा करणं वापनं स्वयाने वित्तस्य वापनं भगवतान्येन या कर्त्वं तथा । विवनं ग्रेष्टां करोति, न शकाति। विवनं प्रस्ति च द्वावाद्यस्य वापनं भगवतान्येन या कर्त्वं तथा विवनं ग्रेष्टां करोति, न शकाति। विवनं प्रस्ति व द्वावाद्यस्य वापनं स्वयान्यस्य स्वयान्यस्य विवनं प्रस्ति । १ श्वर्याचे तथाः । नत्र परस्याखः कर्य तेषां जीवने ग्रेष्टां करोति, न शकाति। विवन् प्रस्ति । व श्वेताद्यान्यसम्यादकस्य द्वावान्यसम्यादकस्य द्वावन्यस्य विवनं प्रस्ति । १ श्वर्याचे तथाः । विवनं प्रस्ति विवनं प्रस्ति । व श्वर्याच्यावसम्यादकस्य द्वावन्यसम्यादकस्य व्याख्यस्य विवन्यस्य विवनं विवन्यस्य । व श्वर्याचे विवनं प्रस्ति । व श्वर्याचे विवनसम्य विवनसम्य

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविचोपि विचारितः ॥ १४ ॥ ज्ञानार्थमुत्तराहं च सिद्धिर्जन्मशतेः परम् । ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १६ ॥ अतः कहो स संन्यासः पक्षात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेशपि तसाज्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६ ॥ सुत्तर्ता किद्योपाणां प्रवहत्वद्विति स्थितम् ॥ १६ ॥

ज्ञानमार्गे विविदिपाविद्वतामेदेन द्विविषोपि संन्यासी विचारितः । तद्वयमाहुज्ञी-नार्धमिति । ज्ञानार्थं ज्ञानिनिमत्तं यः संन्यासः स एकः, विविदिपासंन्यास इति यावत् । उत्तरार्कं ज्ञानापेक्षया उत्तरं अभिमं मुक्तेरक्षं यः संन्यासः स द्वितीयः, विद्वत्संन्यास इति यावत् । परन्तु ज्ञानमार्गावसंन्यासे षष्ट्वन्यभिष्ठीतिः, न व्येकजन्यना । पहृतां जन्यनामन्तः वृत्ति भगवद्वाच्यात् । त्योर्मच्ये विविदिपासंन्यासत्त्तु गुगान्तरे कर्तव्यः, न तु कळावित्यादुः ज्ञानिगिति क्षेत्रेन । तमो रज्ञथ विद्वाय केवलसन्तान्तःकरणः सन् निष्कामतया यदि यज्ञादिकं करोति तदा ज्ञानमुरायते । संन्यासे च सामध्यमावायज्ञादिकं न सम्भवति । ज्ञान च यज्ञादिकं सामध्यत्वेन श्रूयते । सर्वे विहाय वनं गत्वा योगादिना ज्ञानसावनं च करों न सम्भवति । विज्ञानां चाहुत्येनात्ताकरणे छोकिकवासनानामित्रवान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वित्रन्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्त्रान्त्रान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्ति । स्वान्त्रान्ति । स्वान्ति । स्वान

नतु यदि कलौ दोपाः प्रयला एव, तदा भक्तिमार्गेषि कथं फलसिद्धिरित्याशंक्य भक्तिमार्गे दोपलेशोषि नाम्तीत्याहुः भक्तिमार्गेषीति ।

मिक्तमार्गेषि चेदोपस्तदा किं कार्यमुख्यते ॥ १७ ॥ अत्रारम्भे न नाकाः स्याद् दृष्टान्तस्याप्यमावतः । स्वास्थ्यदेतोः परित्यागाद्वायः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ दृरिस्त्र न कालोति कर्तुं वायां कुत्तोऽपरे । अन्यया मातरो याद्याव स्तन्यैः पुरुषुः कचित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामिष वाक्येन न अतं मोहयिष्यति । अलस्यमादः प्रियक्षािष किमर्षं मोहयिष्यति ॥ २० ॥ तस्मादुक्तप्रकारेण परित्यागो विधीयनाम् । अन्यथा अद्यते सार्थादेति मे निश्चिता मृतिः ॥ २१ ॥ अन्यथा अद्यते सार्थादेति मे निश्चिता मृतिः ॥ २१ ॥

यदि मित्तमार्गेणि दोपसम्भावना तदा कर्तव्यत्वेन किगुच्यते । एकोपि दोपो नास्त्रीति झापनार्थमेकचन्यम् । तमेव दोपाभावप्रकारमाटुः अत्रारम्भ इति । अत्र सित्तमार्गेणे अरम्भ अवेशमान एव नास्त्रो न मवति । यदि भित्तमार्गेणि दोषाः स्तुः, तदा कदाचित्राभोपि स्तातः न लेवन्यः, तेन दोपसम्भावनेव नास्ति । नग्न भित्तमार्गीयणामपि कपित्तमार्थायणामपि कपित्तमार्थायणामपि कपित्तमार्थायणामपि कपित्तमार्थायणामपि कर्तिकार्याभे भगवद्वत्रकार्या हि निवः । नदि मायानक्ष्रित्तं कराणिदप्यनक्षित्रत्योति । तेन यत्र कपिदाप्यनक्ष्रित्रत्योति । तेन यत्र कपिदाप्यनक्ष्रित्रत्योति । तेन यत्र कपिदाप्यनक्ष्रित्रत्यत्वे । अत्र यस्पत्ति हि सित्तमार्थामानयति , तथा तथा दोपापामाः । अत्रो वद्ये मित्तमार्गायायया भगवान् तेषां हि सिक्तमार्गामानयति , तथा तथा दोपापाममः । अत्रो वद्ये मित्तमार्गायविश्वस्तर्यत्व एव दोपसन्तम्, तेन भक्तिमार्गेष्ठोणामसम्बन्ध एव । किम । न या क्षिपदिदं दष्टपरं श्वतं वा यद्विकामार्गे प्रविष्टसापि नाद्यो आत्र दिति । तेन द्वासन्तम्

स्याप्यभावात्त भक्तिमार्गे दोपलेशोऽपि । अत एव भरतस्य जन्मान्तरायेपि फलसिद्धिः। स्त्राच्य नायात्र नाकामा वापण्याज्या । जा पून नाकाच जनात्वाचा । जार्कामा । अत एव मथुराखसित्रणां मध्ये वित्मुखलोषि पश्चात् पश्चात् एव । नतु मक्तिमार्गे नाश्चो न भवतीति सत्यं, परन्तु यदि भक्तिमार्गे न त्यंवत् । तथा च साधनदशायामत्यापेषि सिद्धः दशायामत्यन्तवित्रयोगक्वेशमसहमानः सन् मनःखास्थ्यनिमित्तं तन्मार्गं परित्युच्य लोकिकमूदाः थेमेव यदि ऋियलरिग्रह्मीयात्तदा नाशो भवलेवेति चेत्तनाहुः स्वास्ध्यहेतोरिति । यदैव मगवन्मार्गे प्रवेशस्तदेव सीकिकस्य परिसागः, तदनन्तरं च यथा यथा भगवद्भाव-स्तया तया लीकिकेष्यधिकाधिकैवाऽक्षिजीयते । तथा च लौकिकस्य स्वास्थ्यहेतोः सर्वेखेव परिस्थागात् केन पदार्थेनास भगवद्वावस याघः अन्तरायः सम्मवेत् , न केना-पीलयः । यदि कदाचिदलन्तं विप्रयोगभावेनातिङ्केशदिदमपि मनस्वावाति यत्कयमपि यद्ययं भावो निवृत्तो भवेत्तदा सम्यगिति तथाप्यशक्यो भावस्य पित्यागः । न स्रोतादशः क्षण-मि भगवन्तं विसर्गं द्राकोति । न वान्येन पदार्थेनेतादशस्य मनःस्वास्य्यं सम्भवति । यद्धा, खास्थ्यहेतोः खास्यिनिमत्तम् । ठौकिकं हि सर्वं तसोद्वेगकारीति खास्थ्यनिमित्तं सर्वेस ठौकिकस्य परिसामात् केन पदार्थेन अस्य भावस्थान्तरायो भवेत् , न केनापी्सर्थः । अथवा । स्वास्थ्यहेतोः सास्थ्यनिमितं परिलागात् मगवद्वावस्य परिलागात् । अयं भावः । मगवद्वावसागे हि स्वास्थ्यनिमितं कर्तव्यः, तथान्येन न सम्भवति । न क्षेतास्थासा-न्येन स्वास्थ्यं सम्मवति । तथा च केनान्तरायः सम्भवेत् , न केनापीलर्थः । वस्तुतस्तु मावत्याग एव न सम्भवतीति पूर्वेमुक्तमिति निगर्वः । नन्येताद्यास्य स्वयं भावत्यागी न सम्भव-तीति सत्यम् । परन्तु यदि कालादयः प्रतिषम्यं कुर्सुः, तदा नायो भयेदेविति चेत्, तवाहु-हेरिरिति । अत्र विप्रयोगमाने भगवानिप श्रतिषम्यं कर्तुं न द्राफ्रोति, तत्र के वराकाः काठाद्य इसर्यः । न चैवमसामध्ये भगवतः । वस्तुन एव तथालात् । नतु मक्तिमार्गे अवेशे सति सर्वया न सम्भवति नादाः, परन्तु भक्तिमार्गप्रवेशे तु केवल भगवदङ्गीकार एव मूलस् । नहि भगवदङ्गीकारं विना भक्तिमार्गरुपियं । भगवतथ कि प्रयोजनं येन प्रवेशयेत्, तथा च क्रये फलसिद्धित्तियार्थेच्य मगवान् केवलं कृत्येव प्रयतेवतीति दृष्टान्तेन वोधयन्ति अन्ययेति । यदि प्रयोजनं विना कोपि न प्रवर्तेत्व, तदेतावकालं विश्वसिम् पालान् भारतो न प्रपुपुत्तिव त्वयोक्तं स्वातं न त्वनम् । किन्तु पुपुपुते । तथा भगनानि प्रयोजनं मितरो न प्रपुपुत्तिव त्वयोक्तं स्वातं न त्वनम् । किन्तु पुपुपुते । तथा भगनानि प्रयोजनं विनीव केवतं कृत्येत्व सर्वं सम्माद्यतील्यः । अग्रे यालानां प्रयोजनसहस्रसाधकत्येति मार्ट्णां तदुरेशेन न प्रमुखाः, किन्तु केतरुं वात्सत्यादेय सर्व सम्पादयतीत्यात्रयः। मार्ट्णां तदुरेशेन न प्रमुखाः, किन्तु केतरुं वात्सत्यादेय सर्व सम्पादयतीत्यात्रयः। नतु समावदद्गीकरात् प्रमुखापि यदि शानुमागियः संसगः स्वात्, तदा तदानद्वार्यवेविद-विपर्यासे कमं फल्लिखिरिति चेत्, तत्राहुज्ञीनिनामपीति। न हि मनवदङ्गीकासमिभ्य तद्वान्याति चुद्धि विषयोस्तिष्ठां शक्नुयन्ति । सगवीत्र यं मितामार्गेद्रीहृतवांसं कदापि पक्षात्रभाग अन्य स्वरमानाम् राष्ट्रस्य । १००० व सम्मवलेव, कदामित्सापनदश्चर्याः जन्मा सम्भवेदित्याशंक्येदसुक्तम् । यद्वा । ज्ञानिनोः विविधयुद्धिप्रकारक्रशलाः । तेनात्यन्त-चतरेणाप्यन्यया वोधियत्मराक्यो भक्तः । अप्रेपि कदापि मोहं न जनयतीति भविष्य-त्य्रयोगः । नत् कयं ज्ञायते भगवाज्ञेव मोहियप्यतीति, न धुत्तमपदार्थं कोपि कस्मैचिदातुं समीहत इति चेत् , तत्राहुरात्मप्रद इति । यः स्वात्मानमपि प्रयच्छति सस्य सर्व-फलदाने कः सङ्गोचः । ते न महोदारत्वात् सर्वस्वमपि ददाति, न तु मोहचति ।

मियश्व अतः प्रीतिकर्तृभ्यः सर्वस्वदानसुचितमेव । परमञ्जतज्ञत्वात निर्णयमाहस्तस्मा-दिति । उक्तप्रकारेण सिद्धदशां प्राप्य सार्थात् स्वप्रयोजनात् ॥ १७-२१ ॥

उपसंहरन्ति इतीति । इति कृष्णप्रसादेन चछभेन विनिश्चितम्।

संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत ॥ २२॥ कृष्णः श्रीगोकुले प्रकटः । नहि तत्मसादं विनेतद्भावतत्त्वं ज्ञातुं शक्यम् ।

अत एव तद्वास्त्रभतं स्वस्मिन् नाप्नेवाहुः । संन्यासवरणं सन्यासाङ्गीकारः । भक्ती भक्तिमार्गे । यद्यपि ज्ञानमार्गेषि संन्यासनिर्णय उक्तः, तथाप्येतद्विचारं मनस्यागते तस्य प्ररुपार्थित्वेव गणना जायते । अन्यथा सिद्धदशां विना पातः पूर्वस्थितमावात् श्रन्यतिः ॥ २२ ॥

> प्रणम्य च प्रभुं टीका गोकुलोत्सवस्रिणा । श्रीगोविन्दसुतेनेयं कृता संन्यासनिर्णये ॥ १ ॥

इति श्रीगोवर्धनधारिचरणकमलैकतानश्रीगोकुलोत्सव-विरचितं संन्यासनिर्णयविषरणं समाप्तम् ॥

## श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवञ्चभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# संन्यासनिर्णयः ।

चाचाश्रीगोपेशविरचितविवरणसमेतः।

पदारिवन्दद्वन्द्वं तद्वन्देऽहं दिव्यमहुतम् ।
हृदि यद्वारणात् कीरि तागः प्रादुर्मवस्वकम् ॥ १ ॥
स्रदा तत् श्रीमदाचार्यपदान्त्रं दैन्यदार्गः म् ।
स्रदा तत् श्रीमदाचार्यपदान्त्रं दैन्यदार्गः म् ।
स्रदा तत् श्रीमदाचार्यपदान्त्रं देन्यदार्गः म् ।
स्रदा तत्वक्षम् यत् सक्वं प्रकृतार्गीयमस्ति तत् ।
ताबद्विचारितं तत्र संन्याती न चिचारितः ॥ ३ ॥
द्वित तत्स्वक्रपविज्ञानामविनेव कृते सति ।
तस्मन् सीयो भवेन्मार्योच्यात्री सीति सुनिधितम् ॥ ४ ॥
तदानिष्टं स्वकीयस्य मार्गे स्यादिति चेतित ।
प्रयानारो सद्दान् श्रीमदाचार्यण्याममूत्वतः ॥ ५ ॥
तत्तिवृद्यपैमेतस्य विचारोपेश्वितस्ततः ।
हेतुसाधनत्रवैय क्वत्तवः स्वक्रतः ॥
अधिकारादपि परस्ताद्यः स विक्रप्यते ॥ ६ ॥

अधिकारादपि परस्तादशः स निरूप्यते ॥ ६ ॥ तत्र प्रयमं स्वमार्गाक्षीकृतसः स्वमार्गीयमञ्जे प्रधुत्तसः मक्तिमाबदार्ट्येनान्तरासिकः सिद्धार्थं श्रीमदाचार्याः परिसागविचारोपकमं क्षवैन्ति ।

पश्चासापनिष्टस्यर्थं परित्यागो विचार्यते ।

स मार्गिदितये पोरतो भक्तौ झाने विद्योपतः ॥ १॥ पूर्वेपीडिकोक्तशातापनिद्युवर्धीन्वयेः । अन्यत्यप्रम् । विचासेवाहः स इति । परिसामः, मार्गिदित्तये, भक्तौ प्रष्टिमार्गीयायां झाने च विद्योपतः कर्तव्यत्वेन भोक्तौः नात्यमार्गे ॥ १॥

नतु यथा मतिः ज्ञानं च मार्गै तथा कमीपि मार्थ इति तनापि स कर्तव्य इति चेत् , तत्र निषेत्रमाहः ।

### कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां करिकालतः । अनु आही भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वाविधारणा ॥ २ ॥

कममागें तु न कर्तव्यः । सुतरां कठिकाळतः । 'यावजीवमिन्नदोनं बहुवादि'ति खुतेः अहिंतंत्रं कर्मविपिकृतेरवावस्यकत्वात् परित्यामानवसर एय । यथप्यासुपथतुर्थे भागस्तुरी-यात्रमेण नेय इति तत्रापि विपिन्नतेते, तथापि स्नुतरां कठिकाळदोगेण रोगादिजराजनित-पीडमा संन्यासाध्रमपर्थनिषीदः कर्तुमक्षम्य इति विपरीत्रमरुकस्लात् कर्तव्य इति भावः । अतः कारणात् मार्गयोः एव कर्तव्यत्यस्य प्राहत्वात् तत्र च स्त्रोपयोगित्वात् कादौ स्तिकसाणे तस्य विचारणा विचारकरणम्, तच कदा, किगर्थ, कर्तव्य-मिलादिकप्रभित्ययेः ॥ २ ॥

तदेव निरूपयन्ति । यथा ज्ञानमार्गे विविदिपाविद्वदेदेन परित्यागस्य देवि-ध्यम्, तथा भ्यक्तिमार्गेषि साधनसिद्ध्यपं भुक्तिस्द्वर्थं च कर्तव्यत्वे प्राप्ते तत् द्वेविष्यं संगवतीति, तत्र अवणादिनवधामकिसाधनार्थं तत्करणे स्वकीयस्य वश्यमाणानिष्टं परि-ष्यनीति तिषेधेषाहः।

> श्रवणादिमसिद्धर्थे कर्तव्यः स च नेप्यते । सहायसङ्गसाध्यत्वात्साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥ अभिमानाहिष्योगाच तद्धर्मेश्च विरोधतः । रहादेवीधकत्वेन साधनार्थे तथा यदि ॥ ४ ॥ अग्नेष तादशैरेव सङ्गो भवति नान्धधा । स्थां च विषयाकान्तरः पाषण्डी स्याचु कालतः ॥ ५ ॥ विषयाकान्तदेहानां नावेशः सवैदा हरेः । अतोऽत्र साधने भक्तौ नैय लागः सुखाबहः ॥ ६ ॥

परित्यागं कृत्वा अवणादीन्साधयामीति यदि कर्ताक्यस्तदा स्र परित्यागो नेष्यते नार्कामित्रते, इदसाधकार्यास्त् । तम्र हेतुनाङ्गः । अवणादीनां सह्यवसद्गसाप्यत्यात्, अदमर्थातेत्नादिकर्ताः सम्बद्धस्यतः अपि सार्गस्वरुद्धानात् प्रहृष्टिकतः वद । तेषं सहित सार्वेद्धानात् , नार्याया । वस्य तुस्मावन्यत्ये कित्रते निरुद्धाः शान्तं त्रसादिकात्र्यारे कानित्वेतेव स्वितं सार्वा । वस्य तुस्मावन्यत्ये निरुद्धाः शान्तं त्रसादिकात्र्यारे कानित्वेतेव स्वितं सार्वः । कित्र, कदाचित्रत्वत्वेत् वेदां ग्रहस्थेत्व सार्वः । कित्र, कदाचित्रत्वत्वेत् वेदां ग्रहस्थेत्व सार्वा । अवृत्तवि त्रां त्रसार्वे क्षाचित्र न । अवृत्तवि ते स्वसावे क्षाचित्र क्षाचित्रते त्रसार्वेद्धानात् सार्वा न्यदे तुसार्वास्त्रत्व दुस्तवाद्यदे सर्वेदा । कन्तव्य हस्यः । यतः स्वामार्विमहानावे सार्वा एसहित् व स्वमार्वाद्धान्त्य क्षाचित्रकात्रत्वे सर्वेदा । कन्तव्य हस्यः । वतः स्वामार्वाद्यान्यावादः स्वरत्वाद्यस्य । वत्रस्यः । वत्रस्यान्यावाद्यस्य । वत्रस्यान्यावस्य स्वर्वात् । व्यव्यवाद्यस्य । विष्ठाः स्वामार्वाचानां च रक्षः

णादिति । अहोरात्रिप्रणवत्राणायामादिसाधनविधेरेव रक्षणसावश्यकत्वात् श्रवणादित्रपद्मा-नवसर एवेति । किय, अपग्रत्वसम्मवेषि तस्य सायुकत्वामावमाहुः अभिमानादिति । संन्यासग्रहणानन्तरं तत्त्वमस्यादिवाक्यादात्मनि सोहमित्यमिमानौ भवति, मक्तिमार्गे हा सान्यत्र विनियोगः सर्वया बातुचितः । सागानन्तरं विहितत्यागसाधनकरणे देहादीना-मन्यत्रैव विनियोगो मनेत्, नतु साक्षात्पुरुपोत्तम इति । स्वमार्गफलासाघकत्वात्तथेति मानः । किञ्च, तद्धर्मेरिति । पुष्टिमार्गधर्मेश्च विरोधतः । अयं परिलागो विधिप्रयुक्तत्वान्मर्योदा-मार्गीयो मवितुमहीते, न पुष्टिमार्गीयः । पुष्टिमार्गी हि समस्तविधिनिरस्ष्ट्रष्टः, तदा तत्प-रित्यागः सुतरां तथेति प्रमाणातीत इत्सुभयोधेमीणामपि भेदाद्विरोषः सादिति तया । चकारात् खरूपफलयोरिष भेदः । एवं खमार्गाङ्गीकृतस्य अवणादिमक्तिसिद्ध्यर्यं सन्यास-निषधकथनेन 'गृहे खित्वा खधमेतः।अव्याद्यते भकेत् कृष्णं प्त्रया अवणादिमि'रिस्तुक्त-प्रकारेण स्वधमेतिष्ठया सेवैव कर्तव्या, नान्यदिति स्वितम् । नतु गृहमेव वाधकं भवेत् तदा तु कर्तव्य इत्याशंक्य तसापि निषधमाहः । गृहमादिपदेन तसम्यप्यिनस्य सर्वे यवि धमप्रतिकृता एव, तथापि अवणादिसाधनार्थ सन्यासप्रदर्ण न कार्यस् । किन्तु तत्परित्योग मगवद्यिः सह सेवा कृतेच्येति ज्ञाप्यते । अत एव 'भाषीदराजुकुल्ये' दित्सादिषु साधनार्धमगुकुठतहृहणाभिप्रामेण प्रतिकृतगृहत्साग एवोपदिस्यते, न छ ्रत्याच्यु प्राथनावभवुकूलतहरूणामश्रावण श्रातकूल्थहत्याम एवापाद्यत, न तु संन्यासम्बद्धणम् । तथोक्तं 'गृहे स्थित्वा स्वपमत' इति मिक्तविनिविचनविरोधः स्थात् । किञ्च, श्रीभागवतेषि मिक्तसाधनार्थं 'मृत्येऽदेधगरित्यागं इत्यास्य (ग्वं सर्मेनुत्याणा'मित्यादिमिस्सवेसमंपणस्यः त्याग उत्तो, न तु संन्यासः, अन्यया प्रमेमेनुत्याणा'मित्यादिमिस्सवेसमंपणस्यः त्याग उत्तो, न तु संन्यासः, अन्यया 'स्वयोगस्कृतस्यान्य'इत्यनेन विरोधः स्यात् । यतः संवाकरण एवोच्छिष्टमोजनम्, न तु सन्यासे, सेवाडमावात् । एवं सति साधनार्धनिष त्याग उक्त इति तस्त-रूपज्ञानेन खमागीयः कथित् संन्यासग्रहणं कुर्यादिति प्रकृते तिन्निये उक्त इति सर्व-गनवदम् । अतः परं गृहादेषीपकत्वेन संन्यासग्रहणे ताद्यैः सह सङ एव भवेत्, किन्तु स्वयमपि तादशो भवतीत्याहुः । खयमपि तथा । ते साधनत्यागिनः धर्मध्यजिनः तम् प्रचनम् तादशा नवतात्वाहुः । स्वनमाय तथा । त सावमत्यायमः यमन्यावनः विषयाम्प्रान्ता वेद्यमात्रधारिणः पापण्डिनः, तया स्वयमपि तत्सद्गेन विषयाम्पर्यापण्डी च स्थात् । तत्र हेतुः कारत्याः । किल्पालदोपत इत्ययः । अथया कारत्य इत्यान् इक्षणम् । कारत्वमेस्यमावेम्य इत्ययः । यतः मागेन्युतजीवस्य कार्यायपीनत्वमेष, मागेन ०७,नप् । कालकन्त्रनावन्त्र इत्यन् । नाः नाग उपनाव्य काठावयान्त्रमम् , नागः रियतस्थेव तदनपीनलेन तस्य भगवद्धीनलेन मगवान् रक्षां करोति । तादश्रत्यागिनो भगवद्धीनलामावाद्रक्षाऽमावेन तथात्वमेवेति मावः । एवं तत्सक्रदोपं निरूप्य फठामाव- माहुः । यदैवं निषयाक्वान्तो मयेतदा निषयाक्वान्तानि, देह इत्युग्दक्षणम्, किन्तु, देह-प्राणेन्द्रियान्तःक्तणानि येषाम् । सर्वदा सर्वकालं मेवत्, प्रवेशस्यावकाश एव नास्ति, तदावेशो न मक्तीति सिद्धान्तात् तस्तारि मगवदायेशो न मवेदिति सर्वस्वहानिक मवतीति मावः । अतः कारणाद्य पृष्टिमार्गे पृष्टिमार्गायस्य साघने भक्तौ सापनमिक्तिसिद्धार्थे स्वागः सुस्तावहो न भवति, अनिष्टपर्यवसानात् । अतः स सर्वेषा न क्तीय्य इति झारितम् ॥ ३–६ ॥

नतु तर्हि कदा किमर्थं च कर्तव्यं इत्साकांक्षायां तस्य प्रयोजनकथनेनैवापि-

कारिणं चाहुः ।

विरहानुभवार्षे तु परित्यागः प्रशस्यते । सीयपन्यनिष्ट्रत्यर्थे वेपः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥ कौिएक्रन्यो गोिपकाः मोक्ता छुत्यः सामनं च तत् । भावो भावनया सिद्धः सामनं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥ विकल्पन्तं त्रायद्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाख तस्यैवं वर्तमानस्य वापकाः ॥ ९ ॥ सद्यलोके स्थितिज्ञांनात् संन्यासेन विशेषितात् । भावना सापनं यन्न फलं चापि तथा भवेत् ॥ १० ॥ नादवाः सल्यलेकादौ तिष्ठन्थेव न संवायः । यस्थित्यकटः सात्मा चित्रवादिवेशयदि ॥ ११ ॥ तदेव सकलो वन्यो नावामित न चान्यथा ॥ गुणास्तु सङ्गरिक्वाजीवनार्यं भवन्ति हि ॥ १२ ॥ भगवात् सल्यलेवाव्यो न स्त्रत्यं व्याल्यत्वाव्या ॥ १२ ॥ स्वास्थ्यवाव्यं न कर्त्यत्वं व्याल्यते विरुप्यते ॥ १३ ॥ स्वास्थ्यवाव्यं न कर्त्यतं व्याल्यते विरुप्यते ॥ १३ ॥ हर्वभोषं परित्यातः प्रेम्णा सिक्यति नान्यया ॥ १३ ॥ हर्वभोषं परित्यातः प्रेम्णा सिक्यति नान्यया ॥ १३ ॥

विरहानु भवार्षं परित्यागीसिनगार्गं प्रश्नतो भवति । अन्यया नेत्र्यंः । अवद्यापृद्धत्य । स्वागीयसादीकारादास्य श्रीकृष्णवेवेत्र कृतंत्वा, नात्यदिति विद्यात्वाः । तत्वद्धक्तः पृत्येत्वया सदा कार्णेति । सा सेवा साधनस्या फठस्या चेति द्विधा । मानसी सा सेवा फठस्या , तत्वापनस्या तद्वविवात्वात्वोत्ताकः । पृत्यं सित गार्गिग्रिया सर्व-समर्पणपूर्वकं सर्वेषां तद्वविवादीनां भगववेव विनियोगकरोज सेवाकरोज तत्वस्वरं श्रेषा समर्पत । गतद्योक्तम् । 'यहे स्थित्या स्वयंत्र । स्वयंत्र । सेवाकरोज तत्वस्वरं श्रेषा समर्पत । गतद्योक्तम् । 'यहे स्थित्या स्वयंत्र । स्वाद्यस्थानामवित्र पृत्विजातीय-

सङ्गेषि तस न नाश इति तनेव 'यावडीवं तस नाशो न कापी'सुक्तम् । एवं सित अस्य त्यागस पूर्णपुष्टिमाववानेवाधिकारी, नान्यः, तस प्रयोजनमपि प्रचुरमावपोपेण विरहा-नुभव एवेति सुद्क्तं तथा । नतु तर्हि परित्याग एव कर्तव्यः, संन्यास एव किमथै कार्यः, तत्र हेतुमाहुः स्रीमेति । स्रीया गृहसम्बन्धिनस्राक्रियमाणो यो बन्धः तन्निष्टरपर्थ वेपः । अन्यया सन्यासाश्रमो धर्माचरणार्थं न भवतीत्यर्थः । विजातीयमिठनस माव-षातकत्वात् । तदुक्तं फलप्रकरणे 'अस्प्राक्ष्म तस्प्रभृति नान्यसमक्ष'नित्यत्र । 'यथा व्याप्राप्रे देडाभिमानी'ति । नतु तथापि मक्तिमागीयभावपोपार्थमपि विहितत्वात् गुरूपदेशं विना कर्य तत्तिद्वित्थाशंक्य गुरूतिरूपयन्ति । कौण्डिन्य ऋपिरनन्तगुणश्रवणेनानन्तवारूपा-सक्त्या तत्कालमेव सर्वत्यागं कृतवान्, पुनस्तद्विरहेण विकठः सन् जडादिष्वपि प्रश्न चके । तथास्पापि स्वरूपसेवाकरणे प्रेमासचयनन्तरं दुष्टिमार्गीयमावोदयक्षण एव साराः कर्तच्य इति साम्येन स गुरुरुकः । अपरे गुरुवो गोपिकाः । यथा पूर्वमायासको ससां वृषुनादश्रवणानन्तरं सागे कृते प्रभुतक्षमस्तासामध्यमृत् । अप्रे पुनरन्तरासिक-दार्ळार्थे निरहानुमवोपि जातः, देन 'तन्मनस्काखदाठापा नात्मागाराणि सस्पक्तः' इत्यादि निकठलाम्बास्थ्यादिरूपावस्थाप्यासीदिति साम्येन तासां च गुरूलं निरू-पितम् । एवं सति तद्रीत्या तथा कृते एतस्यापि फर्ल सेत्सतीति भावः । नद्र यया 'यदहरेव विरजेतदहरेव प्रजेने'दिति श्रुत्वा ज्ञानमार्गीयसंन्यासे वैराग्यं साधनम्, तयात्र किं साधनम्, तदाहुः साधनं चेति । भावनया सिद्धो यो भावः तत्सापनम् । पूर्वमिष मानो जायते, परं कृत्रिम इति । तादृशस साधनत्वं न, आसत्त्य-गन्तरं 'भगवता सह संहाप' इत्याशुक्तप्रकारकमनोरधात्मकमावनया सिर्झि प्राप्तो यः पूर्णः पुष्टिमार्गीयो गुढो भावः तत्साधनम् । न अन्यदिति । अतिरिक्तं साधनं नेष्यते । सपिद्यतत्वाभावाज्ञापेक्षित इत्यर्थः । एवं सितं वैराग्यमप्येतदेयः, न ज्ञानभागीयम् । यतो मगवरखक्पय्यतिरिक्ते सर्वशाकियरिति भक्तियरिनयां क्षेदाद्राग-विनाशः स्या'दिलादिना तथा स्पृटीकृतम् । नद्ध ज्ञानमार्गे वैराग्येण लागे कृते विषया-यमिलापामायात् देदेन्द्रियः प्राकृतधर्मरादिल चितादिलास्प्यं च भवति, प्रकृते लागादारम्य प्रतिदिनं तथा भावने वैकृत्यमस्वास्थ्यमेव सक्लेन्द्रियेषु वर्षत इति ामस्याप्त्रः नामस्य सम्बद्धाः । साम्यास्यास्य स्वयं प्रत्यास्य स्वयं स्वयः । साम्यास्य स्वयः । साम्यास्य स्वयः प्राकृतविषयधर्मवस्यमेव रुक्ष्यते, तस्त्रयं फलसिद्धिस्याश्चेत्रयं तद्धमेस्यरूपमाहुः । साम्रासुः सन्यानराहित्यपूर्वकमन्ताःखरूपातुमनसमानापिकरणचेष्टितं यत्तकलेन्द्रियाणां तद्विकललम् . वहिरपेक्षया विपरीतान्तर्मावरूपाः कठाश्रेष्टायेषां तेषां भावस्तन्त्रमिलार्थः । तथा बहिः प्रिय-नारपाना प्राप्ता । प्रवास विकास स्थापनी स्थारम्य । प्रतह्म्यपि विप्रवीत्मावस्य सङ्गानावस्त्रित्राची सक्लेन्द्रियाणां स्थारम्याभावस्य । प्रतह्म्यपि विप्रवीत्मावस्य प्रस्तुतिः साहिजको पर्मः । यथा ज्ञानमार्गे चैकल्पाभावः स्वास्थ्यं तस्य प्रकृतिः, तथा नकुमान चार्याच्या नाम नाम प्रकार प्रकार । अनेन यात्रसर्यन्तं विकलसासास्यादि-पुष्टिमामें तद्विपरीतपर्मवत्त्वं तद्वावस्य प्रकृतिः । अनेन यात्रसर्यन्तं विकलसासास्यादि- ह्मा प्रकृतिः न सिध्यति, तावलर्यन्तं तद्भावस्यापि न पूर्णत्वमिति सूचितं भवति । अत एव तहाद्यीनन्तरं पुनर्नाशामावेन प्रयताभाव उक्तः 'यावश्रीव'मिति मक्तिवर्धिन्याम् । नतु सर्हि विषयसम्बन्धित्वसायातमित्याशंत्रय तन्निराक्कवेन्ति प्राफ्रतं न हीति । प्रकृतिग्रणविका-रजन्यं तदभयमपि न भवति । दीति निथयः । अयं भावः । पुरुपोत्तमस्वरूपं तु रसात्मकम्, रसो हि द्विविधः, संयोगनिप्रयोगभेदेन, इति खरूपमपि तया, तत्र संयोगे खरूपं वहिः प्रकटं भवति । विष्रयोगे भावात्मकतया तत्तिदिन्द्रियेष्याश्चिष्टं सदन्तरेव रसपोपं करोति । परन्तु तापरूपेण स्थितत्यादद्शीने च तापं जनयति, इति तजनिततीक्ष्णमावमावनया पूर्वीक प्रकारेणान्तःस्वरूपानुमवे तदनुसारिचेष्टाकरणेन विकलत्वं चहिः प्रतीयते । दर्शनामावे-नास्तास्थ्यं चेत्युभयधर्मस्य रसात्मकमगवत्स्वरूपजन्यत्वेन रसात्मकत्वाद्छीकिकानन्दरूपत्व-मेव । न त प्राकृतत्वमिति सुष्ठक्तं प्राकृतं न हीति । एतेन यथा यथा विकठत्वमखास्य्यं स्याचथा तथा फठविलम्याभाव इति सूच्यते । एतछाकृति निरूप्य यथा (ज्ञान) मार्गे परिलागानन्तरं सकलपदार्थस्फूर्ला सर्व ज्ञानं गुणाध्य भगवद्धर्मरूपात्मानुमवेन साधकास्तया प्रकृति तेपां साधकत्वमार्थाच्य साधकत्वस्य का सम्मानना, प्रस्तुत वाधकत्वमित्राहुः ज्ञानमिति । एवं व्यतमानस्य विकठत्वास्यास्याह्मप्रमाप्तासस्य ज्ञानं धहिरनुसन्धानेन धदार्थस्कृत्वौ सर्वगुणा भगवडीलादिधमेहपाश्य कदाचित्रस्युतास्रोन् व्यभिचारिमा्वानां वैचित्र्याद्वा हृदि स्फुरति, तदा मनसादवलम्बनं भवति । यथा महासमुद्रे मञ्जतः तृणस्वेव । तदा तजनितयत्किमिदपि खास्ये फले थाधका एव. न तु साधकाः । किन्न, ये टीलागुणाः पूर्व भावपोपणे साधकाः जातास्त एव गुणाः साम्प्रतमेतादृगवस्थायां जीवनसम्पादकत्वेन वापका भवन्ति । एतेन दिरहानुभवस्य पूर्णत्वेन जातत्वात् जीवनस्थितेः प्रयोजनामावात् । अतः परं मुर्च्छोदीनां दशम्येवावस्था फठसाधिकेति तेषां वाषकत्वमुक्तमिति ज्ञापितम् । एवं सति ठीठादीनां धर्मरूपत्वेन पायकत्वकयनात् केवलधर्मिस्कृतिरेव फलसाधिकेत्यपि ज्ञापितं सित ठीळादीनां पर्गरूपलेन पापकलकयनात् केवलपर्मिस्तिरेव फलसािपकेत्यपि ज्ञागित । नत्र ज्ञानमार्गे ज्ञानपुण्यनाःसास्यादीनां सापकत्वम्, भित्तमार्गिष कर्ष वापकलमित्याकांसायां मार्गभेदेन सापनफर्योदात् तथात्वमातुः । सन्धारमेन विदेषितात् सम्पद्ध सािपतात् ज्ञानात् प्रममं सत्यत्योके स्थितिर्मेत्वति । यशाद्वस्याः सद्ध शिक्तकोति ज्ञानात्मात्व सत्यत्योकस्थितोः कथनातत्र मनःस्वास्थ्यगुणादीनामेव पापकलम्, तद्धातिरोकण ज्ञानश्चर्यमात्र हति तेषां साथकत्वमुक्तम् । एतेन ज्ञानमार्गस्य सापनं फलमाि नौकत्य । यद्वते भगवता सद्ध संद्यापं इत्याद्धक्रकारकसाक्षात्वस्थरम् सम्पत्यमान्तेन साधनम् । तत्र व त्यात्यस्थयत्वतिरोकेण ज्ञास्थरमान्याने च सायनम्य फलसावास्थरम् । त्र व त्यात्यस्थय स्वित्यस्थरम् । स्वत्यस्थरम् फलसावास्यस्य स्वत्यस्थरम् । त्यात्यस्थयः स्वत्यस्थरम् । त्यात्यस्थरम् स्वतिर्मेत्वस्य स्वत्यस्थरम् । त्यात्यस्थयः स्वतिर्मेत्यस्यापं त्रित्वम्बात्यस्य फलमित्व नवेत् , न तु ज्ञानमार्गल्यास्य सस्यत्यम् । स्वत्यस्य स्वतिर्मेत्वस्य स्वतिर्मेत्वस्य स्वतिर्मेत्वस्य स्वतिरम् स्वतिः । स्वतिः स् रुयोप्पक्षर एव, न तु पुरुपोत्तमे । सोपि प्रखणा सहेति फलसिद्धी महान् विरुम्य उक्तः । तत्रापि साधनफलमेदः । प्रकृते साक्षान्तुरुगोत्तमस्य रसात्मकलात् रसस्य संयोगित्रप्र-योगात्मकलाद्वाद्यान्यन्तरमेदेन संयोगे वित्रयोगे च सहस्परसातुमव एव । न तु साधनफलभेदः । एवं सति विकल्लास्थास्थ्यादिदशायाः पूर्वोक्तरीला साधनरूपायामपि साक्षात्स्वरूपानुभव एव भवतीति ज्ञानमार्गफलपेक्षया एतत्साधनस्थापि सर्वोत्कृष्टलं निरूपितम् । नतु ज्ञानस्य फलं मुक्तिः, सल्लोकस्थितिः किमर्थं भवतीत्याशक्ष्याहुः । त्राहरणाः सन्याविविष्टपूर्णा ज्ञानसुक्ता अप सत्यकोकादी निष्ठन्वयेति निथयः। अत्र संद्रासीनिष्टपूर्णा ज्ञानसुक्ता अपि सत्यकोकादी निष्ठन्वयेति निथयः। अत्र संद्रासी न । यतस्यां तु म्रबणा सदैय मुक्तिसम्भवातावर्यन्तं तत्रैव स्थितीनियतत्वात् तत्र सा मूर्यादासीति । आदिपदेन तादशत्वासावे ठोकान्तर एव स्थितिः । नतु तत्रापि फलसिद्धी महान् विलम्बो निरूपितः । प्रकृते तादगवस्थायां यदि गुणाचनुसन्धानं न भवेत्तदा तत्कालमेव फलसिद्धिरिति तत्त्रकारं निरूपयन्ति यहिरिति । पूर्वोक्तमावनया भगवान् एव स्फुरतीलर्थः । स चेदितिविगाटमानेन तदात्मकतया गुण-गानद्वारा साक्षाहरिः प्रकटो भूजा स्वाहमनं कारियला पुनिखरोहितः प्रसुरतागालकः सञ्चन्तःप्रनिधेत्, तदेव तत्क्षणमात्रणेव सक्स्त्रो चन्धः प्राकृतदेतहरू एव बहिः साक्षा-क्तालानम्बे प्रतिवन्धः, स ताद्यप्रसुरतापेन सूर्च्छादिदशमापस्यां नाशमिति । तत्र दृष्टान्तः जारुपुणम आत्रवन्यः, स ताद्यश्रद्धतापम भूच्छाद्यस्यमभ्या गायुनाव । भन्न द्वार्यस्य विद्वान । यदा दार्वन्तर्गतो चिद्धः सदैव तिष्ठति, परन्तु दारुद्दश्रोपुरको न मवति । यदा पुर्गमयनेन चिद्धः प्रकटो भवेत् , तदा तसम्बद्धः सन् तद्न्तःप्रविश्य न मवति । यदा पुर्गमयनेन चिद्धः प्रकटो भवेत् , तहा तस्यम्बद्धः सन् तद्वः अपितः अर्थानेन सर्व दार्वे प्रज्वाल्यति । न केवलं तावन्मात्रम् , किन्तु तत् स्वस्द्यामि करोति, क्षणेनेन सर्व दार्वे प्रज्वाल्यति । न केवलं तावन्मात्रम् , मवनेनेव तया मृत्या पुरातिन तया अपमिति स्वास्तरुप्तेन तदन्तर्गतो विमादम्भवेन मयनेनेव तया मृत्या पुरातिन राम् प्राप्त प्राप्तकालम् सङ्ग्रामाः । नगान्यस्य नगान्यस्य स्था स्थापः रोभूयान्त्रसापहरोणः प्रविशेतदा तं तथा कृत्या संसद्धीः सात्मकतामठीकिकवयोगुणादिः सम्मतिमपि करोतीति दृष्टान्तथर्मसाम्येन स्चितं भवति । एवं सित यथा द्रारूण्याद्रस्यं यदि मवेतदा सोप्यसमर्थो धूममेव जनयति, तथा प्रकृते यत्किमित्स्वास्थ्यसार्द्रलस्थानीयुलात् नपपदा साध्यसमया धूममय जनवात, तथा प्रकृत यास्तायस्वास्थ्यसाद्रत्यसानायतात् धूमबहुण्यानादिकमेव मनेत् , तदा तत्सम्बन्धः सः, न तु चन्यनिष्कृतिस्याययेनोकं प्रमुद्धण्यानादिकमेव मनेत् , तदा तत्सम्बन्धः सः, न तु चन्यनिष्कृतिस्यायये गायन्तः न चन्यनित्यस्थाये । एत्तस्य फल्ल्यकरणीयदितीयप्याये गायन्तः जीविष्कृतिस्यायस्य नित्यस्याद्यावे जीविष्कृतिस्यायस्य नित्यस्याद्यावे जीविष्कृतिस्यास्य नित्यस्य नित्यस्यस्य नित्यस्य नित्यस्य नित्यस्य नित्यस्य नित्यस्यस्य नित्यस्य नित्यस्यस्य नित्यस्य नित्यस्य नित्यस्य नित्यस्य नित्यस्यस्य नित्यस् प्रविश्चेत् तावता भगवर्षीला प्रविष्टे'ति । तस्त्रवेशे तस्य तदेकस्यमायात् । तदनुभवामायो यतः । नानवात् वायवा नगयकात्व नायक घर राजनकात्वर जन्दनवातात्वात् रायकुर्यमानाथा । एवं सति विप्रयोगमावार्यं जीवनसम्मादकत्वेन ग्रुणानां सायकत्वं तस्सिखाते प्रयोजनामावा-

९ एतस्त्रकारभावेन भवतीति पाटः ।

त्तादमावसायां स्वास्थ्यकारकलेन चापकत्वमिति न कोषि विरोधः ।थत एव ज्ञानं ग्रुणांथेति पूर्वं पापकत्वमधुना ग्रुणास्त्रित्वनेन सापकत्वं चोक्तम् । यतेन मगवतोषि वाधकामावो निरू-पितः । एवं ग्रुणानामवस्यागेदेन यापकत्यसाधकत्वनिरूपणात् भगवतो पापकत्वामावं निरू-प्यातः गरमपि चेह्नुणाचनतम्बं स्थापयेत् , तदा स्वास्थ्ययुक्तत्वात् माधकत्वं मवेदिति तद्माव-माहुः । एवं सम्पूर्णे विरहानुभवे जाते वहिःसाक्षात्कत्वः नार्यं यतो भमचानत्वैकिकैवर्य-वर्षिगुणादिसकरुषोपयोगशक्तिसहितं सहस्य हुन्दा हिस्ती मवति । अतः फरुरुपत्वात्सस्य अत्र दशायां फरुष्पायको गुणावनरुम्यो नेप्यते, मगवता नेप्यत इसर्यः । अयं मावः । फलानुमवार्थं भक्तस्य यावती परीक्षा भगवतः कर्तव्या भवति, तावती सर्वा विरहानुभवेन सम्पन्ना जातेत्वतः परमपि फलविलम्बे जाते स्वस्वैव बाधकृतं मवेत् , तद्धिकारस्य जातत्वात्। अतः सुष्टुक्तं नाष्ट्रीत । नतु तादगवस्थायामपि तादात्म्यकतया यथा प्रियेण सह भाषणादिकं प्रियाया भवति, तथा तादशभावनया प्रियस्थापि तत्सम्भवतीति तदेव वाक्यं स्वास्थ्य-कारकं मविष्यति । अयवा 'हा नाये'त्यत्र कियाशक्त्या तादगवस्थायां स्वास्थ्यकरणम् , तथा प्रकृते चापि वचनेनापि तत्सम्भवतीत्याशंक्य तत्राहुः स्वास्थ्येति । यद्यपि पूर्वावस्थायां तथा करोति, तदनन्तरं तदपि स्वास्थ्यवाक्यं न कर्तन्त्र्यमिति न करोति. प्रयोजनस्य जा-तत्वात् । अत्र हेतुः । द्यालुरिति । अतो न विरुध्यते । विरोधिलेन न मूयत इलर्थः । विरोधी स एव यः परसानिष्टं करोति । अयं परमद्धान्त्रसिति सकलेप्टसिद्धिं कृतवानिति मानः । एवं सति तादशस्य स्वरूपस्थितौ मान्स् , ठीठाप्रवेशे प्रलाप इति सूच्छी तदवस्थया निरूपते । अतः परं दशमावस्थायाः पूर्वोक्तप्रकारेण प्रतिबन्धनिवृत्त्या फलसिद्धिरिति सर्व-मयदातम् । एतदेव सर्वं फलप्रकरणेपि निरूपितम्, विरहानुभवेन परीक्षानन्तरं 'रुखुः सुस्वर'मित्यारम्य 'तन्त्रः प्राणिवागत'मित्यादिना । एवं स्वमार्गीयपरित्यागस्तरूपं निरूप्य, अस दुर्रुभत्वमाहुः । अयमिति खरूपनिर्देशः । तथा चेद्युपः परित्यागः, साधना-साध्यत्वादति दुर्लभः । तर्हि कयं सिध्यति तत्राहः मेम्पोति । श्रीमदाचार्योक्तनिष्ठया साक्षात्स्वरूपसेनाकरणेन तत्स्वरूपे प्रेमासक्तिव्यसने सम्पन्ने चैतत्परित्यागाधिकार इति तदा सिध्यति, नान्यथा । अन्यसाधनप्रकारेण नेटार्थः । अत एव दुर्रुभप्रेगासक्तिजनितस्वरूप-सम्बन्धाभिजापजन्यदुःखं तेन कामो यस्येति तथा निरूपितम् । अथवा । प्राकृतसाप्राकृते प्रेमासम्भव इति तदेतुं पक्षान्तरेणाहुः मेम्पा भगवत्त्रेम्णा इति । श्रीमदाचार्यादी-कारवरोन खरूपानन्ददानोपयोगि प्रेम मगवतस्त्रस्थिखायत इति तस्यापि तत्सम्भवतीति तयोक्तम् ॥ ७-१३३ ॥

एवं स्वमार्गियकर्तेव्यविधि निरूप्य तारतम्यञ्जापनार्थं ज्ञानमार्गीयतद्विधि निरूपयन्ति ज्ञानमार्गे इति । ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविधोपि विचारितः ॥ १४ ॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जनमदातैः परम् । ज्ञानं च साधनापेक्षं यज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कठो स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेवापि तसाज्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६ ॥ स्रतरां कठिदोपाणां प्रयष्टत्वादिति स्वितिः ॥ १६५ ॥

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो मया द्विविधो विचारितः । तदेव द्वैविध्यं विचारपूर्वकमाहुः । एकः संन्यासः ज्ञानसाधनार्थ, अपरः ज्ञानोत्तरं सुत्तयक्षनित्वर्थः । तत्र संन्यासिविद्यु जन्मशतेः अनेकशतसहस्रजन्मानन्तरं भयति । न तु शीप्रम् । तत्र हेतुः । ज्ञानमिति । ज्ञानी-त्तरं संन्यासाधिकारः । तत् ज्ञानं च साधनापेक्षम् , साधनं चित्तशुद्धिः; तदपेक्षा । तत्युन्येज्ञादिश्रवणान्मतं सम्मतम् , नान्यथा । आदिपदेन तपआदीन्यन्यान्यपि द्वेवानि । तन्नापि निष्कामस्तेन कृते चित्तशुद्धिः । तत्रापि बहुजन्मानन्तरम् । अत एवोक्तं बहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् भवतीति । कदाचित् ज्ञाने जातेपि सत्यठोकस्थितेतवश्यकलान्स्रतेः विरुप्यः एवेति सिद्धिर्जन्मकातस्पीखुक्तम् । एवसुत्तराहसन्यासं साधनफलसहितं निरूप्य, अत्रापि ज्ञानसापनार्थं स चेद् भवेतदा तस फठासायकलं विपरीतफठकलं चाहुः। यतः पूर्वोक्तसंन्यासाधिकारो यज्ञादिकरणेन शतसहस्रजन्मानन्तरं चित्रशुद्धा ज्ञाते जाते भवति अतः कठौ वित्तशुद्धमावेनैव कृतः सन्यासः पश्चान्तापायैव भवत् , न लन्यया । उक्तफल्य नेलर्थः । सक्लेन्द्रियाणां किकालाधीनत्वे सस्विपयासकत्वात्त्वागे तेपां लोलुपलेन खैर्यामावात् । मया चुरेव संन्यासः कृत इति पश्चात्तापो भवेदिति मावः । केवलं पश्चातापमात्रमेव न मुवेत् , किन्तु कमेण विपयासक्या वेपमानपर्यवसायि-लमपि । तदाहुः पापण्डित्यमिति । अन्तर्विपयासिक्तिवृहिस्तदाश्रमवेषमात्रं पाण्डस्त-द्युक्तलं मबेत् । चकारादारुढपतितत्वजनितं पापमपि मबेदित्यर्थः । तस्मादिनप्टपर्य-वसानात् ज्ञाने ज्ञानसापनार्यं न संन्यसेदिति भावः । नन्त्रेवं निर्देशः कश्रम् । कश्चिसमी-चीतः खेन्द्रियमिग्रहादिना तमर्थे साथयित चेनशहः स्रुतरां किरहोपाणां प्रयल-त्वादिति स्थितिः॥ १४-१६३॥

भक्तिमार्गेषि तेषां वाधकतुंत्वं सम्मवेदित्यायक्षां स्वयमेवोद्धाटयन्ति । भक्तिमार्गेषि चेद्दोपस्तदा किं कार्यमुच्यते ॥ १७ ॥ अञ्चारस्ये न नादाः स्याद् रष्टान्तस्याच्यभावतः । स्वास्थ्यदेतोः परित्यागाद्धायः केतास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ इरिरत्र न द्यक्तोति कर्तुं याघां क्रतोऽपरे । अन्यया मातरो वालाश स्तन्यः पुपुषुः क्रचित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोर्ग्यप्यति । आत्मप्रदः प्रियञ्चापि किमर्थं मोर्ग्यप्यति ॥ २० ॥ तस्मादुक्तप्रकारेण परिव्यागी विधीयताम् । अन्यपा अञ्चते खार्थादिति मे निश्चिता मतिः ॥ २१ ॥

भक्तिमार्गेषि चेत्यागिन पूर्वोक्तदोप प्रसञ्चेत तदा किं कार्यमिति त्रक्षः । तत्रोच्यते, ससाधनमित्यर्थः । तदेवाहुः अच्चारम्भे । मक्तिमार्गीयत्यागारम्मे । यद्यपि आस्म्ममेदेन विरहानुभवानन्तर प्रशुरभावावस्थामावसमयो ज्ञाप्यते, तथापि पुनर्नाशो न सात् । यतस्त्रस्य पूर्वमेत्र सकलेन्द्रियाणा भगवदधीनत्वात् , तरीव विनिन योगकरणेन भगवत्स्वरूपैकनिष्ठविषयन्यसनवत्त्वमेय जातम् । न तु प्राकृतिपयग्रहणस्त भावीपि स्थित , तत्तदमाने कृत तत्तदोपसङ्गमणावकाश इति माव । एतेन तादरामावसाणि फळान्त पातित्वमेव , न तु साधनत्वमिति झापितम् । मतु तथापि विषयभोगपदार्थेषु इष्टेषु बिक्तिस्त्वास्य भवेदपि इष्टो बोऽन्त नाशक पदार्थ तस्याप्यमायात नादा इसर्य । पदार्थे दृष्टे कदाचित्सम्मवेदपि, श्रकृते व्यसनानन्तर गृहस्थितेर्याधकत्व मत्वेव तत्पदार्थाना त्याग कृत इति दर्शनसाप्यभावात् तथेति भाव । अत एव 'यदा स्याद्ध्यसन कृष्ण' इत्युत्त्वा 'तादशस्यापि सतत'मित्यनेन तस्य त्याग उक्त । नत्र तथापि वासना चेतिष्ठति, तद्पि तथा भवेदिति, तदभावमाहु स्वास्थ्यहेतोरिति । स्वास्थ्यहेतुपदार्थस्य परित स्त्रागाद्वासनासहितत्यांग परित्याग, वासनया विषयत्रहण भवति, तदभावाद्वाध केन पदा र्थेनास्य सम्भवेत् । अपि तु न केनापीति भाव । वासनासहितत्यागकथनेन दृष्टेपि तस्मिन् न तद्रहणमिति सुचितम् । अनेन पदार्थास्तादशस खास्थ्यहेतवोपि न भवन्ति, किन्तु भगव त्स्वरूपनिष्ठा एवेति ज्ञापित भवति । एतदेवोक्त निरोधवर्णने 'वाधशक्कापि नास्त्यम तद्भ्या सोपि सिष्यती'ति । ननु तर्हि अध्यादिना स कदाचित्सम्भवेत तत्राह । यद्यपि हरिः कालकमादीनामपि सर्वेषा नियन्ता सर्वेश्वर, तथापि ताद्यगवस्थानन्तर खख रसात्मकत्वेनैव नाव्यान्यात्राच्यात्रा व्यापा स्वर्ता व्याप्तात्र्यः , वयात्रा स्वर्याच्यात्र्यः व्याप्तात्र्यः स्वर्य हरिः ताद्यस्य विरुम्यजनितन्ताषा बर्तुं न सक्तीति । तत्करणे न रस्ती न वा कीर्ति , यत स्वय हरिः एताद्यवस्थाजनितदु स्य हन्तुयेव स्सात्मकसाक्षात्मरुरुस्यत्रेन प्रकट । एतदेव 'पीताम्यर प्रतारभवसान्त्रात्त्व र र उपार प्रतारभवाष्ट्रात्ति स्वाप्त धर सम्बी' लेतस विवरणे विद्युतमिलनापि हरिपदेन स एव भाव उक्त इति ज्ञापित भवति । एतेनेदानीं वापाकरणे खस्य फलरूप हरित्व च गच्छतीत्वजापि हरिपदेन स एव भाव उक्त । तद्भावोत्सर्वश्च निरूपित । अत एव 'न पारवेह'मित्सादिवचनम् । एव सित हरिरेव न दाकोति तर्हि अपरे कालकरीवदृष्टादय कृत शका भवनीत्यर्थ । अशको दृष्टान्तमाहु अन्ययेति । ययेतादशस्त्रापि हरियाया करोति, तदा मातरोपि स्वया नवान स्वाप्त । एतेन हिर्सित तथा प्रकार कराने करोतीत्वपि सुचितम् । अथा इविन्ति, तथा हरेरपीति भाव । एतेन हिर्सिप तथोपणमेव करोतीत्वपि सुचितम् । अथवा

हरेर्मातृद्धान्तकथनात् सुक्तलातुपपतेः क्रियायाथ विष्यर्थकस्यापेक्षितलात् पुरुपुरिति मृतार्थकतत्रयोगातुपपत्तेथ कथन गृहामिसन्पिरस्तीति छक्ष्यत इति पक्षान्तरेण स एवोच्यते । तयाहि । हरिस्त्र न शकोति कर्तुं वाषामित्यत्रासाधारणो हेतुः, यतो मातरः पुपुः इसन्वयसम्बन्धः । अयं मावः । पूर्व श्रीमहोषिकानां गुरुत्वमत्र निरूपितमिति गुरुलाता एव मातृरूपा होयाः। यथा गुरोबरदाने फलसिद्धिः, तथा तासां दान एव ताबतैव सिद्धिः, नान्ययेति । तास्तादशे अङ्गीकृते समायपोपणं कृतवत्यः । अतस्तत्कृतौ प्रमोरपि शक्त्यभावो युक्ततमः, तद्भावाधीनत्वादिति भावः । नतु ता एताविक्तमर्थे कुर्युरिति चेत्तन्नहुः। अन्यपेति । यदेता एव स्रस गुरुवात्तिसन् पुत्रत्वेपि सिद्धे एव गोपणं न कुर्डुस्ततस्ताः अन्याः साधारण्यः सहजक्रिनाः खियः । तास्तु मातरः खवालान् स्तन्येने पोपयेषुरित्सर्यः । एतेन यदि ता अप्येवं कुर्वन्ति पुत्ररूपे तस्मिन्, एतासां परमवात्सत्यसमावात् पोपणं युक्तमे-वेति निरूपितम् । एतदेवोक्तं निरोधवर्णने 'पुत्रे कृष्णप्रिये रितः'। एवं सित पूर्वोक्तानुपपत्तिद्वय-मपि निरस्तं भवतीति सर्वमनवद्यम् । अत्र द्रष्टान्ते दार्ष्टीन्तिके च मातर् इलसावृत्तिः कर्तव्या । नतु यथा ज्ञाने स्वस्मिन् ब्रह्ममावस्कृत्यो सर्वत्र ब्रह्मात्मकत्वमानादैक्यमेव भासते, नतु दितीय-पदार्थमानम् , तेन च तेषां सर्वदा स्वास्थ्यं तिष्ठति, तथा प्रकृतेषि स्वस्मिन् मगवदावेशे नासा-वहमिलादिरुपञ्चाने केवलं तदेभयमानमेव, न द्वितीयपदार्थस्वेति ज्ञानमार्गीयेभ्यप्रतिपादकः बाक्येन ऐक्यसाम्येन कराचिदैक्यभावजनितमोहेन स्वास्थ् सम्भवेदित्याशक्य तदमाव-माहुः । पूर्वेकितानव्यत्येकप्रत्यृहेपु सत्स्वपि यदि तन्निवारणेनेतावत्यर्यन्तं तद्रक्षामेय कृतवान् प्रभुः, तदा ज्ञानिमामपि वाक्येनैक्यप्रतिरुपेण भक्तं तास्यं न मोहपिष्यति । तया चौक्तं प्रमानामिष वाक्येनैक्यप्रतिरुपेण भक्तं तास्यं न मोहपिष्यति । तया चौक्तं प्रमानीते श्रीमदुद्धवोक्ति 'श्रूपतां प्रियसन्देश' 'मवतीनां वियोग' दृत्यायेक्यप्रतिपाद कज्ञानिवाक्येतासां मोहो न वातः, किन्तु तक्त्वक्येन प्रदुतातितासतैरुपतितज्ञकिन्दुवत् प्रदुर्तावायित्हामिज्यालाङ्ग्यहितासां असनिविति । प्रकृतेषि तास्थावस्थायां तथा न करि-श्रुरतावावरह्याभञ्चाञ्जालञ्जालेतास्ता अमवालात । प्रकृतीप ताद्यावस्तायां तथा न करि-प्यति, प्रस्तुत तद्यीतिमेव करिप्यतीति भावः। नन्यवं सर्वयाञ्सास्थ्यकारकं तापयेव कयं स्वाप-यति, तश्र हेतुमाहः आस्मादः प्रियद्धः, शतः किमप्रे मोहिपाच्यति। अयं भावः। अत्र मगवान् रसात्मकः साक्षास्थक्रपानन्यतान्येष्, मुख्यतस्त्र प्रतिरुर्तो गुण्या हेतुः। स वे सगवान् रसात्मकः साक्षास्थक्रपानन्यतान्येष्, मुख्यतस्त्र प्रतिरुप्ता गुण्या हेतुः। स वे ताद्यावस्थाभावे पुष्टो न भवति, किन्तु च्युत एव तिष्ठति, तस्युक्तामावे तदानगपि न सि-प्यति, सात्मकत्वादेव सात्मे सर्वदा स्वाप्यति। एवं सति यत्र भगवतः सरुरानन्यद्वानेष्य प्रयति, सात्मकत्वादेव सात्मे सर्वदा स्वाप्यति। एवं सति यत्र भगवतः सरुरानन्यद्वानेष्य प्रयत्न च,तत्र तद्वाषयज्ञानतमाहा न भवात । यत्र गत्यु मण्यः, पत्र भाहा गयतात्व घुऱ्यात तथा चोक्तं द्वामस्कन्ये 'क्ष्रिजयक्षीय तदानन्ददानेन्छामात्वात् यृष्टिमार्गीयश्रियत्वामावात्र् न मीतये अतुरानाये श्वादिद्वानिवान्यजनितमोहों जातः । यतः ताः पराङ्ग्य सर्यद्वानम्य । फर्ट-प्रतरोगाये श्वादानिवानी सर्वस्योतनागमनपूर्वक्रमनन्तरमेव पूर्वयदेव 'श्रवणाद् दर्शना'दित्या-प्रतरोगे तु श्रीसामिनीनां सर्वस्योतनागमनपूर्वक्रमनन्तरमेव पूर्वयदेव 'श्रवणाद् दर्शना'दित्या-द्वाक्यैः स्वास्पदानेन्छासद्वावात् प्रष्टिमार्गीयश्रियत्वस्यापि विद्यमानत्वान्मोहो न जातः, प्रस्तु- तेषरवाक्यानां सर्वाधिकयठत्वेषि तन्निराकरणं चकुरिति सुष्टृकं किमर्थं मोह्यिप्यातीत । जतः परोतावहुक्तस्य निर्मालतार्थमाहुः । यस्पात्साधनार्थपरित्यामो विधीयतां क्रियतामित्यर्थःशै जन्यया पुष्टिमार्थायवामावे तस्मित् कृते स्त्रार्थात् पुष्टिमार्गायकुरुवार्थाद्भुद्धर्थने स्वृती भवतीत्यर्थः । अत्र प्रमालामाहुः इति मे विधियाता मनिः । इति यस्य पर्यस्य स्वरास्य तत्त्वरूपरामार्थेव तस्मित्रियः । स्वासेर्वेषित स्वरीय मतिः माणालेनोक्ता ॥१७–२१॥

एवं संन्यासनिर्णयं कृत्वोपसंहरन्ति ।

इति कृष्णप्रसादेन चछभेन विनिश्चितम् । संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत ॥ २२ ॥

द्रवेषं प्रकारेण मक्ती सत्यां एव संन्यासवरणं वर्तात्र्यत्वेन निधितम् । तत्र हेतुम्र्रं सापनद्रयमाङ्कः क्रूष्ण्यास्तादेन बहुत्रमेन चेति । क्रूष्णपदेन स्सानन्दात्मकगृहभावात्मलं स्वितम् । ताह्यस्य प्रसादेन, प्रवादस्यापि नैकविषकं सम्भवतीत्पुक्तं बहुतभेनेति, अतिमिर्थेणत्यथेः । एवं एतेन भावात्मकभीतिगुणिविष्ठप्रत्वं प्रसादस्य ज्ञापितम् ।
ताह्यस्तामावे परित्यागब्वस्त्यज्ञानेमव न भवेत् , निध्यः कवं कर्तुं शक्यः । तत्रापि
विशेषपदिमित्यत्वयेति महुक्तस्य सन्देहो न कार्य इति निक्षपितम् । निध्यकरणप्रयोजनमाहुः
अन्यभेति । एतत्वरुष्णमावे परित्यागब्दस्याज्ञानात् अधिकारामावे कृते त्यां स्वाह्मिक्तोपि
पत्तिनो भवेत् , पर्वेतिज्ञकरोण मक्तिमार्गाद्वेष्टां भवेदित्यभः । एवं सित परमकारुणकस्वायात् वक्तीयानां रह्येव कृतित मावः ॥ २२ ॥

श्रीमदाचार्यकरूपां वर्णपामि कथं यतः । यतः स्वतस्त्यागभावप्रकाशं मंदिशेऽकरोत् ॥ १ ॥ यथेमे ज्ञाणिता भावाः स्थापयत् स एव तात् । यादशस्तादशः स्वीयस्त्यदेकशरण विमो ॥ २ ॥ यदम्र मन्मतेदोंपादिकद्ध प्रभयः स्वतः । क्षमन्तां तत्र च तवाश्रयण शरणं गम ॥ ३ ॥ इति श्रीघनद्यामात्मजश्रीगोपेशाविद्यितं

संन्यासनिर्णयविवरणं समाप्तम् ॥

श्रीकृष्णाय नमः ।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## संन्यासनिर्णयः ।

## श्रीगोपेश्वरविरचितविवृतिसमेतः ।

विविधविरह् मावावेशजङ्केशभाजामनुभवविषयः सन् गोपिकानां कृषाव्यिः । करुयति निजरूपानन्दपीयूपपानं सकृदपि स कृतार्थं मां प्रसन्नः करोतु ॥ १ ॥

श्रीगोपिकाषीशपथानुगानां सेवाकथासक्तिसमर्थनाय । य एक एवास्ति विभुस्तमेव श्रीवल्लभास्य मुहुराश्रयेहम् ॥ २ ॥ श्रीमद्रहभस्नोः श्रीविष्टलनामधेयस्य । पदकमठद्रयममठं गनसि मदीये समुहसतु ॥ ३ ॥ स्वाचार्यचरणपङ्कजपरागपुरुरागपरभागान् ।

अभिवन्दे पितृचरणानहमतिभक्तया तदासमितः ॥ ४ ॥

अयाम्रायायस्थिलप्रमाणप्रतिपन्नरसात्मकश्रीपुरुपोत्तमविरहानन्दविविधभाववृन्दानुभव-स् सर्वातमानप्रपत्तिमात्रप्राप्यत्वात् सर्वपत्तिसागमन्तरेण तदसम्भवादावस्यको मिकमार्पे परिलागः, स च कर्मज्ञानभत्तयादिमागेभेदादिभिन्नरूप इति स्त्रमागीयपरिलागमतिव-ठक्षणमनाकरुपतां तत्तसंशयवशंवदानां निजमागोद्गीकृतजीवानामविचारितः परिलागः प्रशाह्मपथिव भिवतिति सक्छसंग्रथापन्नित्पुरःसरं तदपगमाय समक्तेषु परमानुपमक्रपा-किमीरितम्त्वः श्रीमदस्पदाचार्यवरणाः किश्रिस्रयोजनं प्रकटमुदीरयन्तस्तिद्वचारप्रतिज्ञाः माचरन्ति पश्चार्त्तापनिवृत्त्यर्थमिति ।

पश्चात्तापनिगृष्यर्थे परित्यागो विचार्यते । स मार्गिद्वितये प्रोक्तो भक्ती ज्ञाने विशेषतः ॥ १॥

मक्तिमार्गे पुरुषोत्तमस्वरूपमेव फुटमितरपत्सम्यन्थित्वनेव तथाखेनोच्यत इति राद्धा-नाराना उरुपावनवरुपाः सार्वे स्वादिश्वतिभ्यो स्सत्वेन सिद्धत्वादुमयविधमुख्यस्सात्मनः न्तात् तस च 'स्सो वै स' इलादिश्वतिभ्यो स्सत्वेन सिद्धत्वादुमयविधमुख्यस्सात्मनः ाण्य प्रता प्रता प्रता प्रता विश्व स्थानिक स् जनानमाः चरुमान्यः स्वाप्यः स्वाप्यः विश्वयोगत्रकारेण तद्युमवामानादन्तरेयोनिमप-संयोगत्रकारेण यथाधिकारमनुभवतामपि विश्वयोगत्रकारेण तद्युमवामानादन्तरेयोनिमप- द्विरनन्तविधरभिठापे सन्तन दन्तुरितस्वान्तानामस्माक शुद्धपुष्टिमार्गाचार्यसम्यन्धिनामपि स्त्रमार्गमुख्यफलवित्रयोगभावानुभवो न भविष्यति । तस्य सर्वोत्मभावान्तर्गतसर्वत्याग साध्यत्वादस्मासु तञ्ज्ञानस्याप्यभावेन क तदाचरणतत्फठादिसम्भावनापीत्वेवरूपो य उत्क टस्ताप स पश्चात्तापपदेनानोच्यते । यतोयमुररीकृतमुररिपुमार्गनिपुणतराणामाचार्यवर्यपदः पद्मप्रसादज्ञपामेवाधिहृदयमुदयमासादयति, न पुन साधारणानाम् , तन्निवृत्तिश्च मक्तिमार्ग प्रवर्तकश्रीमदाचार्यचरणेकसाध्येति । तद्यै परित्यागः सन्यास स्यमागीय श्रीमदाचार्य चरणैर्विचार्यते । स्ररूपत फलत सम्यक्तया मार्गान्तरीयतदसङ्गीर्णलेन निरूप्यत इत्यर्थ । तथा च वक्ष्यमाणविषया विचारित स्वमार्गीयसन्यासस्ररूपादिक सम्यग्वगम्य भगवदङ्गी काराधिकारतारतम्यभाजस्तत्र त्रवर्तमानाः विगठितपश्चात्तापास्तदनुरूप फलमनुभविष्यन्तीति भाव । यद्वा । भक्तिज्ञानयो सिद्धदशायामेत्र सन्यास साधीयान् , न साधनदशाया, तदा ताद्द्यीनराम्यनिरहेण कृतस्यापि तस्यानिर्वाहात् पश्चात्ताप एव पर्यवसित इत्येतत्तारत म्यानवर्गमे त्यक्तास्तिलानागपि मक्ताना पश्चात्ताप . तदर्शनेन खस्यापि स स्यादिति तदनुः त्मत्यर्थं परित्यागो विचार्यत इत्यर्थ । अथवा, जीवाना प्रभुप्रास्यर्थं भक्तिमार्गमाविष्कृत चिद्र श्रीमदाचार्यचरणेखास्य स्वमार्गीय परित्यागोपि मुख्यफलिसङ्क्सर्थं प्रागेव निरूप णीय । स तदेन न क्य निरूपित । किमिति विलम्य कृत इति य पश्चातापो भवेत्तद पगमाय परित्यागो निचार्यत इत्यर्थ । नतु विचारविषय परित्याग कर्त्तच्यतया काभिद्धि तस्तदनन्तर तिर्राणयवार्तत्याकाक्षायामाह स मार्गद्वितय इति । स परित्यागो मार्ग-द्वितये भक्तौ ज्ञाने विद्योपतः विरक्षणम्यसाधकत्वरुक्षणाङ्खावर्तकथर्मत प्रोक्तः श्रुतिश्रीमागवतादिष्वभिद्धित इत्यर्थ । अत एव 'सन्त्यज्य सर्वेषिपया'नित्यादिषु य सर्वे त्याप श्रीवत्रसमतेषु स पर्वविद्यतिश्रयोगानुभवकठ एव, ज्ञानमार्गियेषु तु स नेवृतिष , त्यान श्रामच्यामध्य स पयवासतात्रप्रयागानुभवफल एव, ज्ञानमायायपु तु स नवान , किन्त्यपर्यगर्पयसायी । यदा, विशेष परिपानद्वा, मिक्कानयोस्वदनन्तरमेव परिसान श्रीक । अन्यया तदमिनियाहामधिन दोपविशापर्ययसानापातात् । निशेषत् इति स्वस्कोपे गयमी । तया च मक्ती ज्ञाने च निशेष तिद्वद्वापत्रालः प्राप्यति तर्थ । अथवा, विशे पत इत्यस प्रत्यासिवशाञ्ज्ञान इत्यनेनान्य । इत्यमैकजन्मनि परिसानेन ज्ञानमार्गे प्रत्यमायादनेकजन्ममु तत्करणमेव विशेषदार्भोवतेष ॥ १ ॥ मन्तिव कर्ममार्गि परिसागकरणे कि सापकनित्याशकाया तत्नियभगादु कर्ममार्गि परिसागकरणे कि सापकनित्याशकाया तत्नियभगादु कर्ममार्गे विशेषदार्भकरणे विशेषदार्भवत्वाशकाया तत्नियभगादु कर्ममार्गे त्र कर्मन्य हिंत

न कत्तच्य शत ।

पर्ममार्गे न कर्तव्यः सुत्तरा कल्किकालतः ।
अतः आदी अस्तिमार्गे य तेव्यत्याद्विचारणाः ॥ २ ॥
कर्ममार्गे दि सकामनिष्कामभेदेनानेकियकांकरणस्य , तथानिषश्चिनितस्तितः ,
तस्मिन्यस्त्रियो दिस्तका इति न कर्तन्यः । न च 'यरहरेष क्रिक्वे' दिनि श्वस्या गोपित
स्वानित्यायः सनि निवेद दुर्गर इति वाय्यम् । वर्ममार्गसः क्रकारियकानवन्द्वितका

मुनाकळापस निर्वेदोदयनिदानभावायोगात् । न च निष्कामकर्मकर्णं मनोमळिनिमानमप-नीय विरक्तिमुत्यादिष्यतीति याच्यम् । तत्रापि सहधर्मिणीसाहित्यनैयत्येत्र तळ्ल्युहानपा-यात् । न च निष्कामकर्मकरणमेव सेन्यास इति वाच्यम् । कर्मत्यागस्येव तथात्वीचित्यात् । न च कान्यकर्मस्यामादाय तथात्वं शक्यवचनम् । सङ्गोचं मानामावात् । कचित्तस्यि-न्नि तस्त्रयोगसौपचारिकत्वात् । मुमुक्षूणां सर्वतत्सागदर्शनाच । न च मुमुक्षुपु जीव-न्सुकेतु च तत्तत्कर्मकृतिव्यापृतिकक्तेवित वाच्यम् । भगवतियोगनेव तेषु लोकसङ्ग्रहायर्थ-लातसाः । कियालामन्यदापकम् , काठ एव वटवदाघकसत्रेत्याहुः सुतरा कठिका-छत इति । किल्कालस्तानद्भगवद्भजनसेव साधकस्तद्दितिस्तस्य वापक एवेति तत्र तृत्र सिद्धम् । तया च तयाभृतातस्मादिनर्वाहमृत्यायादिकं प्रतीत्य कर्ममार्गे सुतरौ संन्यासो न कर्तव्य इसर्थः । एतेन काम्यकर्मत्यागरुक्षणो गोणोपि त्यागः प्रत्युक्तः । मुल्याङ्गत्या कालो निर्दिष्टः, परमयं देशादीनामप्युपलक्षकः । तेन कती देशकत्रीबगुद्धापि न परि-स्रागः क्रममार्गे सिध्यति । अत एवायुपस्तुर्थभागे सन्यास इति मतमपि वैराग्यं विना तदसम्भवन् भक्तिज्ञानपरिपाक एव तदाब्वेन तत्रेव सावकाशमिति कालादिदोपाच कममार्ग निरवकाशमिति ध्येयम् । एवं कममार्गे परित्वागं प्रतिपिध्य भक्तिज्ञानमार्गयोः कर्तव्यतया परिशेषिते तस्मिन् प्रयमं कुत्रत्ये विचारः कार्य इत्यमहुः अतः आदाविति ।यतः कर्ममार्गे बाधभीन्यात् परिसामो न कर्तव्यातो मक्ती झाने च कर्तव्यतया तद्विचारस प्राप्ती स्रस्य मित्तमागेप्रवर्तकत्वात् भक्तेः प्राथम्यावं सिद्धदशायां च तस्य कर्नव्यतादादी मितिः मार्गे परिसागस्य विचारणा । अक्तिमार्गे कि साधनदशायामेव परिसागः कार्यः, कि वा फलदशायामाहोस्विद्धमयत्र वेतिरूपा कियत इति शेषः॥ २॥

ननु मक्तिमार्गे परिलागः स्थापितश्रेतद् साथनदशायामपि स कर्तव्य इत्याशकः सहेतुकं तदनहीकारमाहुः अवणादिमसिक्तर्यमिति ।

अवणादिपसिद्धर्यं कर्तव्यक्षेत् स नेत्यते । सहायसङ्ग्रसाच्यव्यात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥ अभिमानाशियोगाव तद्भेश्च विरोधतः । ग्रहादेषीधकत्येन साधनार्थं तथा यदि ॥ ४ ॥ अमेषि तादशेरेच सहो मनति नात्यथा । स्वयं च विषयाकात्तः पापण्डी स्यासु कालतः ॥ ५ ॥ विपयाकात्त्वदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः । अतोऽत्र साथने यक्ती नेव त्यागः सुखावहः ॥ ६ ॥

अताञ्च द्वारा । श्रवणादीनि यानि साधनरूपणि तेपां अकर्षेणाच्यप्रतया सिद्धिनिय्ततिग्रैहारिषु श्रवणादीनि यानि साधनरूपणि तेपां कर्तन्यशेत् , नेप्यते नांगीकियत इत्यर्थः । प्यासञ्जेषु न सम्मवतीति तदर्थं स परिलागः कर्तन्यशेत् , नेप्यते नांगीकियत इत्यर्थः । श्रवणादीनां प्रसिद्धिरुक्तृष्टफलं तदर्थं परित्यागः कर्तव्यश्रेत्वाद्वीकियत इति वार्थः । कुत इलाकांक्षायामाहुः सहायसङ्गसाध्यत्वादिलादि । गृहादिषु तत्कार्यव्याप्रद्वसानि-वार्यत्वादेकान्ततः श्रवणदिसापननिर्वाहो न भवतीति तत्तरिलागेन क्वित्तविकीकाम्येण सम्पादनीयमिति मनसिकृत्य यस्त्यागः स कथमुपपद्यतां, यतः श्रवणादीनि सहायसक्रसा-त्रत्याच्याता न्यावकृत्य परवाः च क्युप्रभवता, भवः अवयादाय राह्यस्यातः स्यानि, सहायाः क्रयकादयो विचित्रस्यमानाः, तेषां सङ्गः सद्भावेन बहुपसत्तिरूपः, तेन सम्या धान्यतस्यागान्तरसावस्यक्षसासुङ्गत्यादेभेन्नस्यकृतः शृधिक्रिलेशस्यात् पुनस्तत्दाकांक्षीः स्यञ्जनेन च न अवणादिसाधनार्थं परित्यागः श्रक्यान्युपगमः । क्रिय, त्यागमात्रात्रं कार्य-सिद्धिरिति अवणादिसिपाधियोस्तास्यायनानां तत्त्तदससे उपिक्षतानां स्थणं कर्तव्यं, ततः स्त्यामः क्यं ठन्यात्मकः स्यात् । अषि च, तापनार्गीयसः कृतीष त्याने तत्त्वत्वार्येषु श्रवणाचर्यमुपस्येषु नामिमानो निवर्तेते, त्रतिक्षणग्रदेत्येव, त्यागे च स निवर्तनीयः सर्व-थेति तत्सत्त्वे स न सुज्यते । साधनदशायां वेदाज्ञारूपभगवन्नियोगाच वर्णाश्रमधर्माणा-मुल्डनं न शक्यमिलशक्य एव लागः । जन्यन, श्रवणादिसाधनानां तद्भैः परिला-गर्थमेः पर्यटनादिभिः समं विरोधो न शस्यविधूनन इति न कथमपि साधनभक्तिरूपश्र-वणादिषु परित्यागः सम्भवति । नतु तथापि गृहादिकं सत्सङ्गासम्पादकतया श्रवणादिषु प्रति-वणादि पारत्वागः सम्बद्धाः । गद्ध तथाप रक्षाद्भगः तरकावनाद गर्वागायः । सम्बद्धानस्य तस्तित्वाव्यं समामान-सम्बद्धानस्य तसरित्वाज्यम्, तथा सित कदाचित् सस्त्वतीष सादित्वाव्यं समामान-माहः ग्रहादेरिति । चापकत्येन श्रवणादिविरोपिलेन । साधनार्थं श्रवणायर्थम् । स्था यदि परित्यागथेत् । तदा अग्रेयि लागानन्तस्यि तयाविषदाब्यामावाताद्वीर्ये परित्यक्तश्रवणादिवरित्विग्रहादिसस्त्रीरेव सह्ये भवति, अन्यथा श्रकातान्तरेण् ग्रहा-दिपरिलागरूपेण श्रवणादिकं हु न भवतीलर्थः । नतु भवतु भवनादिपरिलागकर्तुंस्ताद-गपरसङ्गः, तथाप्यन्तरहतवैराग्यादिनैव श्रवणादिनिर्वाहो मविष्यतीति न तत्यागोद्यित इति चेत्, तत्राहः स्वयं चेति । यदि वैराग्यमन्तर्जागरूकं भवेत्, तदा क्रमेण बाधकः निवहंणे निवहदपि श्रवणादिकम्, परन्तु साधनदशायां तादशं तदेव दुरापम्, अतस्त्यागस्तु विरोधिमिर्विष्ट्रयतेव, किन्तु स्वयमपि तु पुनः विषयेरागन्तुकैरेनेकरूरीमोन्येराकान्त उपम-विरोभिभविष्यतंत्र, किन्तु स्वयमापं तु पुनः विषयेतागन्तुकरंगकर्त्यभाग्यसकात्त उपभ-दिंतः सन् कालतः कलिरुपात् भक्तातिरिक्तपरिय्वनः पाएण्डी तचिद्वरुद्धानरणवान् भविद्वर्यथः। सक्ताभन्त इति पाठे कोघलोमाष्ट्रपञ्चकत्त् कामतो चिष्ठप्रदोपात् स तथा स्वादित्यर्थः। तेन विना वैराग्वं व्यागोपमः, तचिद्वप्यमहितः, फलाय नावकल्तं, प्रस्तुत प्रस्ताभयेत् सम्पादयति, प्रमाणविरुद्धान्तरायदि मावः। नत्तु विपयेसकमणि अवणादिभिभगदावेशस्यापि सम्भवातन्त्रविद्धान्तामा निष्यर्ग्वह इति चेत्तत्राहुः विष्व-प्रमानत्वेद्धानामिति। भगवदावेशे सति त्यागे न काि क्षतिः। किन्तु विपयेदेद्धा-दिकं येपामाकान्तं तेगां हरेः सर्वद्धःखर्द्धाविष्यदोपद्विषयो निदीप्तेत्रस्यानीशे हद-यादावापमनं तत् सर्वदा कस्मित्रपि काले न भवति। किन्तु 'विपयान् प्यायत' इत्युक्तरीत्या नाश्च एव भवतीत्यरेः।। न च विपयाणां अवणायनिभमावकत्वान्त तत्रयुक्तमगनदावेशा- नुपपितिति वान्यम् । 'नराणां क्षीणपापाना'मिति वाक्यातारहोण्येव श्रवणादि त्रयोज्य अनावेशसोपपतेः । न च 'पाण्यमानोपि मद्भक्तः' इत्यादिवाक्येविंक्यसत्त्रेपि का क्षतिरिति वाच्यम् । उक्तवान्यानां विषयसुष्यवेमुख्येन सेवमानस्य भगादात्तरक्रतवाधेपि प्रसुरति-कृणद्भवरोपपाकरोति, अतो न विवयमिभय इत्यभिष्ठायक्तवात् । अत् एव प्रायःपदस्य-कृणद्भवरोपपाकरोति, अतो न विवयमिभय इत्यभिष्ठायक्तवात् । अत् एव प्रायःपदस्य-पात्रते । एतद्भवर्त्वापित्रायान्तरमस्मितितृत्यचरणकृती विवक्तवेर्याश्रयविद्यते विठोकत्रीयम्। एवं साधनमिक्तमार्थे समर्थितं त्यागाभावमुपसंदरित् अन्तोञ्चति । यतो यहन्यव पाषकान्युक्तान्यतोऽत्र साधने गक्तो श्रवणादिद्भसाधनमितिमार्थे त्यागः संन्यासः सुखावदः आनन्दरेतुर्वेव भवतीत्वर्थः । साधनपदमेवकारश्च भल्यमते त्यागस्य सुखनैयस्यानगत्ते ॥ अन्यन्यदेतुर्वेव भवतीत्वर्थः । साधनपदमेवकारश्च भल्यमते त्यागस्य सुखनैयस्यानगत्ते ॥

नन्येवं भक्तिमार्गे न युक्तश्रेत्परिलागः, तर्हि ज्ञानमार्गः एवाखाग्, एवम भक्तिमार्गे व्यर्थस्तद्विपार इति चेतन्नाहुः विरहात्तुभवाधीमति ।

विरहानुभवार्ष चु परित्वानाः प्रशस्यते । सीयवन्यनिष्ट्रस्यये वेषः सोऽय न चान्यधा ॥ ७ ॥ कौणिडन्यो गोपिकाः योक्ता गुरुवः साधनं च तत् । भाषो भाषनया सिद्धः साधनं नान्यिद्विष्यते ॥ ८ ॥ विकलस्यं तथास्वास्ययं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । जानं गुणाश्च तसीयं वर्तमानस्य वापकाः ॥ ९ ॥ सललोके स्थितिकांनात् संन्यासेन विशोपतात् । भावना साधनं यत्र फलं चिति तथा भवेत् ॥ १० ॥ नाहशाः सल्यलोकादो तिष्टन्येय न संवायः । यहिश्चेत्यकटः स्थात्मा बिह्यव्यविशोषदि ॥ ११ ॥ तदैय सकलो यन्यो नाशमित न चान्यथा । गुणासु सद्भरिद्याजीयनार्थं भवित हि ॥ १२ ॥ भाषान् एलस्यत्वालात्र वापकः इष्यते । सास्याम् प्रकृत्यत्वालात्र वापकः इष्यते । सास्यामकार्यन वार्तव्या सर्व्यति नान्यथा ॥ १३ ॥ सुरुवालाम् परित्वालाः प्रेम्या सिष्यति नान्यथा ॥ १३ ॥ सुरुवेत्वालाम् परित्वालाः प्रेम्या सिष्यति नान्यथा ॥ १३ ॥ सुरुवेत्वालाम् प्राव्यति नान्यथा ॥ १३ ॥

दुरान्दः सामनमार्गीयसागच्यादृष्यभेः । सामनमक्ती परिस्नागस्य चहुवापका-सुरान्दः सामनमार्गीयसागच्यादृष्यभेः एरागकल्ह्यद्वितीयदलविविधमावास्वादन-स्कन्दितत्वेनासम्मयेषि रसात्मकस्य प्रतिसागः सर्वात्मवाद्वाद्वभ्दः संन्यासः प्रशस्येत, प्रश्चते रुक्षणो यो विरद्यान्त्रमक्तदर्यं परिस्वागः सर्वात्मवाद्वाद्वभ्दः । तेनातिवायिवमगयदद्वी-भवति, क्लिंग प्रक्र्यण मोक्षाधिककक्षापद्यत्वेन कच्यत ह्वयंः । तेनातिवायिवमगयदद्वी-कारात्वयायिकाराधिगमेन विधीयमानः परित्यागः एरमपुमर्यक्रपतद्विप्रयोगरसाद्वायाव्याव्या तथा मक्तिगार्गे भय्यतम एवेलेतद्विचारः गुचास्तर इति भावः । गुच ज्ञानमार्गीयसंन्याव- प्रहणे यथा विहितत्वात् कापायनस्रवेषः ऋियते, स हि सातिशयो मोक्षायेः, तथा मक्ति-गार्गीयसंन्यासग्रहणे स न मवतीति किमर्थ तस्सम्पादनमिति चेत्त्राहुः स्वीयचन्धनि-ष्टु-त्यर्थमिति । अत्र विरहानुमवार्थे भक्तिमार्गीये परिलागे ज्ञानमार्गीयसंन्यासे प्रसिद्धो वेपस्तं विना भार्यादिभिः प्रतिवन्धः कार्य इति स्वीयेदारादिभियों यन्थः प्रतिवन्धः, किंया स्वीयेषु यन्य आसक्तिः प्रतिवन्यरूपा तिब्रह्म्यर्थे कर्तन्यो, न नान्यया, प्रकारान्तेरण ज्ञानमार्गीयण न कर्तन्य इत्ययः । यथा ज्ञानमार्गीयसंन्यासे तादन्येपस्तादप्रविज्ञेषद्वारापयर्गीपयोगित्वम्, न तया भक्तिमार्गीयसन्यासे, तस्य स्त्रीयबन्धनिवृत्तिमात्रप्रयोजनत्वेनेवात्र कर्तव्यत्वादित-भोक्ताः, श्रीमागवतादिषु सम्यक्षभिता इत्यंगः । अत्रायमभित्रायः । कोण्डिन्यस्यानन्तगुण-वर्णनाकर्णनोदीर्णतदम्यर्णगमनादिमनोरयाणवभवदनन्तभावसन्तसाग्रेपकरणवृत्तेः कृत्सप-रित्यागेन विपिनगहरादिषु तद्रवेपणविवशस्य सर्वपरित्यागपूर्वकतादगातिरुक्षणविर-हातुमबहेतुमावप्रकाशकत्वमस्ति । गोपिकानां तु स्वप्राणप्रेष्ठपरसुरत्सवांत्सभाववत्तवा रासोत्सवादित्रस्तावे तथात्वं स्फुटतरमेवेति लोकवदातीतशुद्धपुष्टिमार्गायप्रकारस्य प्रभुणा स्वत्रयोजनार्थं स्वभोग्यभृत्तस्यापितस्य प्रथमं तत् एव प्राकट्यात्तप्रेव गुरुत्वं समञ्जसतमम् । महर्षो तु तर्शनार्वित्रकृषेतीत्याचर्रुक्तिः, प्रमाणमार्गायसात्र मुख्यं गुरुत्व्मयुक्तमिवेति । भहरत धु तस्वमातिश्रभतात्वावद्वाकः, अभाणमात्यावसात्र सुल्य धुवलमधुकारमात्व तन सुरूत्वमन्नैतत्वरित्वामफलसाधर्मामृतमावप्रकाशकत्वं विवक्षितस्, न तृपदेष्ट्रत्वम्, तत्य अकृतेऽभावात् । एतत्तेन्यासस्य ज्ञानमार्गागतिहत्वश्रभावनैतादशस्य तत्य वक्तमेपियलात् । उपदेष्ट्रत्वसापि तद्वश्रेज्ञाणनमात्रीपिकतत्या फलतो विशेषामात्राचा । अत एव 'एवं सलस्य-मार्गो स्वामिन्य एव गुरब इति ज्ञापितं मगती'ति निरोधिसम्तिकार्वेश्वमित्स्वत्यसुचरणम् रुक्तिभवन्निति । 'स्वामिन्य एवं देशवकारान्यस्यं गुरुत्वमेतासामवसेयमित्यन्यदेतत् । किञ्च, न वेवलमेता एतादशमावमात्रस्य निजमार्गीयस्य प्रकाशिकाः, किन्तु यथा स्वयम्वपरान् न कंचलभेता एतादशगावमात्रस्य निजमार्गीयस्य प्रकाशिकाः, किन्तु यथा स्वभजनपराणामेतद्वायमस्य सिव्यति, तथानुकस्या सम्मादिका इति विराहानुभवासमक्रकीयिववर्षाव्यवलक्षणं सापनालं गुरुक्यि न विरुद्धं, कर्तुरिष्य निमित्तकारणत्वमित्यावयेनाहुः
साधकं च नदिति । तद्यतिद्धं कुल्यं साधकं गोषिका एवेल्यः। चोच्यार्थं । तेन श्रीसदापार्थयपानुप्रदूसरिवजुम्भिततप्रकादितन्मार्गीयप्रकारपरिकलनावत्तमितद्वायस्वातीयभाववस्यैतद्वत्वपर्युकं प्रमुभजने यथोक्तसुरुक्यस्यं प्रवतितर्सा निर्विपिक्षर्सानितं भावः ।
अत एव भावद्रजनपिक्षराप्येतालां गजनस्वतमिति सिक्तः श्रीमदावायस्यक्यानाम् ।
नन्वेवमतासु गुरुतं व्यवस्यापिति किमेतव्यकाशितं स्वमार्गीयं साधनमित्यतं आहुः

भाव इति । सर्वास्त्रभावसुक्तानां मक्तानां विषयुक्तस्वदशावशादुन्मियते गनोवायविषयस्य

मावस्य भगवत्यक्रपात्मकलेन रसात्मकत्वात्तस्य भावनया स्वाचार्यानुग्रहम्ससगुर्यतयानिष-मगवदहीकारादेवोद्यमानया सिद्धः पर्यवसितो यस्तत्सजातीयोऽन्तर्भवकाम्यो भावः स एव तन्मार्गायतया पूर्वोक्ते परित्यागफले साधनमित्यते, अन्यत् ज्ञानमार्गायलागे प्रसिद्धं किमपि साधनत्वेन नेय्यते, नाद्गीकियत इत्यर्धः । यद्धा । असिद्धस्य भावस्य सा-धनत्वायोगेन प्रियतमस्य गुततया खितस्य विप्रयोगरीत्या तत्तद्वायोगकस्य ताटमक-निजनिययकोरक्टार्तिनिरीक्षणेन प्रतिक्षणविरुक्षणस्यमावानुभविषयणस्य प्रमोः शुद्धप्रिटि-मक्तकर्तृकया परमार्तिवर्दकप्रियान्वेपणतर्वोदिप्रश्नगुणगानतत्तदयस्थासम्बन्धिभावविषयिण्या भावनया तेप्येव सिद्धः फलितो यः कोप्यनिर्वचनीयोन्तमवैकविषयवैमवः स्वविषयातिरिक्त-स्मणहरणसमावः स एवोक्तमक्तानामनुप्रहेणैव कदाचिदन्यत्रापि क्रनिनुदितः परिस्नाग-फले साधनिष्यत इत्यर्थः । एतेनोक्तमकानां गुरुत्वं सम्यगुपपादितं भवतीति भावः । नन्दर्भितं विरहमावनामम्यस्यतत्त्रत्तरिपाकदशाया नियमतो वैकल्यावस्थ्यादिकं यद्भवित तत् कथं फलरूपसमापेऽन्तमीवार्दम्, लीतिकतत्तुस्यरूपसद्धनेन प्राकृतस्य दुर्गोत्वादिति चेतन्नाहुः चिकल्टस्वमिति । विकल्यमनुसन्धेयसाननुसन्धेयस् नेतुसन्धानानुसन्धानान्ययानुसन्धानादिजनको व्यभिचारिमावः । तथा तत्सदर्शं व्यभिचारि-मावरूपं प्रथमानुमृतिवयिययकतत्तद्योत्कद्यभिलापजनितमस्यास्यं, येन तदतिरिक्ते वस्तु-नि, रुचिच्याघातः । ईरश्वभावानामन्येपामुपलक्षणमेतद्वयं फलीभृतस्य निरहमावस्य प्रकृतिः प्रकारः स्वभावो वा, हि यतः प्रारुतं ठौकिकं दुःखादिजन्यं न भवति, अतः फठरूपरसमा-यान्तर्मावो नैतसानुषपत्र इसर्थः । नहि यज्ञातीयं कार्यं दुःसादितो जायते, न तज्ञातीयं ........ नतत्वातुष्पश्र इत्ययः । नाह वजाताय काव कुष्तादत्ता जावत, न तकाताय सुखादित इत्यस्ति नियमः । शोकादिव हर्षोद्प्यवृह्मसादेर्देशेनात् । अत एपैवसुक्तं श्री-मदाचार्येन्दर्णेदेशमहरूपविवरणे, 'नहि दोषणेव कार्य भवित, गुणेन न सवतिति वश्च शन्यम्, दुःखादप्यशृणि आनन्दादप्यशृणीति । एवं सन्यातकहसाधनायपियाय, तत्त्वप्यतिमत्ति वाषकात्याहः ज्ञानमिति । एवं विकटत्वास्त्राप्यादिना वर्तमानस्य सतस्त्रस्य सत्त्रप्यातिमत्ती वाषकात्याहः ज्ञानमिति । एवं विकटत्वास्त्राप्यादिना वर्तमानस्य सतस्त्रस्य ........ नाजकान्याष्ट्रः कानागामः २५ वन्यवस्याः नावस्य नाकस्यत्य स्वतस्य मितिमार्गीयपरित्यागवतः । किवैषं परित्यागप्रकारेण वर्तमानस्य मितिमार्गीयस्य तस्य विकटलाखास्थाप्यादमावसः । क्षत्रव पार्त्वाभवस्य विद्यान्यस्था तर्तः विकटलाखास्थाप्यादमावस्य ज्ञानमात्मावेदान्त्रवस्य द्विसंवेद्दनावभावद्वाः तार-क्तीहतापोपशामकतया स्वास्थ्यप्रयोजकं, गुणा भगवतो पर्माः, पूर्व चहुभानुभृता वहव ्रात्त्रभाष्यात्रभाषा स्वास्त्रभ्यस्य । प्वानुभवेकवेया ये सजातीयभावेभक्तः सम्भूत भूयः अभण ।भया गायमानाः खास्प्यधु-प्रजनयन्ति, वापका विरोधिन इत्यर्थः । नद्ध ज्ञानमार्गे संन्यासत्तकृतात् ज्ञानामाद्यं एत्रम्, प्रजनयन्ति, वापका विरोधिन इत्यर्थः । नद्ध ज्ञानमार्गेषि त्यापात्ताद्यमेव मन्त्रियतीति न फल्रत कोणि विशेष इति चेनाशृद्धः सव्यर्भक्तिमार्गेषि त्यापात्तिक विशेषितात् एतेक इति ज्ञानमार्गिषिण संन्यासेन विशेषितात् एतेक इति ज्ञानमार्गिषण संन्याक्षेत्र । स्वानमार्गीयल संन्याः ज्ञानात् सार्वालेक स्थितिक स्थानेक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानिक स्थानमार्गीयल संन्याः ज्ञानात् सार्वालेक स्थानिक स्थान सहक्षतत्वाचत्र मक्तिमार्गीयत्यागे, भावना साधनं प्रयोजिका, तत्र फलमपि सथा, तेनैव प्रकारेण विरहातुभवासकं मवेत् । नतु सत्यठीकादिसद्यां, कारणातुरूपसीय कार्यस न्याय्यत्वात् । सत्यहोकाद्येतत्त्यागफलयोखारतम्यं तु सुमेक्सपंपयोरिय सुप्रसिद्धमेवेति क इतोषिको विशेपोभिषेय इति भावः । किया, ज्ञानमार्गीयस्य त्यागिनः फटं यन्मुख्य-तयामातमपवर्गाख्यम् , तदपि न त्वरितमेव भवति, किन्त्वतिविलम्बेनैवेत्यभिसन्धायादुः ताहचा इति । ताहशाः संन्यासविशिष्टशानवन्तः सत्यलोकादौ बह्यलोकादाववान्तरफल-तयोपनते तिष्ठन्त्येव, न तु झटिति मुच्यन्त इत्यर्थः । 'ते ब्रह्महोके त्वि'ति श्रुत्मा तन्मुकिनि-लम्यावधारणाचलोकस्थितिरसन्दिग्धेति न संदाय इत्यक्तम् । तेन भक्तिमार्गीयसाग-फलचिन्तायामविचारितरुचिरस्याप्यस्यातिचिरेणेव चेट्याप्तिः, तदा तदाशामप्यवलम्ब्य स्तितः श्रेयसी, न पुनरेतदृचिठवोप्युचित इति भावः । नन्येवं भक्तिमार्गीयत्यागेषि कुतः शीमं फलसम्भवो यताल्यतिवन्धकस्तत्तदहन्ताममतादिरूपो वन्धस्तदवस्थस्तन्नाग्रथ ज्ञाना-दिकं विना कथमिलाशंक्य तत्प्रकारमाहः यहिश्चेदिति । सर्वपरिलागानन्तरं विर-हभावभावनाभ्यासमृयस्त्वादन्तस्तद्भावरूपेण स्थितोऽत एव स्वात्मा निरुपिप्रियत्वाजीवन-हेतुत्वाच तत्त्वेन स्फुरितः स कदाचिदस्युत्कटताप्वेक्ठन्यादिभावस्वभावाद्यादशोन्तर-तुम्यते तादशो षहिः प्रकटो दगादिगोचरश्चेद्ववति, तथामृतश्च यदि पुनरन्तःप्रविशेत् तत्र दृष्टान्तो बह्वियदिति । यथा काष्टनिष्ठो बह्विः कदाचिन्मयनादितो बह्विः प्रकटीनुय पुनस्तन्मध्ये प्रविष्टः काष्टतामपाकृत्य बह्विरूपतां सम्पादयति, तथा भगवानप्यात्मत्वे-नान्तःस्थितो विरहमाबोद्रेकाद्वद्विरागतः पुगः सम्बद्धः सर्वथा प्रतिवन्धकमपनीय निज-भावरूपतां सम्पादयतीत्वर्थः । बिह्विष्टान्तेन स यथा तापेदतुरूपेणैव सम्पदः खरूपाल-कृत्वं कुरुते, तथा मगवानिष वित्रयोगभावप्रकारेणैव सम्बद्धसद्वावरूपतामित्यपि सम्बित्म् । तदेव पुनः प्रवेशक्षण एव सकलः सर्वोपि तत्तदहन्ताममतारूपो बन्धो नादामेनि प्राप्तोति, न चान्यथा, प्रकारान्तरेणात्र प्रतिबन्धकस्य नासो न भवतीत्वर्थः । नन्येवं काररुर्वेऽहन्ता-मगतात्मकस्य बन्धस्य विलये प्रल्यानलाद्प्यतिप्रवले विषयोगे च प्रालुर्यमञ्चति, जी-वनमेवाशक्यं स्यात्, तत्तद्रसमावानुभवस्तु दूरदूरतर इत्यत आहुः गुणास्तिवति । तुशब्दः प्रकारान्तरव्याशृत्यर्थः । गुणाः खरूपात्मका गगवद्धमीत्मकाः ते पूर्वं तथा तथा-हुक्ता विरोगरआपां सङ्गाहित्यात् बहिःभवर्यभावगावात् अतिविरह्तापिवहरुतपा कमपि प्रकारं प्राप्नुवर्ता महानामिप्रमेवविषरसातुमवाय भगवता सर्वभावेन रक्षणी-यानां जीयनार्थं भवन्ति । नतु स्वास्थ्यमध्युसादयन्ति येन तक्कावान्तरायः स्वात् । हि युक्तोयमर्थः । रसात्मकस्य धर्मिणो विरहेण सन्दिन्धस्थितीनां जीवनं स्वरूपारमकतया तदीयगुणानामेव शक्यं यतः । यद्यपि धर्मिणो विरहस्य सर्वाधिकवलतया सर्वतिरोधाय-कत्वाजीवनं कथमपि न जाघटीति, तथापि तस्य त्रियगुणगानपादुर्भायावकाशप्रदत्वातेषां

च पर्यायेण सुदुरुपगीयमानानां पेपीयमानपीव्यवजीवनजननस्वभावस्य जागरुरुत्वाज्ञ काप्यतुपर्गतः । न चैवं गुणेर्जीवनसम्पत्यनन्तरं विरहमायस्य तिरोमावः प्रसन्येतेति बाच्यम् । तेपां जीवनाधिककार्योतुपधायकत्वेन तस्य तादयस्प्यात् । विरहातुभवार्यं तत्री-वनमात्रस भगविषकीर्षितलाच । नन्वेवं सति स्ववरहसन्तापभरपीडितस्वान्तानाम-वसा विचार्य सर्वसमर्थो भगवानेव यदि कदाविद्द लिकसिद्धसास्यादिना वकारा-क्यां विचार्य सर्वसमर्थो भगवानेव यदि कदाविद्द सार्वाद स्वादित चेतनाहुः भगवानिति । न्तरेण या तद्वावपुरशस्येत्, तदा स्वयेनेव वापकः स्वादिति चेतनाहुः भगवानिति । स्वयं अस्मिन् स्वविप्रदोगतीमतापादिभावानुषये भगवान् यद्यपि सर्ववर्षसहितः, त-नाराण् सावत्रयागतावतायादमायाद्वनय नाराया वात्रा स्वाप्तात्वा प्राप्तायात्वा विद्यालयात् निर्वाच्यात्व्य पापि वापकः केनापि प्रकारेणास्य विपातको नेष्यते, कुतः, फठरुरात्यात्, निरवच्यानव्य साव्यक्तात्वात्यायायात्वात्र्यायाया वस्तु सहस्रात्मकं रसमविरतं वितरत एव फठहरप्रवास्तुपगमादिति भावः । एवं च 'रसो व सः सं द्वेबावं लल्लानन्दीमवति ।' धृतसेवानन्दसान्यानि भृतानि मात्रास्राजी-वन्ती'त्यादिश्चतित्र्याकोपोपि नोपनिपति । नतु तयापि परमकरूणापरीतो मगवान् मकानां पत्ति।'त्यादिश्चतित्र्याकोपोपि नोपनिपति । नतु तयापि परमकरूणापरीतो मगवान् मकानां पतितामात्मविरद्धक्षेत्रमसद्दभानसदुपश्चमाय सर्वया सास्य्यप्रतिपादकवाभ्यानि करि-ष्यति, अन्यया सदयालुलविरोघः स्यादिति चेतन्नाहुः स्यास्ध्यचाक्यमिति। स्वास्थ्य-..., राज्या खद्याञ्जलावराघः स्तादात चत्रप्रहुः स्वास्थ्यवावयानाता स्वास्थ्य मागन्तुकक्रेरानिकृत्या पूर्ववस्थितिः, तत्प्रतिपादकं वाक्यं प्रमुणा न कर्तव्यम् । व पूर्व संस्ति सामर्थे दुःखद्शी कीदशो दयाञ्चरिति शक्ष्मीयम् । एवनिष्यविरस्क्रेशादिः ा चात सामध्य दुःखदशा कादशा दयालारात श्रक्ताग्य । युवाच्यावाराव्याव्याव्यायात्र वराः । वराः चत प्रवेनावस परमपुमर्यहरूपतेतदभावसम्पादन एव द्यापन्यायात्रो वराः । वराः चत प्रवेनावसमावनिक्वित्रे विद्यादयात्रो निर्व्येत द्यातिश्रय इति मनसिक्व्योक्तं दः तादशमावनिक्वित्रे वेत्रप्यते विद्यादयात्रे निर्व्येत स्वाव्यायात्रे संदेशणोपणादितोष्यिकं कपि-पालुने विक्रप्यतः इति । न होताद्वायानां प्रतिक्षणं संदक्षणोपणादितोष्यिकं कपि-किपिक्रपाकार्यमस्ति । क्षेत्रादित्येन प्रतीतिसात्रमत्र परं प्राकृतानाम् , वस्तास्वयो सास्य-त्कार्यकुपाकार्यमस्ति । क्रेशादित्वेन प्रतीतिमात्रमत्र परं प्राकृतानाय्, वस्तुतस्वगी रसाल-का अनुप्रवैक्षेद्या निरवचभगवन्न्रावा इति सुख्यम्बिल्लम् । खास्प्रयावन्यमित्रेकवचनेन-कमार्प तारम्वाक्यं प्रसुर्व करोति, वैनैतक्षाववाधः स्याद्, यहूमां हा सम्मावनेव केति मात्रः । परं मिक्तमार्गीयं परित्यामित्रिभाव तस्य दुरापन्तं शुद्धम्यवस्त्रेहातिरिक्तसावनात्रमस्त्रात् । मिति । अयं गिक्तमार्गीयगरित्यागो दुलंगः, शुद्धम्यवस्त्रेहातिरिक्तसावनात्रमस्त्रात् । मिति । अयं गिक्तमार्गीयगरित्यागो दुलंगः, शुद्धम्यविक्ति तस्य वतस्यकार्यपरस्पया अत पृत्व तयामत्त्रभयनुमद्भपनेन प्रमृत्या गुद्धस्त्रेहा सिप्यति, तस्य वतस्यकार्यपरस्पया अत पृत्व तयामत्त्रभयनुमद्भपनेन प्रमृत्या गुद्धस्त्रेहा सिप्यति, तस्य वतस्यकार्यपरस्पया अत्य पृत्व तयामत्त्रभयनुमद्भपनेन प्रमृत्या गुद्धस्त्रिक्त क्षेत्रस्त्रम्य प्रमृत्या प्रदेशस्त्रम्य प्रमृत्या प्रमृत्य प्र

एवं समागीयं संन्यासं विचार्य ज्ञानमागीयसन्यासविचारमाहुः ज्ञानमान्ये इति । कानमार्गे हु संन्यासो द्विविघोपि विचारितः ॥ १४ ॥

ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मशतैः परम् । ज्ञानं च सापनापेक्षं यज्ञादिश्रयणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कठी स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेषापि तसाज्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६ ॥ स्नरां कठिदोपाणां प्रयठत्यादिति स्वितम् ॥ १६६ ॥

तुरान्दो मक्तिमार्गीयत्यागच्यावृत्त्यर्थः । ज्ञानमार्गे मोक्षार्थे विविदिपाविद्वरामे देन द्विविधोपि संन्यासो विचारितः । तदेवाहुः ज्ञानार्थमिति । ज्ञानार्थं ज्ञानप्रयोजनार्य यः स विविदिपासंन्यासस्तस्य ज्ञानेच्छाप्रसक्तस्य ज्ञानोत्पादनोपयोगित्वात् । उत्तराहं ग्र-क्लाङ्गं यः स तु विद्वत्संन्यासस्त्रस्य ज्ञानोत्तरमाविनो मुक्तावेवीपक्षयात् । चकारेण मुक्तिचरः मकारणे ज्ञानेपि तदुपयोगः सूच्यते । तत्र विविदिपासंन्यासः कली न सम्भवतीसर्मिः थासते । विद्वत्संन्यासस्त यदाप्यस्ति, परं तस्मिन् सिद्धिमुक्तिनमश्तरेनेकजन्मभिर्मवति । 'षहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यत' इति प्रभुवाक्यात् । ज्ञानार्यं संन्यासस्तु क्ली न सिष्यतीत्याहुः ज्ञानमिति । ज्ञानं च न केवछं संन्यासाद्भवति, किन्तु साधनापेक्षं यज्ञदानाधधीनं मतं, साधनत्वेन यज्ञादीनां श्रवणात् । 'तमेवं वेदानुवचनेन श्राक्षणा विविदियन्ति यज्ञेन दानेने'ति क्षेतेः । तानि च देशकालादिसाध्यानि, तच्छुद्धिः कथम्पि कठी न भवति । यतोतः कछी स विविदिपासंन्यासः कृतः पश्चान्तापायैव भवति, नान्धथा, यतः फलान्तरमपि शंक्येतातः सर्वयैव न कर्तव्य इति भावः । किंध, न केवलं पश्चातापस्तस्य पर्यवस्यति, किन्त्यन्यद्मीत्याहुः पाष्पण्डित्वं स्वयमेविरुद्धाचरणं च भवेत् । अपिशन्दस्तजन्यपापसमुचयार्थः । यस्मादीदशोयं संन्यास-स्तस्मात् ज्ञाने ज्ञाननिमित्तं न संन्यसेदित्यर्थः । यद्वा । ज्ञानेन देतना सन्यसेत् , नतु तेन विना तथे सर्थः । अपिच सुगान्तरे यथा कथिबिद्धिविदिपासन्यासस्य निर्वाहः ब्रङ्कोतापि, कठी तु कल्यापि नेलाहुः स्रुतरामिति । कलिदोपाणां भहनां प्रगललादशभ्यशायलादिति स्थितं. पर्यवसन्नमित्यर्थः ॥ १४-१६३ ॥

नतु यदि कळिदोपप्राथत्याञ्ज्ञानमार्गे न संन्यासस्य निर्वाहस्तर्हि तत एव मितमार गेपि तस्य तथेति तुल्यमित्येवमाशहन्ते भक्तिमार्गेपीति ।

भक्तिमार्गेषि चेद्दोपस्तदा किं कार्यमुख्यते ॥ १७ ॥ अधारम्भे न नादाः स्याद् दृष्टान्तस्याप्यभावतः । स्तास्प्यहेतोः परित्यागाद्धाधः केनास्य सम्मवेत् ॥ १८ ॥ इरिरत्र न चाकोति कर्त्तुं यापां कुतोऽपरे । अन्यथा मातरो घाटाज्ञ स्तम्येः पुरुषुः कवित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामिप वाक्येन न भक्तं मोहयिष्यति । आत्मप्रदः पियश्चापि किमर्थं मोहयिष्यति ॥ २० ॥ तस्मादुक्तप्रकारेण परिलागो विधीयताम् । अन्यथा श्रद्यते लार्थादिति मे निश्चिता मितः ॥ २१ ॥

मक्तिमार्गेपि चेत् कठिसम्बन्धी दोषः प्रवठस्तदा नाग्न एव स्नात्, नतु स्नागस् फुलपर्ववसानमिति किं कार्य, स्तीकार्यों वा ज्ञानमार्गीयः परिलागः, परिहार्यों वा अक्तिमार्गी थोपीति महत्तद्वद्विति प्राप्ते, उच्यते, समाधानमिति शेषः । तदेवाहुः अन्त्रारम्भ इति । ह्यानमार्गे संन्यासस्योपकमे कठिकाठादिदायैः साधनवैगुण्यात्तदनिवाहे नाद्याः फलामाबी कुम्यते । न च तत्र दोपसस्ये किं मानमिति वाच्यम् । 'कलेर्दोपनिषे'रिति वाक्येन भगवद्गजना-तिरिक्षे तत्सद्भावस्य चोधितलात् । ध्रष्टस श्रुतस्य वा नाग्रसेव दोपोज्ञायकलाच । अत्र मक्ति-मार्गे आरमे उपत्रमे लागसेति शेषः नाद्याः फलामाबो न स्तात्, कलेरन्यत्र वाषकसापि मित्तमार्गे साथकलेन साधनतेगुण्याप्रसत्तमा संन्यासस्यानिर्वाहासंभवात् । भक्तिमार्गस्य ज्ञान-कमीदिम्यो यठवत्त्वस्य यहुठसुपठम्भात् । 'न कहिंचिन्मस्यरा नंक्यन्ति' 'न मे भक्तः प्रणस्यती' सादिभिनक्तस्य नाशाभावावधारणात्र । एकादशस्तन्त्रे 'न धंगोपकमे नाशो मर्द्भसोद्धवा-ण्यपी'लनेनारम्भदशायामधि तदमावस्य प्रतिज्ञातत्वाच । तेन भक्तिमागं दोप्छेबोपि न शुद्धितुं शक्य इति मायः। किय, निक्तमार्ते परिल्यानवान कथिल्रष्टो दृष्टः श्रुतो वा येन तद्द्यसन्तेना-न्यस्मित्रयाधुनिके नादाः शक्यवयनः सादतो द्रष्टान्तस्याप्यभावतो यक्तिमार्गे न कथिदुन्नेतुमपि शक्यते दोप इति न नाशसम्भावनालेशीपि । नतु तथापि विरहत्ययान्या-कुरुः सन् यदि कोपि कदाचित् स्वास्य्यसम्पादकं कमपि पदार्थमुगाद्धातदा तस्य भावस्य वा पापः सादेवति चेतत्राहुः स्वास्थ्यहेनोरिति । स्वास्थ्यहेतोः स्वास्थ्यत्रयोजनस येनैवैतद्वावविधातकं किश्चिदपि स्वास्थ्यं भवित तस्य सर्वसैव पूर्वमेव सर्वमावेन सागादस्य मातसः त्यागिनो वा बाधः प्रतिपातः केन पदार्थेन सम्भवेत् , न केनापीलार्थः । ननु होकिकस्य वापकस्यासम्पर्वे प्रकृतिकाः कालाद्य एव वापका मिवय्यन्तीति चेतन्नाहुः हरिरिति । ा प्रत्याजनग्वन्य भागकाः कालाद्य एव वायका नावश्वन्याति यवगाहः हारासते । यद्यपि हरिः सर्वेद्धायहती समर्थः सदयय, तेन भक्तक्षेत्रवेशमपीक्षितं न हमः, त्यापत्र अस्मित्रतिप्रज्ञाविषयोगगावे यार्वा नार्य सरुपसाएतेस्त्रावारुपेश्वतामापोपणरुपं कर्तुं न दाकोत्ति, समर्थो न मन्ति । अपूरे कालादयः छती वार्वा कर्तुं शक्यन्तीलय्यः । कतु न २।का।त, समया न भवात । अपर काळारूपः छता भावा भछ, अरूपतास्यमः । इहायमभिसन्मिः। भगवात् हि रसत्वेनैव 'रहो वे स' इह्यादिश्चला निरूपितः, तस्वं य संगान्त वित्रवोगासके शहार एव विश्वास्तिमित तहुभयासकः स्वयं स्वलरूपासकनिव ताठस्य मायांसत्तिहिद्धितिभित्यवृग्वहीतृष्याविर्योज्य तरहुमवं विद्यपतहुद्धोषितिविज्ञमावनिच्यानां गामान्यप्रकृतामान्यपुरुष्या । सम्पादयन् स्रह्मानन्ददायको महोदारो सहुर्सहर्षि-चानुभवमनिर्वयनीयानेकप्रकार्यक्रामान्यस्य भारतपरामान्यसम्बद्धाः व्यवस्थाः अस्तरम् ५ स्टब्स्यः स्टब्स्यः अध्यक्षः अध्यक्षः अध्यक्षः अध्यक्षः अध्यक्षः अध्य प्रयोगादिभावपोपणमेव कर्तुमहिते, न तु तद्दिभातमपि, स्वस् भावात्मकत्वातेषां चातित्रवः रुत्वाद्वक्तविषयकेर्गावः स्वस्य तदधीनत्वभावनात् निरविषक्रपानिधित्वस्य प्रकटितत्वाच नत तथापीधरः सतन्नः कदाचिद्धावमन्यययेदेव, न तु नियमेन पोषयेदित्याग्रह्म तर खमाव एवेदशो बदेतद्भावं पोपयत्येव, न तु नाशयतीतीममर्थं व्यतिरेके दृशन्तेन समर्थयन्ति समान एपटा। चराप्रमान पानान्त्र, । हु। जानाकार्यान नारादा च्ट्राच्यास्त्र क्षाप्रमान क्षाप्रम क्षाप्रमान क्षाप्रमान क्षाप्रमान क्षाप्रमान क्षाप्रम क्षाप्रम क्षाप्रम क्षाप्रम क्षाप्रम क्षाप्रम क्षाप्रम क्षाप्रम क्षाप्रम क तवल इलिप स्तात् । तत् तथाभूतस्यभावानां तासां सर्वधैवात्रसिद्धमसम्भावितमशक्यं च, एवं भगवतीपि स्वस्रस्पार्धर्तभंक्तानामपोपण्मेतद्वावनाशनरूपमित्यपः । तेन स्वन्यादिदानेन धा-रुकानामपोपणे यथा मातुषु वात्सत्यस्यमायस्य तेषां जीवनस्य चान्ययाभावः स्तात् , तथा स्वरू-पामृतदानेन भक्तानामपोपणे स्वरूपारमकानुभूयमानवित्रयोगगावबाधनरुक्षणे भगवति तादक्-स्तभावस्य भक्तानां जीवनस्य चान्यया भावः स्वादिति भावः । ननु यद्यप्ययं भावः सर्वाशक्य-बाधस्तवाप्येतद्भावस्य वहिःसंवेदनदशायामेवोद्भमसम्मवेन ज्ञानस्य च तन्नाशकत्वेनेता-दश्रभाववतो भक्तस्य भगवदि च्छया ज्ञानिभिः संगे सति तद्वावचैरेतद्वावविषयसिन चित्तस्यान्य-यावृतिरूपो मोहो भविष्यत्येव. तेन च फलप्रतिवन्ध इति चेत्तवाहः ज्ञानिनामपीति । यद्यपि 'तस्मान्मद्रक्तियक्तस्ये'त्यादिवाक्येर्जानस्य तादशभक्तिपरिपन्थित्यमिति तद्दत्संगे भवति भाववैपरीत्वं, तथापि भगवान् भक्तं तादशं ज्ञानिनामपि बान्येन ज्ञानाद्रकेराधिक्य-ज्ञापनाय तन्मार्गीयाणां संसर्गे संपाद्यापि तद्वाक्येन वहिःसंवेदनविघटनद्वारा तद्वावनिरी-थिना अत्युत्कटभाववन्तं न मोह्यिप्यति, तथा सति तद्भावमेव तस्य न सम्पाद्येत् , प्रयो-जनाभावात् । अग्रे तस्य ज्ञानिवाक्यादिभिर्निरस्यलात् । किञ्चेवं सर्वश्रतिस्पृतिपुराणसिद्धं ज्ञानमार्गाद्रक्तिमार्गस्याधिक्यमुस्सिदेत् । अतो भक्तस्य मानः केनाप्यन्यया कर्तुमशक्य इति न फलप्रतियन्धसम्भायनापीति भावः । रुद्रप्रयोगेणात्रेपि मोहानुत्पादः सुच्यते । नतु प्रशु-क्रतिप्रयोजनमाकलयित्तमशक्यं तदिच्लामन्तरेणेति कदाचिद्वत्तमपि भावं प्रत्यादित्सुश्चेत् , तदा ज्ञानिवाक्येभक्तमपि मोह्येदेवेत्याशंकायागाहुः आत्मप्रद इति । यत आत्मानं रसरूपं क्षित्रमा प्रकर्णण विद्युक्तको चत्रवा दराति, प्रियः प्रीताशयम्, अपिशन्दात्तद्यीनम् भवति, अतो दित्यतस्य स्वरूपसेतद्रावातिरिक्तप्रकारेण दानासम्भवदित् द्वावरहिते तदानामाचेना स्यादेयतापर्वः प्रीत्यन्ययात्वप्रसक्तेः प्रयोजनामावधीव्याच किमर्थ मोह्यिप्यतीत्यर्थः । एवं स्त्रमागींयं परित्यागं सम्यग्विचार्यं तं कर्तुभुपदिशन्ति तस्मादिति । यस्माद्कातिरिक्त-प्रकारेण कृतः परित्यागः पश्चातापैकपर्यवसितस्तस्मादुक्तो यः प्रकारो 'विरहानुभवार्य स्वि'त्यादिना तेन परित्यागो भक्तिमार्गीयः संन्यासो विधीयतां कियतामित्यर्थः । तथा सर्ति पश्चात्तापनिष्ट्विपूर्वकमुक्तफलमत्रत्युहं भविष्यतीति भावः । ननुक्तपरित्यागफलस्येतत्प्रकारेणैव सिद्धावपि प्रकारान्तरकृतपरित्यागे किञ्चित्रयोजनं भविष्यत्येव, तसापि तत्र तत्रोक्तत्वादिति चेत्तत्राहुः अन्ययेति । अन्यथा प्रकारान्तरेण संन्यासे स्वार्यात् स्वप्रयोजनात् अइयते अष्टो भवति, तेन पश्चात् तत एव भवेदिति मे एतद्वावतत्त्वाभिज्ञस्य निश्चिता-सुतिर्मिःसन्दि- ग्पा बुद्धिरतो मदीपैरेतन्मखनुसारिभिः प्रकारान्तरं सर्ववैव नोपादेयमिलर्थः ॥ १७--२१॥ उपसंहरन्ति इतीति ।

इति कृष्णप्रसादेन वहुमेन विनिश्चितम्। संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत्॥ २२॥

इतिशन्दः समाप्ती । कृष्णप्रसादेन कृष्णः फलल्मा, यशोदासुलाङ्गलितः, तस्य प्रसादः, परमकाष्ठापनोऽनुबद्धः, तेनासाधारणाठीकिकहेतुनाठीकिकसैतिकथ्यनननाः सामर्थ्यात् चक्रुभेनेति प्रयितेन प्रमोः प्रियेणात एव रसात्मकतत्स्वरूपस संयोगवित्रयोगः मानतद्वान्तरमदानुमववता मक्ती फठक्षायाम् संन्यासवरणं पुष्टिमागीवपित्सागा-द्रीकार इति यानत्, तत् विशेषेण स्फुटतया गुप्तत्या वा निश्चितं निर्धारितं, अन्यथा एत-त्रिथ्यामीव फरुरुपमक्त्यमावे वा प्रकारान्तरेण संन्यासमुरीकुर्वन् पतित उक्तस्यमागीय-संन्यासफलात् प्रन्यतो दोपवांश्च मवेदित्यर्थः ॥ २२ ॥

श्रीविठ्ठलेशचरणान्ज्युगानुगश्रीकल्याणरायतनयेन सुदा विचार्य । गोपेखरेण विहिता विवृतिर्वितन्यात् संन्यासनिर्णय इयं बिहुपां विनोदस् ॥ १ ॥ इतिश्रीश्रीगोकुलाघीकापदसरसिजसेवापथप्रवर्तकश्रीवस्त्रभाचार्ष-चरणाव्जरजोणुदारणश्रीकल्याणरायात्मजश्रीहरिरायातुज श्रीगोपेश्वरविरचिता संन्यासनिर्णयविष्टृतिः सम्पूर्णो ॥



गीर्मिगोपालदासस्य श्रीगोङ्ग्डिनवाहिनः । गोपेश्वरेण विष्ठति कृता ग्रीन्यासिकेपै ॥ ९ ॥ स्यधिकम्।

## श्रीकृष्णाय नमः । श्रीगोपीजनवहुभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ।

## संन्यासनिर्णयः।

श्रीपुरुपोत्तमकृतविवरणसमेतः।

स्ताचार्यवर्यचरणोदितभक्तिमार्गप्रारम्भकालिकजनत्यजनप्रकारम् ।

संन्यासनिर्णयमयं विद्युणोति दासः श्रीवालकृष्णपदमद्मनिवेशितात्मा ॥ १ ॥

अय श्रीमदाचार्यचरणा यदा देहदेश्वरित्यागिवपयकं मगवदाशहर्य पुरम्फूर्तिकः विचारेण न कृतवन्तः, तदा सेवकत्वात् पथातापे जाते, लोकत्यागिवपियणां मगवतस्तृतीः वाज्ञायां जातायां, विचारितवन्तः, किं भगवान् मुदुप्यप्रसन्नोत्तिः, नविति । तत्र वपत्रसनः स्थात्, उपेक्षेतेव, न त्वाञ्चायेद्, अतो द्वितीपेव कोटिः, परं तत्र किं कारणमिति विचारे सुस्परीकानिवृत्याजितसर्वेनस्वर्योश्वरायास्य, भाष्यभञ्जकामीरितिवृत्योग्वयनस्वरेददः लागस्य च भगवतेवं कारितत्वात् वृद्यांत्रयोदेद्यदेहशब्दी योगिकायवगती। सतस्त्वादाहाद्यं भगवातेन प्रकारण साभितमित्वव कारणमिति निश्चर पूर्वाज्ञाद्वयवन्तृतीयस्या अपि दुर्वेयतां निश्चर्यः, वप्यपाज्ञाद्वयं सम्पन्नम्, तथाणि स्वतस्त् न कृतम्,। अतस्वदक्रपणः प्यातापः कृपं निवर्तत इति विचारे करिप्यमाणाज्ञाविष्यारित मगवान् निवारित्यातीति

पश्चात्तापनिवृत्त्यर्थे परित्यागो विचार्यते । स मार्गवितये-प्रोक्तो भक्तौ ज्ञाने विज्ञेषतः ॥ १ ॥

अत्र केथित् प्राचो भक्तिमार्गीयपरिलागेतरसर्वपदार्थान् विचार्य लागविचातामाय-जनितस्त्राश्वातापनिवृत्ययं परिलागविचारप्रतिज्ञेलाहुः । अंन्ये तु कर्ममार्गीयाणां संसार-वेराम्यस्य वार्षवरेपप्रमावात् तस्तद्ववजेन कदाचिद्वमावदीया अपि ताद्या मा भूविल्वे-तद्यं सुजागायस्य संन्यात्तस्य निराणप्रतिज्ञेल्युक्ता, इरिल्वेक्तस्य जाते पूर्वद्वां स्पृत्ता, मय्य पूर्वेगेव भगवद्यं किमिति न यला कृतद्वादियो यो मगवदीयानां तापः स पश्चातापङ्साहुः । इतरे तु भक्तिमार्गे ज्ञानमार्गे च साधनदशायां सिद्धदशायां च परिलागः कर्तव्यत्वनोक्तः, तत्राद्यायां पूर्णवैराग्यामावेन सम्यक्परित्यागासम्भवात् पापण्डित्वप्रसङ्गेन पश्चात्तापायेव सः सात्, एतत्तारतम्यज्ञानाभावेन भगवदीया अपि पूर्व परित्यजन्तः पश्चात्तप्ता भवेद्युः, तथा तान् दश्चा स्वयमाचायां अपि पश्चाचापमामुयुरिति तहुमयिवपयशाचायाच्याया चारहुः, पत्म तान् दश्चा स्वयमाचायां अपि पश्चाचापमामुयुरिति तहुमयिवपयशाचायाय्वयाय रित्रोलाहुः। अगरे तु आचार्पिनियन्थे 'त्रिदण्डे परिग्रह्णोत सर्वशाक्षाविरिधि त'रियाज्ञापनात्तद्दीस्य पुष्टि-मार्गियिति तुरीयाश्रमत्येन त्रिदण्डे परिग्रह्णान् पश्चाचापमामुयार्, अतस्तदग्रदयाय पुष्टि-मार्गियितस्यासिवचारारम्भ इत्याहुः। अन्ये तु श्रुत्यादिप्रमाणप्रतिपन्नस्य स्तात्मकस्य मगवतो विरहात्मकमावानुभवः सर्वोत्मभावत्रपत्येकरुम्यः सर्वपरित्यागं विना न सम्भवतीति तस्य लागस सरूपादिकमविदुपां ज्ञानादिमार्गेप्यपि परिलागस्रोक्तत्वात् सन्दिहानानां स्त्रीयानाम-विचारतः परित्यागः पश्चातापायैव भवेदिति तदभावाय विचारारम्भ इत्याहुः । मया तु तेर्पा परस्पतिवसम्मतिमवरुोक्यान्तःकरणप्रवीभग्रन्थस्थमक्षात्तापपरित्यागपद्योरत्र प्रत्यभिज्ञा नात् स एव पश्चातापोत्र निवलेखनास्त इति न दोषः । नतु भगवदाज्ञाया जातत्वात् तया तत्कतेच्यतायाः स्वयं च निश्चितत्वाद्विचारस कि प्रयोजनमत आहुः स इत्यादि विचारणेत्यन्तम् । स परित्यागः मागैद्वितये श्रोक्तः, मार्गस्य द्वितयं मार्गद्वितयम् । अत्र संख्याया अवयये तयवित्सनेन द्विशस्त्रादवयवे तयप्। अवयवशस्त्रश्च 'अहं प्रतीकोवयव' इति कोशादङ्गास्य एकदेशे रुढः, सीत्र न सङ्गच्छते, सङ्ख्याया गुणलेन तत्र देशमे-दस वक्तमश्चन्यत्वात्, किन्तु 'सलं शवधवः शोक्तः सर्वावयविनामित्र'ति द्वादशस्त्रन्थे रच पहुन्नश्नन्थलात्, कन्तु तल द्यावयः आक्तः सवाववावनामह त छाद्यान्नर उपादानकारणेषि प्रसुक्त इति तद्य आद्याग् । तथा च सख्याद्याः कारणं संस्थेयं तद्य वद्याद्यान्तराणेषि प्रसुक्त इति तद्य आद्याग् । तथा च सख्याद्याः कारणं संस्थेयं तथीः वदति । समाते मार्गस्थलमेदे पष्टी, तेन मार्गमित्रत्येक्षायां, ज्ञत्व तत्रोक्त इत्योग प्रस्पेणवस्यकर्तव्यत्वेनोक्त इत्यर्थः । तत्र की तो मार्गमित्ययेक्षायां, ज्ञत्व तत्रोक्त इत्यर्थः अथां चाहुः भक्तो ज्ञाने विद्येष्टायां हिन्ददशायां सात्रां आरम्भदशायां सिद्धदशायां च वेराग्यायतिशयरूपं विशेषमित्रेत्रोक्त च नुमानमार्गे अविदिद्यादशायां विद्यदशायां च वेराग्यायतिशयरूपं विशेषमित्रेत्रोक्त इत्यर्थः ॥ -१ ॥

न्तु 'योगास्त्रपो मया प्रोक्ता नृणां श्रेयो विश्वित्सया, ज्ञानं कर्म च भक्तिक्षे'लेका-

ु कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां कलिकालतः । अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तव्यत्यद्विचारणा ॥ २ ॥

जात जावा वार्यामा जाताचार करिया । र । चातुराश्रमपाक्षेण यद्यपि कर्ममार्थ उक्तहाद्यापि 'कर्मयोगस्तु कामिना'मिति सगवता तस्य कामाधिकारकत्वेनोक्तत्वात्परिखागस्य च वैराग्याधिकारकत्वादा न कर्तव्यः। यद्यपि 'वनाद्वा प्रवर्वेद्विद्वानातुरी वाय द्वास्तित' इत्सिक्षरसा आतुरमयभीतयोग्युक्तस्तवापि कर्तिः

९ श्रीद्वारकेश्वरा १। २ श्रीगीपेश्वरा ।

काठतः कठिकाठं प्राप्य सुतरां न कर्तव्यः । कठिवर्जेषु संन्यासस्यापि गणनादित्यर्थः । तर्हि मास्तु कर्ममार्गे तस्य कर्तव्यता, तथापि यत्रोक्तर्जेनेव यथा कर्तव्यो, विचारस्य किं प्रयोजनिस्साकांक्षायामाष्टुः अत्त इत्यादि । अत्तः तत्तन्मार्गे तत्तव्यायां परिस्तागस्योक्तव्यत् अक्तिमार्गे आदौ आरमे कर्तव्यवस्वमित्रेस्य विचाराण यथा कर्यामस्यक्षानकः पुरी मस्यस्वलर्जनकश्वणादिनियांद्वार्यां एका आरम्भद्रस्य स्वत्यात्र्यात् कर्तिक्तस्य क्रितीया, तत्र यस्यां द्वारायाः कठिकाठादिकृतदोषसम्यन्यो न मवति तद्यं तदीयद्याफ्टस्यस्य तृतीया, तत्र यस्यां दशायां कठिकाठादिकृतदोषसम्यन्यो न मवति ।

अन्नायमर्थः । एकादशस्कन्थस्य सप्तदशेष्याये, 'ययानुष्ठीयमानेन त्वयि मक्तिर्नृणां भवेत् । स्वर्धेभारिवन्दाक्ष तन्मे व्याख्यातुमर्हसी'त्युद्धवप्रश्चे चातुराश्रम्यं वदता भगवताद्य-दशाध्याये 'इष्ट्रधा यथोपदेशं मा'मित्यादिभिः पश्चदशभिः संन्यासाश्रमह्रपः परित्याग उक्तः । तदनन्तरं मक्तिवैराग्ययोराधिक्ये 'ज्ञाननिष्ठो विरक्तो था मद्भक्तो वानपेक्षकः, सिठङ्गाना-श्रमांस्यक्ता चरेदविधिगोचर' इत्यादिभिः सार्धिदेशभिरवेधश्र परिताग उक्तः । अत्र च ञ्चानमक्तिमार्गिणोर्धर्माः समाना एव सङ्कीर्योक्ताः । एवं पूर्वोक्तेपि बोध्यम् । तया 'न्यासे कुटीचकः पूर्वं बह्रोदो इंसनिष्कियां विति चत्वारी भेदाः संन्यासस्य तृतीयस्कन्ध उक्ताः, तेन मार्गत्रयेपि तस्य कर्तव्यता । यद्यपि कर्ममार्गे तृतीयस्य चतुर्थे पादे 'प्रहपार्धीतःशन्दा'दिस-षिकरणसे 'प्याचारदर्शना'दिलादिषु पद्मसु सूत्रेषु वशिष्ठादीनां प्रसनिदामग्रिदोमादिकर्म करणाचारदर्शनात्, 'जनको ह वे बहु दक्षिणेन यञ्जेनेज' इति ब्रह्मविदोपि जनकस कर्मै करणश्चते 'स्तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति श्चतौ विद्याकर्मभ्यां फठारम्भश्रावणात्, 'त्रसिष्ठो त्रह्मा तं दर्शपूर्णमासयोर्नुणीत' इति कल्पश्चतौ त्रह्मविदोपि त्रह्मलेनस्विकल्यशावणात्, 'आर्थिनं धूम्रठलाममालभेत यो दुर्बाद्यणः सोमं पिपासेत् , ऐन्द्राग्नं पुनरुत्वप्टमालभेत य आतृतीयात् पुरुपात् सोमं न पिवेत् , विछिन्नो वा एतस्य सोमधीयो यो शाह्यणः सन्नातृतीयात् पुरुपात् सोमं न पिषति । यानबीवमसिद्दोत्रं जुहुया'दित्यादिश्चतिभिः कर्मकरणस्य नित्यताश्रा वणात् , कर्मणश्च दम्पलियकारकत्वाजैमिनिमते आश्रमपक्ष एव , यथा कथिवत्कर्मकरणाशक्ती सर्वतागकरणम् , 'यदहरेवे'तादिश्चतिस्तु कर्माशक्ततदनधिकार्यन्धपंगादिविषयेति न तद्वैयर्घ्यं-मिति कर्मविचारकजैमिनिसिद्धान्तात् कर्ममार्गे न कर्तव्यः । अय 'तुल्यं दर्शन'मित्यादिस्त्रेषु शुकसंवर्तारुणिअडभरतदृष्टान्तेन दर्शनस्य साधारणतया कर्मावस्यकत्वासाधकत्वात्तेनैव च परिसागसान्धपंग्वाद्यधिकारकत्वनिरासेन जैमिनिमते प्रवाजश्रुतिवैदर्थ्यप्रसङ्गस त्वात्, 'तत्त्व स्म वे तहिद्धांत आहुः ऋषयः कावभाः किममी वयमव्ययामहे, किममी वगं यहसामहे, एतद्ध स्म वेतरहीं विद्धांति शहः क्षयः कावभाः किममी वयमव्ययामहे, किममी वगं यहसामहे, एतद्ध स्म वेतरहीं विद्धांति। हिमें वाह्यामितरे, 'एतावरो स्वत्यहत्समिति हिम्हता पाद्यावत्ययः प्रवातो स्मादिभिवेदीभिः श्रुतिभिः प्रप्राप्तेभेनेत कर्मकरणश्रुतेस्सार्थ-विक्रसानिश्चायनात् । 'मश्चिग्रं मक्षे'स्वापि मत्त्रपत्ते वेदस्याभिन्नेतत्त्वा तहिद एवास्विज्यान

यनेन तया श्रुत्मा ज्ञानस्य कमेश्रेपताया आपादयितुमशक्यस्तात् । 'श्राक्षिनं पृष्ठलाम'-मिलादिषु कर्मेनियमवत् 'न कर्मणा न प्रचया परेन त्यागेनेके अमृतत्वमानशुं रिलादी त्याग-नियमसापि श्रावणेन रागोपाधिक एव कर्मनियम इति निश्चयेनाविशेषात्, उत्तरे वयसि तुरीयाश्रमतया द्रव्ययज्ञलागेषि जरामयीमिहोत्रशुत्मा तत्तिद्धौ यावश्रीवामिहोत्रादिश्चतेर-प्यवाथाच जैमिन्युक्तदूर्यणपरिहारे जाते कर्ममार्गीयचातुराश्रम्यपक्षस्याक्षुण्णत्वात् कर्ममार्गे परिलागः कर्तव्यत्वेनायाति, तथापि अग्निहोत्रं गथालम्मं संन्यासं पर्ल्पेतृकं, देवराच सुती-सिंसः कठौ पञ्च विर्वजये दिति वर्जनस्टला कठिकालतस्त्र न कर्तव्यः। यदि च, 'याबद् वर्णविमागोस्ति याबद्देदः प्रवतेते । संन्यासं चामिहोत्रं च तावत् कुर्यात् कली छुगे दृति प्रतिप्रस वात् कर्ममार्गेपि कर्तव्यत्वं सागस्य विमाव्यते, तदापि जावारुश्वतो चातुराश्रम्यपक्षं पूर्वमुक्ता, ततः 'यदि बेतरमा महाचयोदेव प्रत्रजेद् ग्रहाहा बनाहाय पुनरमती वा मती वा स्नातुको पास्नातको बोत्सन्नाप्तिरनिको वा यदहरेव विरुक्तेदहरेव प्रवत्रे'दिति समाप्ती विरागस्यव सुर्वत्रापिकारलेन श्रावणात्, एकादशस्कन्थे 'यदा कर्मसु काम्येषु होकेषु नित्यात्मसु । विसगो जायते सम्यङ्न्यतािमः प्रज्ञेततं इत्यादिना वैसाय एव तत्त पक्षत्य भगवता कथितलात् करो च संवधमेशून्ये वेराग्यस्थासम्भवात् सुतरां न कर्तव्यः।अतथातुराश्रम्य-पक्षेण प्राप्तस्वेदानीमधिकाराभावाद्यदा ज्ञाननिष्ठा भक्तिनिष्ठा वा भवति, तदा तस्मिन्मार्गे कर्तव्यः । तत्र खस्य भक्तिमार्गीयत्वेन भक्तिमार्गे कर्तव्यत्वादादी पूर्व विचारणा तस्रकार-चिन्ता क्रियते, तथा च स यद्येकस्मित्तेव मार्गे उक्तः स्थात्, यदि वा मार्गेश्रवेच्येकविष एवोक्तः स्थात्, तदा मगवदाज्ञानाक्ये सन्देद्यामात्रात्र विचार्यः स्थात्, अस्ति तु सर्वत्रो-क्तः, तत्र कः कीदशो या भगवदाज्ञाविषय इति निश्चेतुं विचार्यत इत्यर्थः ॥ २ ॥

एवं प्रयोजनगुरूला विचारमारमते श्रवणादीलादि । श्रवणादिमसिन्द्रपर्ध कर्तन्यश्रेत स नेत्यते । सहायसङ्गर्साच्यत्वात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥ अश्रिमानाहिष्योगाच तद्धमेश्च विदोयतः । गृहादेयोधकत्वेन साधनार्ध तथा यदि ॥ ४ ॥ अग्रेपि ताद्यौरेच सहो भवति नान्यथा । स्वयं च विषयाकान्तः पाषण्डी स्यानु कारुतः ॥ ५ ॥ विषयाकान्तदेहानां नाषेशः सर्वदा हरेः । असोऽय साधने भक्ती नैय त्यागः सुण्याबहः ॥ ६ ॥

अवणादीनां नयविधमक्तीनां प्रकर्षेण अविच्छेदेन सिद्धार्थे परिलागः कर्त-च्युब्बेत् सः पक्षः नेप्यते नाझीक्रियते । अयमर्थः । मगवता हि नृषां अयोविधि-

१. 'मार्गद्रमे' इति पाठः ।

त्सया ज्ञानकर्ममक्तिरूपं मार्गत्रयमुक्तम् , निर्विण्णाः, कामिनः, न निर्विण्णा नातिसक्ताश्रेति ययाययं तद्धिकारिणश्चोक्ता एकादशे 'योगाखय' इत्यादिना । त्रिष्विष सन्यासश्च तत्र निरूपितः । तथा'न कर्गणे'ति श्रुतौ च त्यागस्य असृतत्वरूपं फलसुक्तम् । तच फलं मार्गा-देव, न तु केवलात् सागात् , सागस्य तत्तन्मार्गाङ्गत्वेन तत्र फलश्चतेरर्थवादत्वसैव विचारित-त्वात । 'यञ्ज योगेन सांख्येन दानवततपोध्यरैः, व्याख्याखाध्यायसंन्यासैः प्राप्तयायनवानपी'ति वान्ये त्यागमात्रेण स्वप्रास्यभावस्य मगवता कथनाच । अतस्तस्य कथितद्वपकारकस्वमेव । तत्राधिकारश्च वैराग्यात्, तद्यथा यथोत्कृत्यते तथा तथा त्यागो मार्गस्थोपकरोति । तस्योरकर्पश्च कथं स्यादिति विचारे केवलादप्रमात्रेण तदसम्भवान्मार्गानकुला द्रप्रसामग्री श्रवणाद्यविच्छेदरूपा ग्राह्या । अतस्त्रतिसद्धार्थं त्यागः कर्तव्यक्षेत् , स पश्चो नावेष्यते, न भगवन्मते हीकियते । अयमर्थः । भगवता हि 'यदा कर्मविपाकेष्वि'त्यादिभिः साधनदशा-पन्नस्य परित्यागकयने अटनमेव तस्योक्तम्, न तु कचित्स्यत्वा श्रवणादिकरणम्, ततौ 'ज्ञाननिष्टो विरक्तो वा मदको वानपेक्षक' इत्यादिभिः साधैर्नवभिः परित्यागं सिद्धदशापन्न-थोज्ञीनिमक्तयोरुक्त्वा ततो ज्ञाननिष्ठस्यापरोक्षज्ञानामावे 'दःखोदर्केषु कामेषु जातनिर्वेद आ-त्मवान्', 'अनिज्ञासितगद्धर्मो गुरुं गुनिगुपत्रजेत् । तावत्परिचरेद्वत्त्या श्रद्धावाननस्यकः, यावहृष्क विज्ञानीया-मामेत्र गुरुमाहत' इति द्वान्यां विविदिपासंन्यासीपि संग्रहीतः । तती 'यस्ससंयतपहुर्गः प्रचण्डेन्द्रियसारियः, ज्ञानवैराग्यरहिताक्षदण्डपुपनीवति । सुरानात्मान-मारमसं निहुते मां च धर्महा । अविपककपायोस्सादसुम्माच विहीयत' इति द्वान्यां ज्ञानवैराग्यराहिले अविपककपायत्वालोकद्वयद्दानिरुक्ता । भक्तिमार्गीयस्य तु साधनदशायां संन्यासे किमप्यधिकं नोक्तम्, किन्तु 'भिक्षोर्धिमः शमोऽहिंसे'खादिद्वान्यां संक्षेपेण चातुः राश्रम्यधर्ममुक्त्वा 'इति मां यः खर्षमेण भजेजित्यसनन्यभाक् । सर्वसूतेषु मद्धायो मद्धर्तिः विन्दते रहा'मिति फलोक्तिपूर्वकं चातुराश्रम्यधर्मनिरूपणमुपसंहृतम् । तेन भक्तिमार्गीयस्यापि तत्र सन्निहितो भिक्षुधर्म एव मुख्य इति सिध्यति । एवं सति यदि श्रवणाद्यर्थ संन्यासः कियेत, तत्स्वरूपेण तद्भैश्च विरोधः सादित्याशयेन प्रथमं संन्यासस्वरूपविरोधात्मकं दोपं व्युत्पादयन्ति सहायेत्यादि । सन्यासस्रह्मं हि जावाठश्रुतौ 'तद्दैके प्राजापत्या'मि-त्यारम्य 'एवमेथैतद्भगव'त्रित्यन्तेनोक्तम्, तदेवेकादशस्कन्धे 'इट्टा यथोपदेशं मां दत्वा सर्वस्तरातिने।अप्रीन्सप्राण आवेश्य निरपेक्षः परिवजे'दित्यनेनोक्तम् । तथा सति 'अग्न्यु-पचयनं कृत्वा जीवश्राद्धविधानतः' श्राद्धाष्टकं विधाय प्राजापतामिष्टिं कृत्वा मञ्जेणाप्तीन् स्त्रपण आवेश्य नैरपेक्ष्येण सर्वत्र परित्रमणमिति सिध्यति । श्रवणादिकं तु सहायसङ्ग-साध्यम् , सहायः समानशीलतया सहकारी, तत्सङ्गेन साध्यम् । नहि श्रावितारं विना श्रवणं सिध्यति, न वा श्रोतारं विना कीर्तनम् । ती च नैतेन सह परिश्रमत इति न श्रवण-कीर्तनयोः सिद्धिः । प्रयूच्यर्थमिति पाठे तु प्रकर्षेण यूनिवियमानतेति पूर्वोक्त एवार्यः ।

व्ययेतेन सह परिग्रमतस्तदा नैरपेक्ष्येण सर्वत्रैकाकिपरिग्रमणरूपं संन्यासस्तर्पं विरुत्धः (स नेप्यत इत्यर्थः ।) कियेदानीमुक्तरमेपाविशेषामावात् श्रुतमि स्वस्परीत्वादिकं न हरि नेप्यत इत्यर्थः ।) कियेदानीमुक्तरमेपाविशेषामावात् श्रुतमि स्वस्परीत्वादिकं न हरि निष्ठतीति तत्थित्यर्थे पुस्तकादिकं रक्षणीयम्, अर्थनार्थं तहुपक्रणमि रक्षणीयम्, तदिप नैरोस्यं विरुणद्धि । अतः श्रवणादीनां सहायसहसाध्यत्वात्तसाधनानां रक्षणात्र सन्यास-सरस्पनिरोपतः स मेष्यत इत्यर्थः । यहा, 'यस्त्यसंपतपद्वर्गे' इति द्वान्यामसंपतपद्वर्गेस विदण्डोपनीयने पाधकं कथयता भगवता पूर्वोक्तविदण्डिसाधनाक्षणं सूत्यते, तद्रक्षणं च 'एकथोन्मद्वीमेता'मित्यादिभिये धर्माः पूर्वमुक्तास्त्रे एव कर्तव्यलेन सिच्यन्ति, न तु श्रवणादिकम्, एकचरणे सहायसन्नामावात्, सत्यपि सहायसने स्थितः कर्तुमश्चन्यता । तया च संन्यास उक्तानां साधनानां सन्यास अवस्याचरणात् । एवं सत्यत एव परसर-सहस्पविरोधेन तथेल्याः । वयपि मृत्ते सहस्पविरोधत इति पदं नास्ति, तथायत्रे तदमेश विरोधत इति चकारदर्शनात् मधैवं व्याख्याने समुधित इति न दोषः । अद्य निदण्डिनीपि चातुर्मीस एकत्रस्थितेः स्मरणात् भगवतापि 'विविक्तक्षेमशरणो मद्रावविमलाशय' इति क्यनात् साधनरक्षणपूर्वकं स्थित्वा अवणादिसाधने को दोप इत्याकांक्षायां परस्परपर्न-विरोधरूपं दोपान्तरं व्युलादयन्ति अभिमानादित्यादि । अभिमानो गर्वः, बहुन्ता-ममतालको वा, तस्मात्, स्वितौ हि, तत्र भिक्षां चतुर्प्र वर्णेषु विगद्यीन् वर्वेपवस्त, सप्तागातानसंकुप्तांस्त् प्रोहक्येन तावता । विभन्य याचितं शेषं गुर्धीताशेषमाहत'मिति हान्यामेको मिक्षाप्रकार उक्तः । तत्र सप्तागारेषु कस्य-चित् दुष्टात्रे प्राप्ते तदीपमज्ञात्वा च तस्य सक्षणे कृते विविदिपादशायामिय श्रवणादि-साधनुदशायामपि अन्यादिपक्षपतिन शरीराभिमत्या च प्रतिवादिनिराकरणार्थं पारुऱ्याव-मानयोः सम्मवात् । 'अतिवादांस्तितिक्षेत् नावमन्यतं कञ्चने'ति संन्यासधर्मेषु मगवदुक्तस्था-तिक्रमेण लद्धमिवरोधः । किंब, नियोगात् निर्ता योगो नियोगः, 'तस्त्रासर्वोक्ता तिक्रमेण लद्धमिवरोधः । किंब, नियोगात् निर्ता योगो नियोगः, 'तस्त्रासर्वोक्ता राजन् इतिः सर्वत्र सर्वदा । श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्च सर्तव्यो गगवात्रृणा'मिति द्वितीय-स्कृत्यवान्यात्रेषामावर्तनं तस्मात् । न द्वि सङ्ग्त् कृत् श्रवणादिकं प्रेनमार्कि जनयति, किन्छावर्तमानम्, आवृत्तिक सित्या, सा च 'एकथरन्नस्मिता निःसद्वः संपेतीहरूयः । कार्यावर्तमानम्, आवृत्तिक सित्या, सा च 'एकथरन्नस्मिता निःसद्वः संपेतीहरूयः । बारमकीड आसम्बन्धानम्बन्धानं इत्याद्यक्तेः परित्याग्यमेपिकयते । अतो हेतुङ योगपादिताद्धमंत्रिरोघादिम तथेलथेः । नतु मारतु श्रवणायर्थं संन्यासरूपो वैघः परिलागः, त्रापि ग्रहादीनां विषयासक्तिजनकतया भगवदासक्तियाधकलनावस्यं साज्यत्वात् । 'ज्ञान-निष्ठो विरक्तो वा मद्रको वानपेक्षकः । सिल्द्वानाश्रमास्यवस्या चरेदविधिगोचर<sup>्</sup> इस्तुक्तः त्वका भरका पा नकका वागपदकः । काल्कामाश्रमारका असमावनाभर इत्युक्तः रीतिकस लागान्तरस्य भगवदामक्तिसापनार्यं करणे को दोषः, ताह्यलसो च वस्त्रप्यमे-विरोपरुपप्रचीक्तवापकामावात्, वैराग्यस्य ज्ञानानकस्यं यदा, तदा ग्रहलागः कर्तेच्य इति पक्षस्य नलकून्तरमणिग्रीवस्तुतिताल्यम्निरुपणप्रसङ्घे निर्णातत्त्वावेल्याशंकां परिद्ध शुत्रादयन्ति ग्रहादेरिसादि । ग्रहभनादेर्भगवदासिक्तवाधकत्वेन सापनार्थं मगवदासिक- साधनार्थं, यदि तथा अवैधत्यागः कर्तन्यश्चेत् सोपि नेष्यत इत्यर्थः । नेष्यत इति पदद्वयं अज्ञायनमञ्जते ।

एवमनुष परिहरन्ति अग्रेऽपीत्यादिद्वान्याम् । त्यागो हि न स्वतत्रं साधनमपि तु मार्गाङ्गतयेति पूर्व न्युत्पादितम् । तथा सति मार्ग एव खतन्नः सापकः । स च 'मत्तया सञ्जातया भत्तये 'ति वाक्यारार्व श्रवणादिकमेवापेक्षते । तथ श्रावयित्रादिरूपं सहायम् । ते च 'हदास्त पण्डिताः त्रोक्ता भगवन्छास्रतत्परा' इत्यादिना जठभेदे ये निरूपिताः, तादशा-स्तिदानीं दुर्लभा इति 'गायकाः कृषसंकाशा' इत्यादिना य उक्ता गायका वा पौराणिका वा मिलन्ति, ते च यथा स्त्रयं गृहासक्तो विरिजिष्यमाणो वा तादशा एव, न तु स्तर उत्कृष्टाः, अतीग्रेषि तादशैरेव संगो भवति, नान्यथा, नोत्कृष्टप्रकारकः । तथा च संगदोपेण स्वाभित्रेतफलाभावाञ्चेच्यत इत्यर्थः । अथ यदि तादशा मध्यमाधिकारिणो मिलन्ति, तदा ग्रह्मित्लागे को दोम इलाशंकामां सीयदोपादि तयात्वमाहुः स्वयं चेलादि । चोप्य-र्चे । स्वयमपि विषयाकान्तः । 'इन्द्रियैविषयाकुष्टै'रिति न्यायेन पथेन्द्रियविषयाकुष्ट-गानसत्तानभिष्यायन् **पापण्डी** स्वात् , 'कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आस्ते मनसा स्मरन् । इन्द्रि-यार्षान्विमुद्रात्मा मिथ्याचारः स उज्यते' इति गीतानाक्यात् तादशः सञ्जपधर्मात्मकापर्म-शाखाळायासः पापण्डी स्यात् । तत्र काठसापि सहायतामाहः तु कारुत इति । तु पुनः धर्मप्रतिपक्षरूपात् कळेरपि तथा स्यात् । अतस्तादशानां संगेपि पाषण्डित्वात् पतितः सादतो नेध्यत इत्यर्थः। अय 'कर्लि समाजयन्त्यार्या' इत्यादिवाक्यैः करुः (श्रवण) कीर्तनाय-नुगुणलेन गृहसांगे दोपामाची विमान्यते, तदापि दोपमाहुः विषयेखादि । सत्यं कारुः कीर्तनातुगुणः, तथापि फलांशे एवानुगुणों, न तु साधनस्तरूपांशे, तेषु वाक्येषु तथैवीपल-म्मात् । अती विषयाप्रान्तदेशानां पूर्वोक्तरीता विषयाहरूस्वूल्लिंगशरीराणां कालतः कलेः सकाशात् हरेरावेदाः सर्वदा न, भगवविषता सर्वदा न भवति, किन्तु करा-चित् । तथा सति यदा आसुरावेशः स्थात्तदा पूर्वोक्तस्य सर्वस्य प्रतिवन्धात् पापण्डित्व-मेव भवेत् । अंतो नेप्यत इत्सर्थः । कामत इति पाठे तु काम इच्छा, तथा च विषयका-मनया तथा सादिलयों थोच्यः । तदेतन्निगमयन्ति अतोञ्चेलादि । अतः उक्तेम्यो दोपेन्यः, अत्र काले, भक्ती मक्तिमार्गे, साधने साधनदशायाम्, तादर्घसप्तमीपक्षे जासक्तिसाधनार्यं वा, स्यागो पृहपरित्यागः नैव सुखावहः । इदानीतनवीतरागिवत् पाप-ण्डिलमापादमन् मगनदासक्तिरूपं सुखं न जनयति, तस्मात् मध्यमायामपि साधनदद्यायां सर्वया न कर्तत्र्य इस्ययः । अत्र भक्तिमार्गे भगवता कर्तव्यत्वेन प्रोक्तस्य परिसागस प्रेममक्तिसाधनदशायानकर्तव्यत्वे साधिते पारिशेष्यात् तत्सिद्धत्वदशायां फलोपकार्यङ्गत्वेन कर्तव्य इति मिद्धम् ॥ २~६॥

तत्र 'मरूपा त्वनन्यपा शस्य अहमेवंविधोर्हन । शातुं द्रष्टुं च तत्वेन प्रवेषुं च प्रतिपे'ति गीतायां मगबद्धास्यात् फरुसा त्रयी विधा । तत्र कस्मै फराय कर्तव्य इति विचारणायां प्रयेशस्य मत्तर्मेष्ठन् मत्यस्म इति वाक्योक्तसापनान्तस्सापेक्षलाचतः पूर्वमुक्त-योज्ञीनदर्शनयोर्स्ये कर्तस्य इलाशयेनाहः विस्हेत्यादि ।

विरहानुभवार्थं तु परित्यामः प्रशस्यते । स्वीयवन्धनिवृत्त्यर्थं वेशः सोऽन्न न चान्यथा ॥ ७ ॥ कौण्डिन्यो गोपिकाः प्रोक्ता गुरुवः साधनं न तत् । कौण्डिन्यो गोपिकाः प्रोक्ता गुरुवः साधनं न तत् । साचो भावन्या सिद्धः साधनं नान्यदित्यते ॥ ८ ॥ विकलत्वं तथास्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्यैव यर्गमानस्य चाधकाः ॥ ९ ॥ सत्यत्वोके स्थितिज्ञांनात् संन्यासेन विशेषितात् । भावना साधनं पत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥ १० ॥ नाह्याः सत्यत्योकात्वे । तिग्रन्येव न संशयः । विश्वेत्यवदः सासमा विवृत्यप्रविशेषदि ॥ ११ ॥ तदैव सकत्ये वन्यो नाज्ञामित न चान्यथा । तत्वेत सकत्ये वन्यो नाज्ञामित न चान्यथा । गुणास्तु सङ्गराहित्याज्ञीवनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥ साम्यवान् कलस्यत्वान्त्रत्व नाधक इत्यते । स्था सास्यवान्ययं न कर्तव्यं द्यात्वनं विक्रव्यते ॥ १३ ॥ सास्यवान्ययं न कर्तव्यं द्यात्वनं विक्रव्यते ॥ १३ ॥ दुल्भोयं परित्यागः प्रेग्णा सिक्यित नान्यथा ॥ १३ ॥

विरहसानुभवो विरहानुभवः, विरहसामिक्को वानुभवो विरहसुभवः, विरहान्तन्तरोतुमवो वा विरहसुभवः, विरह्मन्तरोतुमवो वा विरहसुभवः दि त्रिया सम्भवति, तद्यं कर्तन्य इति फळति, तत्राघ पक्षे प्रविद्या प्रक्षात्राचे प्रविद्या प्रक्षात्राचे प्रविद्या प्रक्षात्राचे प्रविद्या प्रक्षात्राचे प्रविद्या प्रक्षात्राचे प्रविद्या प्रक्षात्रा प्रविद्या प्रक्षात्रा विराह्म वि

१ विरद्दोत्कण्डामिति पाठः ।

किय, माया श्वन्यत्र स्थितमन्यत्र प्रत्याययतीति 'ऋतेर्थं यत्प्रतीयेते'त्यत्र सुवोधिन्यां स्थितम् । भगवांश्र रसठीलायां योगमायामुपाश्रयतीति पञ्चाध्याय्यारम्ने क्षितम् । सा च न विश्वमा-याऽपि तु भगवद्योगार्था माया । एवं सति यदा मगवानेनं जीवं युयुक्षति, तदास्य योग-मायया खाज्ञानं विरद्दं चोत्पादयति, अनन्यमक्तिश्च परमा तिरोधाननाशिका । अन्तर्यहिश्र भगवन्तमनुभावयति । भगवांस्तु सर्वमन्तर्वेहिर्व्याप्नवानोपि विरुद्धधर्माश्रयत्वात् परिछिन्नः । एतन्मार्गे च भगवतो बहिः प्राकट्यमेवाभीष्टं, तदैवेश्वरवादीन्यदा श्रन्यवादः । एवं सति युयुक्षाविषयस भक्तसानन्यभक्तिकृतो योन्तःसाक्षात्कारस्तस घहिष्ट्रमापादयन्ती मापा भासक्तिश्रमन्यायकं करोति । तादशो यः साक्षात्कारः, सर्वात्मभावजन्यो गुमविद्यायां सर्व-विधप्रत्ययविरुक्षणतया सिद्धः, स एव विरहानुमवपदेन बोधितः । तदर्थे यः परिलागः स एकादशस्कन्धे चतुर्दशाच्याये भगवता अत्यन्तं स्तयते । किञ्च, विरहानन्तरमावी अनुमवी वहिः साक्षात्काररूपं सम्यग्दर्शनं, तदर्थं यः परित्यागः स भगवता प्रकर्पेण, 'यथा अवनो उन्धपने विनष्टे' इति सार्थद्वान्यां पत्राध्याय्यां स्तूयते, अतस्तदर्थं कर्तव्य इत्यायाति। एतयोरावस्य प्रशंसा न्युलावते । तथा हि, 'वदन्ति क्रप्ण श्रेयांसी'लादिना चैदिकोक्तसाध-नानां भगवदुक्तमक्तेश्य तारतम्ये पृष्टे, भगवता 'धर्ममेके यश्रशान्य' इत्यादिना मक्तेः फलो-लपं, 'अिक्यनस दान्तसे'त्यनेन सक्ष्पोत्कर्ष, 'न पारमेष्ठच'मित्यादिभिरनन्यमको-त्वपं, 'जिन्कियना' इतनेत खाखालेकं, 'ज पारमध्य गिल्सानित वाचा स्वाचित्वपं, 'व सायमानिपी'ति द्वाचां स्वाचेत्वंद्वपंत, 'व सायमानिपी'ति द्वाचां स्वाचेत्वंद्वपंत, 'व सायमानिपी'ति द्वाचां स्वाचेत्वंद्वपंत, 'व सायमानिपी'ति द्वाचां स्वाचेत्वर्वं, 'मिकः प्रवाती'त्वपंत मकेत्वर्यन्तपावनतं, 'वंधं सवीं स्वाचेत्व प्रवात प्रवाद द्वाचेता चिता । विनान न्दाशुक्वया शुय्यक्रत्या विनाशय' इत्सेन कविता गिक्त ठक्षणैः परिनाययित्वा, ततो 'वागाद्वरा द्वते यस चित्तं, क्दस्यीक्ष्णं इसति क्विच । विवज्ञ उद्घायित नृत्यते च मक्क किस्तुको सुवनं पुनाविश्वनेत विद्वास्वसम्यक्षनपूर्वं तास्त्रमिक्तमानवन्तं स्तूवते । अत्तवास्यां दशायां जातायां तदर्थं कर्तव्य इत्यर्थवछादायाति । तया तत्रैव द्वितीयाध्याये कविनापि 'मन्येऽकुतिधद्भयमन्युतस्य' 'यानास्याय नरो राज'न्निसादिमिर्मगवद्धर्मानुपक्रम्य, 'गृण्वन् समद्राणि रयांगपाणेजन्मानि कर्माणि च यानि छोके । गीतानि नामानि तदर्थकानि गायन् विठडो विचरेदसंगः । एवंत्रतः सप्रियनामकीर्सा जातानुरागो हुतचित्त उद्मैः । इसस्यो रोदिति रीति गायत्युन्मादवष्ट्रत्यति होकथाद्यः । छं वायुममि सठिछं महीं च ज्योतीपि सत्यानि दिशो हमादीन्। सरित्समुद्रांध हरेः शरीरं यत्किय भूतं प्रणमेदनन्यः । मिकः परेवातुमनो निर्ताकत्त्र्यत्र चैप त्रिक एव काळः । प्रपत्नानस ययाक्षतः स्युस्तृष्टिः द्वष्टिः श्वरपायोतुपासं । इत्यस्तुतार्षुः मनतोतुष्टुत्या मक्तिर्विरक्तिमेगवटायोपः । मवन्ति ये मागव-तस्य राजस्ततः परां शान्तिसुपैति साक्षा'दित्यन्तेनोच्यते । एतत्सुमीधिन्यां च प्रयमस्कन्धीये नामान्यनन्तसे'ति नारदपास्ये कर्मञ्चानमकीनां त्रयाणां फठसाधकस्वित्रयानुकस्यो य

उक्तस्तत्स्वरूपमत्र कविनोच्यत इत्येवगवतार्पेते पद्मश्लोका व्याल्याताः । तत्र प्रथमे 'आदौ गृहानिर्गत' इति कथनेन त्यागावस्था मोधिता, गगवजन्मादिश्रवणं तद्गानं विचरणं ठजा-भाषम्, अनुकल्पसक्तपत्ते चोपितः । ततो दितीये 'पूर्व वत' दत्यादुकिप्टभंगः प्रकृत्युद्धक्वने-नाजीकिकत्वरूपं ठोकयाद्धल्वं चोपितम् । तेन विरहानुसन्धानावस्यैव स्कृटीकृता । ततस्तु-तीये एवं विचरणकर्मणा लोकपरिलागेन ज्ञानमक्ती एकहेल्या युगपन्निरूपिते । तुत्र खादिषु समुद्रान्तेषु स्रोकिकप्रसक्षविषयेषु प्रणमनिकयाकर्मत्वं हरिश्ररीरत्वेनोच्यते । तेन तेषु तया-त्वज्ञानमर्योदाक्षिप्यते । अत आक्षिप्तेन 'ज्ञात्वे'त्यन्तेन ज्ञानं 'प्रणमेदनन्य' इत्यनेन साधन-मक्तिर्योध्या । ततश्रत्यंपश्चमाभ्यां दशन्तपूर्वकं परमभक्तिभगवज्ञानतदितरविरक्तीनां ग्रग-पद्भवनेन साक्षात्परमञ्जान्तिरूपं फल्युक्तम् , तेनापि कर्मज्ञानमकीनां यत्परमं फलं तदनेन मार्गत्रितयातुकल्परूपेण परित्यागेन भवतीति तादशत्यागप्रशंतैव सुबोधिन्सक्तप्रकारेण सिध्य-तीति योष्यम् । नन्वेवं सत्यत्र संन्यासवेशः कृतो नोक्त इत्यत आहः स्वीचेत्यादि । स्वीयाः प्रतदारादयः तत्कृतो यो बन्धः, खस्य तेष्वासक्त्यभावेषि तेषां खस्मिन्याऽऽसिकतिबन च्यर्थ अन्त्र अस्मिन्मिक्तमार्यीये संन्यासे, स वेशः, त्रिदण्डकौपीनधारणादिवेशः । न चान्यथा। चोवधारणे, अन्यथा तत्कृतवन्धाभावे सति, न च नैवापेक्षितः, अतो यस्य धन्ध-संभावना तस्य स वेश शावश्यको, नान्यस्येत्यसार्वत्रिकत्वाक्षोक्त इत्यर्थः । नतु मगवद्रकेष प्रशंसावाक्येषु परित्यामा न प्रकटतया प्रतीयते, कविवाक्येषु च ज्ञानमिश्रभक्तेः प्रशंसा त्रतीयते । खं वायुमिप्रिमिति वाक्यात् । तथा सति शुद्धमिक्तमार्गीयस्य त्यागस्य प्रशंसा क्यं निश्चेतं शक्या, तलसिद्धामावादिलाकांक्षायां तलसिद्धार्थमाहः कौण्डिन्यो गो-विकाः प्रोक्ता गुरुच इति । कौण्डिन्यो खनन्तदोरकस्यामी प्रक्षेपेणोत्पनादपराधाद दा-रिद्यमापन्नः, स्वपन्याः शीलाया वाक्यादनन्तापराधजन्यं तद्वध्या निर्विण्णोनन्तं ध्यायन् क दक्ष्यामीत्याशया गृहाद्वनं निर्गतो, निरशनं वतं अहाचर्यं च कृत्वा हरिं जपन् निर्जनेरण्ये चुतवृक्षं गोप्रभृतींश्चेतनानचेतनांश बहुन् पप्रच्छ, तैः सर्वेरिप नानन्तोस्माभिर्देष्ट इत्यक्ते विद्वतीभूतो जीविते निराशो दीर्पमुण्णं च निश्वस्य भूतते पपात, ततः किथित्कालोत्तरं संज्ञां प्राप्यानन्तेति जल्पन् तस्मिन्क्षणे सुनिर्विण्णोऽमृत् । ततः कृपयाऽनन्तदेषोपि वृद्धमा-हाणरूपेण प्रसन्नाम्य <sup>इत</sup> एही' खप्तता शतालं अवेखा, कौण्डिन्यं दक्षिणे करे एहीला स्वपी दर्शयामास । तन दिव्यसिंहासनस्थितं स्नात्मानं च स्नायुपगरुडाद्यपशोभितं दर्शया-मास । ततस्तं दृष्टा परया सुदा प्रसन्नः कीण्डिन्यः 'पापोहं पापकर्माहं पापात्मा पापसम्भवः। श्राहि मां पण्डरीकाक्ष शरणं मे भवान्यत । अब मे सफलं जन्म जीवितं च सजीवितम् । यत्तवांत्रियुगांभोजे मन्मूर्द्धा अमरायत'इत्युक्तवान् । भगवांस्तु तस्मै दारिद्यनाशनं धर्म सनातनं विष्णुलोकं च वरं दत्तवानिति भविष्योत्तरे भगवता सुधिष्ठरं प्रत्युक्तम् । तेनायं परित्यागः रूपादिकृतपन्धागावात् संन्यासवेषरहितः स्वफलसाधने साधनान्तरापेक्षारहितः

प्रसन्नप्येयसाक्षारकारफळकः अवैधः शुद्धभक्तिमार्गीयश्रेति सिष्यति । अत एव वेद्स्तुतौ 'एकदा नारदो लोका'नित्यत्र सुवोधिन्यासुक्तम् । 'एवमेव च परिप्रमणं कर्तव्यं यया कोण्डि-न्येत हृत'मिति । गोपिकानां सु फलप्रकाण एव भगवत्याप्त्यर्थं सर्वपरित्यागः पूर्वमुक्तः । सतो मदमानाम्यां भगवित्रोभावे भगवद्वित्तयनं, ततः प्रसादार्थं गानं, ततो दैन्येन रोदनं, ततो भगवद्माद्धर्भावः, ततो भगवत्कृता तत्यागप्रशंसा, ततो ठीठानुभव उक्तः, तत्रापि पूर्ववदेव वेपराहित्यादिकं फल्पर्यन्तं सिद्धम् , अतस्त एवात्रैतत्परित्यागप्रवर्तकत्वाहुरवः, पूर्ववद्व वयराहित्याद्व फलयन्त सिद्धर्गं, जतक एयाजारातालाकारामानाहरूरः, तथा चैवं शाक्षप्रसिद्धत्वात् । 'एवं मदर्योजिङ्गते'त्यादिना भगवता प्रजनककृततामाच्य प्रशंसनायेकारशस्त्रन्थीत्रश्रयंसायाच्यानामप्येतदारंभाचस्याद्व्यक्तयेतत्व्रशंसायामेच तात्प-यम् । तत्रापि द्वादशाप्याये'रामेण सार्थ'मिलादिमित्तत्कृतसायनस्वैव प्रशंसनात् , उद्धवस्य तदर्भसन्देह एवाप्रिमग्रन्यानताराच । उचितं चेतत् , यदारम्भः अशस्त्रस्तस्य परमा काष्ठा त्रश्च-स्रोति । अतस्त्रस्येव सा प्रशंसा निश्रेयेत्यर्थः । अन कीण्डिन्यग्रहण निरयेक्षमकानां यहुविधत्या-त्तरकृतपरित्यागार्थं योध्यम् । एतत्प्रशसायास्तद्भददर्शनात् , विरहोत्तरभाव्यनुभवार्थमात्रत्वेनैव विवक्षितत्वाच । एवं च यो यो यादग्भक्तिमान त्यागं चिकीर्पति तस्य तस्य तादग्मक्ता एवेदगव-स्थाका गुरव इत्यपि घोषितम् । भगवदुद्भवसंवादसमाप्ती अञ्चसा सिद्धिहेतुप्रश्चे 'देवासुरमन्त-स्याका गुर्त्त इत्याप भाषतम् । भगवद्वद्ववधावद्यमाता ज्वाता ताव्यद्वगुन्त व्याद्यप्तः व्येषु मद्भक्ताचरितानि ये'ति मक्तचरिताश्रयणस्य तथात्वेनोषदेशादित् । एतमां गुरुत्तं च स्वपत्तिनेतन्तर्गागश्रवित्रप्रवीदकत्वाद्यानेयगुरू्णां पृथिव्यादीनामित्र योष्यमित्याग्रयेताष्ट्रः साधनं च तदिति । एतनोषद्यानपेक्षाच्या चोधिता । अत्र विरहानन्तरमानिनां तत्कृतानां साधनानां बहुत्यातानि सर्वाणि कर्तृत्यान्युत किष्टिदक्षमित्योक्षायां तत्सर्वप्रयोजकमादिस्तुतं यत्माधनमन्द्र्यं निनक्षित तदन कार्यतमेष्यत इसाहः भावो भावनचेत्यादि । भगवति परमा रतिभावः । 'रनिर्देवादिनिषया मान इत्यमिषीयत' इति यानयात् । सोपि न स्तरः मिद्धो विविश्वतः,तम्य सामानिकत्वात् , किन्तु भावनया निरन्तरचिन्तया सिद्धः प्रचितः तादशस्य साक्षात्कारफळकतायाः साधनान्तरसापकतायाथः पूर्वोक्तोपारयानद्वयेषि सिद्ध-त्यात् । अतः स एव साधनं, नान्यदिष्यते, अन्यद्विचयनादिकं माधनत्वेन नेव्यत इसमेः । नतु तम्पापि तर मत्तात् तुतः सापनत्वेन नेप्पते इसत् आहः विकल्टचिनि सादि । जडेणयोग्येपु च प्रश्नो निरुष्टलम् । तमा अस्तास्यं शुक्रता व्यवसाराः । एतत् इयं प्रकृतिः निरहानस्थास्यभानः । तनापि हेतुः प्रायुक्तं न हीति । प्रकृतिसम्बन्धि प्राकृतं, सम्मारासामार्गः न रहयने, हि यतो हेतीः, तथा च तपहि स्वारामार्गाहेतुः स्वारादा साधन-स्वेतेष्यत । अनम्बरभारातेष्यत इत्यरः । नतु तहांनादग्रस्तः १ 'शूपनत् गुमद्राणी'त्याहि-स्वोक्ययोक्तमपरकस्मरमेश्वरचर्दातंनगानादयः सर्वत्र भगरच्छीत्येत ज्ञान च स्वस्थार-म्यापमितात् मापनत्तेनेष्ट्यमेत् नजातीत्रपर्मत्यादित्यारांक्षायामादः ज्ञाममित्यादि । ज्ञानं

नाउ नवप् वात्रवादा । जन्म क्रिकेट्स । जनाविः सर्वकर्मणि भस्सात् कुरुतेऽर्जुन । ज्ञानाविः सर्वकर्मणि भस्सात् कुरुतेऽर्जुन । ज्ञानाविः सर्वकर्मणि भस्सात् कुरुते तथे'ति गीतावाक्यात् प्रवले ज्ञान कर्मणां निःज्ञपनाद्यात् न कालविकम्यः । 'हरेः ७९० तथात पातापारपात् १२० वाप भारता राज्यापातत् व गातपारण्या । ६६० इतिः मिख्सत्तवा ज्ञानस भगवद्विपयत्वाच न फुठमेद इत्याधंकायामाडुः नाहदा इत्यादिसा-धम्। नाहदाः प्रवठज्ञानपान् सत्यलोकादै। विधुद्रश्णेन्द्रप्रजापतिकोकेतु तिधलेष तत्र-स्यमोगेन स्वप्रात्थ्यमसनय्कातियाहिकवेषुत्रतुष्ठमागम्नपर्यन्तं स्वप्रात्थानुसारेण् तिधलेष न संदायः । परान्तकालप्रतीक्षाऽभावेषि वैद्युतपुरुपप्रतीक्षाया आतिवाहिकायिकरणे सिद्धत्वात् । ज्ञानप्रावत्येपि तादशस्य विरुम्ये सन्देहो नेत्यर्थः । तन्यदं भावनापक्षेपि तुत्यमित्यार्थकायामाहुः चहित्त्यादि । अरणिमयनप्रावल्येन वह्निरिय मावनाप्रावल्येन यहिः प्रकटः स्वात्मा पुरुपोत्तमो यदि विक्षियद्वहिर्व्याप्य पुनरन्तःप्रविशेत् , तदेव तस्मिन्नेच काले सकलो वन्धो वाह्य आभ्यन्तरश्च पार नालक्षाः व व स्थानसम्बद्धाः अन्यवा न निवर्तते एव । तथा च 'यदा सर्वे प्रशीयन्ते कामा नाद्यामेति, निवर्तते, म चान्यया अन्यवा न निवर्तते एव । तथा च 'यदा सर्वे प्रशीयन्ते कामा येस्र हृदि शिताः । अध मलाउमृतो भवत्यत्र वहा समश्रत' इति श्रत्या तदानीमेव बन्धाभावस्य फुलाध्यायद्वितीयपादारम्भे 'वाद्यनम् दर्शना'दिति सूत्रे विचारितत्वात् अन्तर्गृहगतगोपिकास तथेव दर्शनाचेतिन भावनापक्षस्य ज्ञानतीत्यम् । अतो विरुम्यापादकः यात् ज्ञानं साधनत्वेन नेष्यत इत्यर्थः । एतेन शुद्धभक्तिमार्गीयत्यागे ज्ञानमिश्रपक्षीपि निवास्तिः । तर्हिशुणानां तयात्वम-इत्यथं: । एतन शुद्धभाकतागायत्याग ज्ञानामश्यक्षाण ।नवारतः । ताहे गुणानी वाण्यस-स्त्यत्याकांक्षायामाद्वः गुणास्त्रियत्यादि । तुः ग्रह्मात्मत्ये । श्रवणादिविषया गुणः सङ्ग-राहित्यात्, भावनारिद्धस्य भावस्यात्रायस्य भगवतो यद्विः प्राकट्यामायेन तत्यक्षप्तद्वित्यद्धहुद्धे विरहे जीवनार्थ भवन्ति । हि निव्ययन । विशोकत्वास्य नत्वजीवनयाक्ये च तयैव विद्ध-त्यात् । अतो विरुम्यायादकत्येन मध्यमाधिकारे ते उपसुज्यन्ते । अतो गुल्याधिकारे तेषि स्रापनत्येन नेष्यन्त इत्यर्थः । नतु ययेवं गानादिविषयाणां गुणानामिष वापकत्वम्, तर्हि भाव्यमानस भगवतोपि विठम्बापादकत्वेन वाधकत्वं कुतो न स्यादिस्रत आहुः भगवा-निलादि । स हि फलरूपः, प्राप्तश्चेत् फलमेव जातं साधनसा, अतः फलरूपत्वात् साध-नावस्थानिवर्तकत्वेपि बाधकत्वेन नेष्यत इत्ययः । एतेन येषु वहिः प्राकट्योत्तरमन्तःप्रवेश-स्तेपां सबोमुक्तिः, वेषु च यहिः प्राकट्यमेव, नान्तः प्रवेशस्तेपामिहैव ठीठानुभव इति मुख्ये-ष्विप व्यवस्था सुचिता । तेन न कोपि कापि विरोध इति ध्येयम् । ननु यदि भगवान् फळ-रूपत्वान वाधकः, तदा फलरूपत्वादेव यया विजने दर्शनार्थं यतमानाय नारदाय दर्शनं दत्वा तिरोहितः सन् पुनर्दर्शनार्थं यतमानं तं प्रति 'हित्नावद्यमिमं लोकं गन्ता मजनतामसी'ति स्वास्थ्यार्थं वाक्यमुक्तवान्, तस्य स्वास्थ्यं च कृतवान्, तथा अत्र कृतो न वक्ति ? स्वास्थ्य च क्रती न करोतीलत आहः स्वास्थ्येत्यादि । स्वास्थ्यं च वाक्यं स्वास्थ्यवाक्यम्, विभाषेकवादः । स्वास्थ्यसिहतं वास्यं स्वास्थ्यवाक्यं तत्, भगवतः न कर्तव्यर्, अर्हे तव्यः, कर्तुं योग्यं न भवति । तत्र हेतुः, द्यास्ट्रने विरुध्यतः इति । अयमर्थः । नारदो द्यविपककपायः परं शुद्धमाव इति तस्य स्वास्थ्यार्थं तिरोहित एव वाक्यमुक्तवान, स्वास्थ्यं च कृतवान् । प्रकृते लन्तर्गृहरातानामिवास्य पन्थ एव तत्काळं नाशनीयः । स यन्थो यदि प्रारम्धकृतस्तदा भगवद्विरहजतीवतापभगवदाविर्भावजाक्षेपस्रखाम्यामेव निव-र्तनीय., भावसीत्कट्यात् । यदि तादशेपि वाक्यं वदेत् , स्वास्थ्यं वा कुर्यात् , तदा सद्यो-मुक्ति विरुच्यात् । अतो दयाञ्जलाञ्च विरुध्यते । अयं कर्मकर्तरिप्रयोगः । तथा च खा-क्षप्रयानक्षकरणमेव द्वार्छ विरुणिह । खर्य तु द्वार्ह्म विरुण्यते । अतः ग्रामकृषया स्वयम् मेव शीमं यन्यनिवृत्तिं विभासन् तत् द्वयं न करोतीलतः स्वास्त्यवानमं कर्तुमनद्देमित्यथः । नद्य यदेवं तार्दै 'वागाहदे'सादिना सुवृत्त्रावनत्वेन यः स्वयं प्रशंतितः, तादशस स्वास्त्यान न्तु नव वाद्य सामान्य सामान्य हुन् स्थानितान्य । अयं सद्योत्तितस्मादकः परि-स्वामाः ताद्यसापि दुःशापः । तत्र हेतुः । प्रेम्णा सिष्यति नान्ययेति । तथा च ते वद्यपि परममक्ताः, तथापि सर्वज्ञत्वात् केचन पुष्टिमिश्राः, केचन गुणज्ञत्वान्मर्योदामिश्राः, न तु शुद्धाः सदा प्रेमष्ठताः स्रारुपात्रपताः । अतस्तादगधिकाराभावात् करोतीत्वर्यः । एवमत्र मक्तिमार्गीयत्यामे गुरुद्वयस्य कयनेन फलविलम्बरीध्यतात्कालिकफलक्यनेन चावस्थामे-दादिस्पनादिषकारिमेदात् प्रेविष्यं निरूपितम् , खरूपं च सपरिकां विचारितम् , प्रेममेद एव तत्र तत्र ताद्याधिकारसम्पादक इति च साधितम् ॥ ७-१३६ ॥

वतः परं नन्येकादशस्कन्थीयप्रशंसायाः मक्तिपरमकाष्टारूपेऽस्मिन् दुर्ङभे परित्यागे वर्यवसम्भतायां भारम्भदशास्त्रीन्यस्य परित्यागस्य विरुम्यवत्तया ज्ञानमागीयत्यागतीत्येन विशेषामाबादविचारितत्वाचैतं विहाय विचारितो ज्ञानमार्गीय एव कर्तव्यः, किमेतद्विचारेणे-त्यार्शकायां मिक्तमार्गीयस्वारम्भदद्यायां निःश्रत्यद्दत्यं वक्तं ज्ञानमार्गीयस्य सरिप्रातामनिवितन स्वतां च साधयन्ति शानमार्गे इतादि ।

ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविघोषि विचारितः ॥ १४ ॥ ज्ञानार्थेष्ठत्तराङ्गं च सिद्धिकेमदातैः परस् । ज्ञानं च साधनार्थेदं पज्ञादिश्ववणान्मतस् ॥ १५ ॥ अतः च सहार्थे स्थासः पद्धान्तापाय नान्यपा। पापिठस्वं भवेवापि तसाज्ज्ञाने च संन्यसेत् ॥ १६ ॥ सुतरां किटदोषाणां म्यस्टवादिति स्थितम् ॥ १६ ॥

द्धः पूर्वोक्तश्रद्धानिरासे । ज्ञानमेव मार्गे ज्ञानमार्गः । तत्र द्विविधोपि सच्यासा ज्ञानार्यमुक्तराद्वं च यया स्थातया विचारितः । क्रियाविशेषणद्वयमेतत् । उत्तरत्त्रे तृतीयस्थ तुरीये पादे 'ऊर्घ्यतःसु च शन्दे हीति' सुत्रे विविदियोर्ज्ञानोत्पन्पर्यतया जातज्ञानस्य फला-नुभवप्रतियन्धनिवारकत्वेनान्तरङ्गतया च कर्तव्यत्वेन निर्णीतः । परं सिद्धिः साक्षात्काररूपा जन्मश्रतैः, न तु शीवम् , 'बहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान्मां प्रपद्यते । वासुदेवः सर्वमिति स महात्मा सुदुर्छम' इति गीताबाक्ये परोक्षज्ञानवतो 'वासुदेवः सर्व'मिति स्वप्रपत्तेवहुजन्मान्ते कथनात् । प्रपत्तिरपरोक्षं ज्ञानम् , तस्य विलम्बेन मवने हेतं न्युत्पादयन्ति ज्ञानं चैत्यादि । ज्ञानं गीतावारयोक्तरीतिकसाक्षात्काररूपं साधनापेक्षम् , कर्मज्ञानगक्तिरूपं साधनं खोत्पत्ताव-पेक्षते । अत्र प्रमाणम्, यज्ञादिश्रवणातः निष्कामानामपि यज्ञकरणसः 'अयाकामयमान' इति अती प्रतिपादनात , तदेतत 'सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्वतेरमव'दिति सूत्रे विचारितम् , ज्ञानं च न शमदमादिमात्रेण सम्पद्यते, किन्तु यथाश्रममाश्रमकर्मापि शमादिसहकारित्वेनापेक्षत इति सहकारित्वसूत्रे व्यूत्पादितम् । अतः देशद्रव्यादिरूपसाधनवेगुण्येन विहितकर्मात्मकः सहकारिश्रून्यैः केवतैः शमादिभिर्ज्ञानानुदयात् स विविदिपादशोक्तः संन्यासः कलौ पद्धान्तापाय अनन्तरं खेदाय । तर्हि विद्वदशोक्तः कर्तव्य इत्यत आहः नान्यधेति । अन्यशा विद्वस्तकारकः कही तत्साधनासम्मवाबेखर्यः । किथ, न खेदमात्रं किन्तु पाप-ण्डित्वं चापि भचेत् । भिक्षादिशुद्धागायेनोपपर्मसंसर्गवत्वम् , चकारादवकीर्णित्वम् , अ-पिशन्दात्, 'आरुडो नैष्टिकं धर्म यस्तु प्रन्यवते पुनः । प्रायश्चितं न पश्यामि येन अध्येत स आत्महे ति वावयोत्तः पातः संग्रहाते । सिद्धमाहुः तस्मादिलादि । गरमात् विविदिगा-संन्यासस्य कठी खेशदिजनकल्यम्, विद्वलंन्यासस्य चासम्भवस्तस्मात् ज्ञानमार्गे वैधं संन्यासं न कुर्यात् , तत्र हेतुः, स्तृतराभित्यादि इति स्थितमिति । कठौ सेन्यासं तिपे-धक्किः बाह्यकारित निर्णातमित्यर्थः । तेन संन्यासप्रतिष्ठसयशास्त्रं काचित्कत्यास सर्वेबोपयु-ज्यत इति बोधितम् । एवमत्र मगवदाज्ञया कर्तेष्यस्य परित्यागस्य विचारणायामेतावत् सिद्धम् ।

कर्ममार्गे वैमिनिमते परित्यागस्याकर्तव्यता, मतान्तरे चातुराश्रन्यपक्षेण कर्तव्यत्वेषि कठिकालादकर्तव्यता, मतिमार्गे कर्तव्यत्वेनोक्तत्वेषि श्रवणादिप्रसिद्धर्यं करणे संन्यास-स्वरुपतद्धर्मपोविरोधात् संन्यासत्वेन रुपेणावैपत्यागरुपेण चाकर्तव्यता, तपैव स्रेहसाधनार्यं करणेषि भेमानन्तरं त्ववेधस्य परित्यागस्य स्वत एव सिद्धिगृंख्याधिकारिणः । तत्र च नाज्ञा-पेक्षा, तथेव मध्यमस्मापि । परं तस्य प्रारच्यप्रतिचन्येनेपद्विरुम्यः फर्छ । तथेव ज्ञानमिश्रस्या-पि । ज्ञानमार्गे तु विविदिपादज्ञायां विचारितोषि कठिकारुजदोपसम्मावनात्र कर्तव्यः, विद्वस्तरुवासस्य तु कठिदोपेण ज्ञानासम्भवादसम्भय एव ॥ १४–१६३ ॥

अतः परं प्रेमारम्भदशायां परिलागोवशिष्यते, तं विचारियतुं प्रश्नमुखेनाशङ्गन्ते भक्तिमार्गिष चेहोपस्तदा किं कार्यमिति ।

भक्तिमार्गेषि चेद्दोपस्तदा किं कार्यग्रुच्यते ॥ १७ ॥ अज्ञास्मे न नादाः स्याद् दृष्टान्तस्याप्मभावतः । स्वास्थ्यदेतोः परिव्यागाद्वायः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ इतिराज्ञ न राक्रोति कर्तुं धायां कुतोऽपरे । अन्यथा मातरो वालाज्ञ स्तन्येः पुपुपुः कचित् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोह्यिप्पति ॥ २० ॥ सम्पद्दः प्रियश्चापि किमर्थं मोह्यिप्पति ॥ २० ॥ तस्माद्क्तप्रकारेण परिव्यागो विधीयताम् ।

इति । कि.स., अयं त्यागो हि भगवद्धमः । 'धर्मान्भागवतान् मृते'ति निमेः प्रश्ने कविना'ये चै भगवता प्रोक्ता उपाया धात्मरूच्यये । अझः पुंसामविदुपां विद्धि भागवतान् हि तान्' इति लक्षपित्वा कापेन वापे सादिभिः कथ्यमानेषु 'गायन् निल्जो विचरेदसङ्ग' इत्यनेनासङ्ग-विचरणरूपस्य त्यागसापि बोधनात् । भगवद्धमंस्यारम्भेषि न ध्वंस इत्सपि भगवतेपोक्त 'न छड़ोपकमे घ्वतो मद्धमस्योद्धवाण्यपी'ति । तथा वातोपि न नाश इत्यर्थः । न वीर्व सति श्रवणादिप्रसिद्ध्यपं फूतं लागे कयं ध्वस इति शंस्यम् । तसां दशायामज्ञानात्तकरणेन उपकमत्वामावात् । 'ज्ञात्वारम्ग उपकम' इति कोशेन ज्ञात्वारम्भसेवोपकमत्वादिति । नतु मास्तु नाग्रस्तयापि देहरक्षणार्थं भिक्षादेरावश्यकत्वात् फठविन्छयसम्पादको याघः केन वा-र्यतेत्वत आहुः स्वास्थ्येत्वादि । त्यागिनः स्वास्थ्यस्य हेतुर्हि विगर्धमिन्नेषु चतुर्पु वर्णेषु मिन्ना तस्यास्त्रागात् । 'चीराणि कि पथिन सन्ति दिश्चन्ति भिक्षां नेवाद्विपाः परमृतः सरितोप्य-शुष्यत्। रुद्धा गुहाः क्रिमत्रितीवति नोपपन्नान् कस्माद्भजन्ति कवयो पनदुर्मदान्यान्' इत्युक्त-रीत्वा सागात् । यहा, श्रत्र स्वास्थ्यहेतुपदं परिसागतिशेषणम् , परित्यागादिति त्यव्होपे पश्चमी । तथा च स्रस्मित् तिष्ठतीति स्रस्थः स्रह्मायस्थित इति यावत् । तसः आवः स्वास्थ्यम् , तद्वेतुर्यः परियागस्त प्राप्य जीवन्युक्तः एव जात इति । असितादशस्य वापः केन सम्मवेत् , न केनापीत्ययः । नन्वेवमनियाकामादीनां वापकत्वामावेपि काठादिभियायः केन वार्षेतस्याकोक्षायां केसुतिकन्यायेनावापसुपपादयन्ति हरितिसादि । हरिः स्मतुः नग्र नामारवामावामा महावामानामात्रामाना स्वाप्तात्राच्या स्वराज्यात्र । हार स्पर्धः सर्वाषदु सहती सीपि अत्रास्मिन् परिलागे याचा कर्तुं न राक्रोति। अस मगरदर्मस सवाबदुःसहता साम अञ्चास्त्रम् नार्त्याः नाजा नष्ट न सम्मादा अस्य गावसम्बन्धस् स्वयमेनोक्तस्यत्, 'वक्ता कर्ता विना नान्यो धर्मसान्युत ते सुवी'ति वास्येन स्वयमेनावन नाष्ट्र । तथा सति अपरे कालदयः कुनो हेतोः कर्तु शस्त्रुतुः । ते हि मगवद्यीना इति न तकुतोषि धायसम्भव इत्यद्रः । अत्र तक्ष्माहुः अन्ययेखादि । अत्र पुपुपुरिति अस्यन्ता-पहुचे ठिडकच्य इति वार्तिकाहिद्र । तथा च खपर्मोत्पादको रक्षकथ भगवानेव यदि पहुच १७३ सम्य शत पातकाहरूर । तथा प स्त्रकारावका रक्षकथ मगवानव साद याषां कुर्यात् , तदा मातरो जनविज्यः याठान् स्त्रोतकान् यस्त्रन्येः पुण्णित्, तत्र पुष्पुः, तत्रक तक्कतं पोषणमस्त्रन्तापहुतमेव स्यात् , तथा च मगवक्कतो याधस्त्रकादि चावित इसर्थः । नत्र मवल्लेयं, तथापि मोहनार्थं नित्रुक्ता या माया सा तु स्वकार्यं मोहं कुर्यादेव, 'झानिनामिव चेतांसि देवी भगवती हि सा, चठाहाकृष्य मोहाय महामाया प्रयुच्छती'ति आर्यात्मात्र नामाव जुना वृत्तात्र हुन्। अत्याद्धः नामाव प्रवास अवश्वता । व सस्ये मगवस्रियतमस्य ज्ञानिनोपि तत्कृतमोहस्योक्तत्यादिस्यतं आहुः **ज्ञानिना**मित्सादि । नारच जनगरकाराज स्वात्तामाप वास्य उत्तरपदलोपी समासः । तथा चानेन मार्कण्डे-'ज्ञाननाम्पा'ात वान्य शाननामाप वान्य उत्तरपद्रश्या समासः । तथा चानन माकण्ड-यवान्येन ज्ञाननामेव मायाज्ञतो मोह उक्तो, न तु भक्तानां, जतः सा भक्तं न मोहिय-यदात । गीतायां 'देवी क्षेपे'ति वान्ये भगवता तस्याः प्रपत्तितरणीयक्वथवात्, उक्तियम् भक्तस्य च प्रमत्तर्ये सन्देहाभावात्, अतो दूरापम्य मोहनित्यर्थः । न चेति कारणाभावे ज्ञानिमामिति पदस्य कथ बान्ययोपकत्वमिति शंत्रम्, प्रक्षित्राच्यापु 'यावद्भत्यके'ति स्रोक्तंभयं विष्णुमय गिर'इत्याचार्यः श्रीपरेण च सर्व विष्णुमयमिति पद्रद्वयसेति कारणाभा- 100

वेषि 'सर्वं विष्णुमयं जग'दिति वाक्यप्रतीकताया अङ्गीकारेणात्रापि तथोक्तौ दोपाभावा-दिति । चाचामतेप्येवम् । किय, अयं भक्तः आत्ममदः आत्मानं भगवते प्रकर्षेण सर्वसाहित्येन समर्पितवान्, न तु सार्थमात्मानमपि खापितवान् । तथा मिचश्रायं भग-वतः, 'यो मद्भक्तः स मे प्रियः' इति वाक्यात् । माया तु भगवतस्तद्भक्तेभ्यश्च निहेति, 'विल्ञमान्या यस स्थातुमीक्षापथेमुया । विमोहिता विकत्थन्ते ममाहमिति दुर्धिय' इति द्वितीयस्कन्धवाक्यात् । उक्तमक्तस्य तु न दुर्धात्वम् , भगवति षद्धसौहृदस्वात् । नाप्यन्यत्रा-सक्तिः । अतः किमर्थं मोहचिष्यति । तथा चौकैईतुभिः सापि न भक्तं मोहियतुं शक्ते-त्यर्थः । एवमेतेन विचारणेनास्यागारम्भदशायागपि मक्तिमार्गीये त्यागे न पश्चात्तापादिदीप-सम्भावनेति सिद्धम् । तद्वदन्त उपसंहरन्ति तच्यादिवादि । यस्मादन्ये त्यागप्रकाराः सदीपाः असम्भविनश्च, सुल्यस्त्वाञ्चां नापेक्षते । ताद्वशमावपृष्ठठम्नत्वेन स्वामाविकत्वात् । अतोऽयमेवाज्ञाविषयो भवितुमईति, तस्मात् उक्तप्रकारेण भगवतीद्धवं प्रसाज्ञतेन प्रका-रेण भक्तिमार्गीयः परित्यागो विधीयताम् , भक्तैः कर्तव्यः । अन्यथा उक्ताधिकारा-भावेषि त्यागकरणे अधिकारसद्भावेषि तदकरणे च स्वार्थात् स्वस्य यः अर्थः प्रयोजनं विरहानुभवो भगवत्रसादश्च तस्माद्धद्रयते, च्युतो भवतीत्वर्थः । अत्र खस्य निश्चय-माहः इति मे निश्चिता मतिरिति । एवंप्रकारिका निश्चयवती मम बुद्धिरित्यर्थः । श्रीमदुद्धवकर्तृकथ परित्याग एवंरूपस्तृतीयस्कन्धे चतुर्थाध्याये 'इहागतोहं विरहातुरात्मे'-त्रापुरुविक्यात्राच्याः ति 'सीहं तहर्यनाहाद्वियोगातिसुतः प्रमो'स्थितान्यां बोषितः । तृतीयस्य चतुर्ये पादे 'यहिस्तुमयपापि स्पृतेराचाराये'स्यपिकरणे विचारितश्च । तत्र हि प्रसुरमायद्भावमात्रवतः साक्षात्खरूपमीगवतो वा गृहत्यागः कर्तव्यो न वेति संश्ये फलस्य सिद्धत्वान्नाद्यस कर्तव्यः । 'महातायातयामानां न चन्याय यहा मता' इति याचयात् यहायां वन्यकत्वा-भाषेन दितीयस्याप् न कर्तव्य इति प्राप्ते ब्याह 'यहि रित्यादि । उक्तपूर्वपक्षनिरासाय भावन दिवाससाम न कत्य्य द्वात प्राप्त आहं 'याह तिलाहि । उत्तरपुराहाराताय व्रह्मस्य । भावनाचे साहाद्वारवास्य व्यद्यम्पयापि यदि ए रहाइहिर्णमनम् एडलाण इति यावत् । स आवश्यकः । तत्र प्रमाणमाह 'स्वतायादावे ति । 'सं तु सवं पारित्यञ्य सेहं सावनपरपुर । मय्यावेष्य मनः सम्यक् समस्क विचारस मा मिलादि स्वतिर्मागन-प्रवाचनात्वार विवारमा प्राप्त सम्यक् समस्क विचारस मा मिलादि स्वतिर्मागन-प्रवाचनात्वार विवारम् । तत्राचारोपि सर्वेव श्र्यते, अतत्वार्मति निष्कर्ष उक्तः । अयं च त्यापा निष्कर्ष , स्वतः प्राप्त निचारि तत्वारा । म चैवमस्वास्तिनस्य उक्तले विचारित्यनेति कृतो नोक्तमित यद्वारम् । प्रकारसानुहेखेन तथात्वामानात् । शुकसंवर्तादिकर्तृकसः ज्ञानमार्गीयसर्विधसस्याससापि तथात्वाचित् ॥ १७-२१ ॥

एवं सागमकां तस्कृतव्यताप्रकारं च निरूप्योपसंहरनि इति कृष्णमसादेनेति । इति कृष्णमसादेन चाहुनेन चिनिश्चितम् । संन्यासयर्णं भक्तावन्यया पतितो भयेत् ॥ २२ ॥

एव सर्व प्राप्त आहु । मम लन्यत् प्रतिभाति, उपवर्गे परित्यागी विचार्यन इति कथनात्, उत्तक्ष्णेके च परिवागी निधीयतामिति कथनाच तनेयोपसहारप्रसिज्ञानात्, इति कृष्णप्रसादनेति क्षोकस्तु तत्रेव विशेषान्तस्य योधनाय । तथा हि । आचा-र्याणा पुर स्मृतिकविचारेण देहदेशपरित्यागविषयकभगवदाज्ञाद्वयावरणामिमानजनितरोदे सति यदा छोक्रमरित्यागिनिमणी तृतीयाज्ञा जाता, तदा तद्वात्रयाधिनिचारैज्नेन सात थुदा व्यवसायसम्बद्धानसम्बद्धाः प्रकारमः भूदवा तस्य सन्यासहस्रतामाचार्याणाः प्रकारण कृते मगनार् निवेषतः प्रसन्त्रो भूदवा तस्य सन्यासहस्रतामाचार्याणाः प्रकारण कृत भगना १ । नशपत असन्ना मूल्या तथा सन्यासक्रवामाचायाणा मनित स्क्रोतित्रान्, तदेतदस्मिन् छोत्रे वोधयन्ति इति कृष्णप्रसादेनेति । इति एव पूर्वोक्तप्रकारेण परित्यागे निचारित सनि य कृष्णप्रसाद पूरैस्मादतिरिक्त तेन कृत्वा वर्ष्ठभेन मगविद्ययेण मया भक्तो मक्तियागे सन्यासवर्षा उद्भववत् सन्यासाङ्गी वर्ष्ठभेन मगविद्ययेण मया भक्तो मक्तियागे सन्यासवर्षा उद्भववत् सन्यासाङ्गी करण त्रिनिश्चित निशेषतो निश्चितम्। अन्यथा एयमाझाऽमावे तत्करणे पतितो करण । नागान्यतः । नवानाः । गान्यायः । जान्यत् । पुनावाज्याणः । तकारणः पातवा भवेत् । भक्तिमागीयभर्माणा सम्यासधर्माणा वेसत्तरतिवद्धत्वात् भक्तिमागीतब्द्धतो अयेत् सर्व । निशेषनिधयस्त, 'जाहितामेस्तु सन्यासो वेसाम्यादुत्तरायुपि । यावश्रीवश्चतेस्तर न निरोध कथव्य । यज्ञमानोऽप्रिवचनाजरामयीत्रिहोमता । आस्मयागनिथानाच द्रव्य यागनिनन्दनात् । श्रेयानित्यादिवयनादपुनर्माववान्यतः । न्यासो निधेयस्तनादौ नानाना प्रमास् । अवस्थाना स्थापना स्थापना । त्व त्रवेति च नापेक्ष्य प्रातर्हुत्वा यथात्रिय । मार्यानुहा तु नापेक्ष्य श्रातहुरमा यथानाव । मायानुझा तु नापक्ष्या द्वादासाद्वादयात । त्व त्रवेति च नापेक्ष्य प्रमाण केतिक नत । आग्युदेयरकारेण प्रमाण केतिक नत । आग्युदेयरकारेण प्रमाण केतिक नत । आग्युदेयरकारेण श्राद्धान्यप्र मायान्य । वर्गन्य प्रसिद्ध हि तत आत्मत्रय मतग् । देहिन्द्रयमाण्येव पथमे देवता सता । श्रिर पायावाददेवा यन्तुदेनस्वगादिका । गोलापिधानदेवा वच्छे देवता सता । श्रिर पायावाददेवा यन्तुदेनस्वगादिका । गोलापिधानदेवा वच्छे सहस्य प्रमाण क्ष्युस्थास्त परम् । शिराषह्विद्धार्थ रह सङ्गण श्रिष्ठ । साम्रम गुणदेवास्त नवाया अप्यम मता । ततो दण्डन्य श्रिष्ठ पनित्र जलभाजनम् । पात्र चेति समादाय तथा अप्रमे मता । ततो दण्डन्य श्रिष्ठ वर्तते । सर्वो ग्रन्थ उत्सन्न , पूर्णो न लग्यत दस्यत एते वापिन्य । श्रावस्य स्वयस्य सम्बन्धारामान्यास्थान्य विद्यादिक स्वरम्यक स्वयस्य स्वयस्य । राम राज्यतम् वस्तु स्थापः स्रोका न मिनियन्ते । अतस्तुत्तम्यकारस्तत्तन्त्वादीयसन्यासपद्धतिग्योवगन्तव्यः । सगवताः श्रुक्तः न ानान्यन्तः । अतस्तदुश्तप्रकारस्तत्तप्रश्नात्वावस्यातम्यावमान्तय्यः । सगवता सन्यासस्य स्मोरणादेषाणाविद्याज्यसन्यास एव वृतः । मार्योदिभिराद्याणा अदाने स्वरण सारणात्मक्रप्रदर्शे तेनिगण्डतः शीव निर्मण्डतेत्वा करककोपीने गृहीत्वा निर्मता । तता अप्रिपि शातः । ततो यमानिधि सन्यासं गृहीत्वा कोरुआमातः काश्यामागतः । मासमान चानशन कृतम्, दिनाष्ट्रकः च मोनवतम्, तेन पूर्वाद्यस्यवेद्यदेश्याणो पाविकदोपप चानशन कृतम्, दिनाष्ट्रकः च मोनवतम्, तेन पूर्वाद्यस्यवेद्यदेश्याणो पाविकदोपप रिहारेण कृतो । ततः आपादशुकः दिनीयाया सिद्धिं नता उति प्राचा वास्यादयगम्यते ।

क्मापसहतिगतश्चतिस्त्रगं यथद्वीधित भगवता नित्तभूतसुख्ये । यक्तरसददुम्खं च वात्यजात सन्यासनिणयमय व्यवणोत्तदीय ॥ १॥ इति श्रीपीताम्बरात्मनश्रीपुरुषोत्तमीयरचित विवरण सम्यूर्णम् ॥

नारायण दर्तायन दलाधन श्रीन भागाना उपर व्ये मृतनपुलक ।

श्रीकष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः।

श्रीमदाचार्यवरणकमलेभ्यो नमः।

### संन्यासनिर्णयः।

श्रीविद्वलेशात्मजश्रीवस्त्रभक्तविवृतिसमेतः ।

विचारितपरिखागा<sup>,</sup> पश्चाचापिनदृतये । प्रसीदन्तु सदा मद्यमङ्गीहतपितृत्वका ॥ १ ॥ पश्चात्त्वापिनदृत्त्वर्थे परित्यागो विचार्यते । स सार्धाहत्त्वये प्रोको अक्तौ जाने विद्योपतः ॥ १ ॥

भक्तानां स्वहिताज्ञानेषि भगवांकोषां हितमेव सम्पाद्यतीति वस्तुक्षितिः। अतः सापनद्यावा गकेन विक्रीविति परितामे तस पतनमाधक्र तन विपात करीति । तती भक्तस्य तस्वस्ताज्ञानात् पथात् सेवाननसरे भावनाद्यायां तापो भवति, मया विक्रीविति पर्हापके परितामे तस्व पतनमाधक्र तन विपात करीति । तती भक्तस्य तस्वस्ताज्ञानात् पथात् सेवाननसरे भावनाद्यायां तापो भवति, मया फरमुदाधिकारामावात् समिन व्यवित्तिवस्त । त्तिष्ठक्ष्मपर्थ परित्यामा केन कर्तन्यः, कर्त्र कर्त्रम्यः, कि वा तम्य स्वस्त्रपिति विक्राप्ति ते प्रतिकृत्ति । त्राप्ति परित्यामा केन कर्त्रम्यः, कर्त्रम्यः, कि वा तम्य स्वस्त्रपिति विक्राप्ति । साधनद्याया निर्पेषस्य फर्ट्रस्त्रायां च सक्त्य-नाव्यन्य वस्त्रमाणत्यादिस्तर्यः । मिक्तमार्गित्य फर्ज्युप्तमात्रक्ते कृति देहिन्द्रयादिष्ठ स्वित्रत्यापितिकारित्येन प्रतिकृतिकार्याच्यावस्त्रमाणं त्रपाणा प्रपाणा सुत्ताः गन्तिमारित्येन प्रतिकृतिकार्याचित्रवाद्यावस्त्रानां कर्त्रकृत्वाच्यानिकार्याच्यानिकार्याचित्रपति स्वामान्यतः सर्वित्यनि, तन्द्राने मा सावनद्यापन्नत्यास्त्रसाविद्यात कृत्येव कर्त्रतिनिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यान्याच्यान्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकारिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्याचित्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्यानिकार्याच्याचित्याच्याच्याचित्या

क्तंत्र्यतायोपकास्येन पाजिकर्तव्यत्माग्रक्ष तदपि निराकुर्वन्ति कर्मेनि । कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुनरां फलिकालतः । अत आदी अक्तिमार्गे कर्तव्यत्वादिचारणा ॥ २ ॥

यावजीववाक्येन प्रत्यवायश्रवणात् पाक्षिकोपि दोप परिहरणीय इति न्यायेन न कर्तव्य इति भाव । वास्यद्वयस्य सुगासमभेदेन व्यवस्थायामपि कलो तु 'अग्निहोत्र गवा ठम्म'मिसारिवाक्ये प्रत्यक्षत एव निग्यादेशारीना दुष्टवाब न कर्तव्य एवेसाहु सुनरा मिति । खस्य मितमार्गविचारकस्यानन्मार्गीयवर्तव्यतामेव निचारे हेतुस्तेनाहु अत इति ।

तजापि साधनदशाया निषेषमाहु श्रवणादीति । अवणादिप्रसिद्ध्यर्थं कर्तव्यश्चेत् स नेष्यते ।

सहायसद्भसाध्यत्वात् साधनाना च रक्षणात्॥ ३॥ अभिमानाहियोगाच तद्रमेश्च विरोधतः। गृहादेवीघकत्वेन साधनार्थ तथा यदि ॥ ४॥ अग्रेपि ताहशैरेव सङ्गो भवति नान्यथा। स्तर्यं च विषयात्रान्तः पापण्डी स्यासु कालतः ॥ ५ ॥ विषयात्रान्तदेहानां नावेशः सर्वदा हरेः।

अतोऽत्र साधने भक्तो नेव त्यागः सुखावहः॥ ६॥ एतेपा साधनरूपाणा प्रकृषण गेहीयानामनुकूरुत्वेपि कदाचित् सासिकिसम्पादनेन प्रति बन्धकानामससगॅण सिद्ध्यर्थ कर्तव्य इति चेत्? स परित्यागोस्माभिर्नेष्यते, इष्टफरणमाधक लादिलर्थ । प्रतिकृत्वे तु साग उचित एवेति भाव । तद्विशदयन्ति सहायेति । अवणे सहायन्तो यस्तास्थाना सङ्गस्तसाय्यत्वात् श्रवणादीनामिति शेष । एकाकिनस्तदसम्भवात् ग्रन्थावठोकनादिना स्रत एव शक्तितास्यनिर्धारसम्भवे दोषा तरमाहु साधनानामिति । पु स्तकादीनामित्सर्थ । तावत्स्थापनेपि परित्यागो न सिद्ध इति भाव । अत एव 'ग्रन्थान् नेवाभ्यसेत् बहू निति वात्रयम् । बल्किबहुन्याभ्यासस्तु पुस्तक विनापि भवतीति वहू निस्तुक्तम् । एव स्ररू ाहर सार सम्बद्धान्य सम्बद्धान्य समुद्धाने करुपत्त्रवीयुनार्य चकार । फुठासायक दोपद्वयमाहु पासायक दोपद्वयमुक्तमिलनयो समुद्धाने करुपत्त्रवीयुनार्य चकार । फुठासायक दोपद्वयमाहु अभिमानादिति। मुसोस्यासेन प्रतिभोत्सत्तो पुन्तकादिरूपसाधनलागेपि अन्त करणाशुद्ध्या अह ज्ञानीत्यभिमानो भनेत् । ततो सुल्यफलासिद्धि । तीर्यादिभिरन्त करणशुद्धानभिमानाभावे दोपान्तरमाहु नियोगादिति। नियोगो निषित्तस्माद्धतोरिलर्थ । सुल्यफलस निय्यस्प्रदृश्ला द्विहितत्वेन क्रुतेन त्यागेन न तत्सिद्धिरितिभाष । एव फुठासायक दोपद्वयसुक्तमिति चकार । मुख्यदोपमाहु तन्त्रमंतित । तस मगवतो मजनकर्मणो धर्मसातुषितजसेवारुपेवितोषात् । उरुरुरुरु । तथा च फुरुरुपाया मानस्या पूर्वोक्तदोपैरीसिद्धि । तथा च फुरुरुपाया मानस्या पूर्वोक्तदोपैरीसिद्धि । राज्य काम सार्वक्रमण्या नामस्य । तसुवित्तत्रायाथ साम इत्सुभयभ्रग्न इति भाव । नन्वेय सति सेवाश्रयणादिसाथकस्थापनेन प्रशुप्त ॥पाल लाग रुखुगपत्रच राग भाषादेत्त्रकृत्विति स्वासक्तिसम्पादसहपपक्षिकदोपसद्भवन वापकत्वात् पाक्षिकोपि दोप भागर अक्षान प्राप्त कर्तव्य इलाशक्य निमर्थान ग्रहादेस्ति । भागिदेस्तिय । परिहरणीय इति न्यायेन स्थाग कर्तव्य इलाशक्य निमर्थान ग्रहादेस्ति । गारुरणात् यस जाना राजा । अत्यानासक्ता सेवाश्रवणादिसम्पादनार्थमित्यर्थे । ताद्दशैरिति । साधनार्थमिति । अन्यानासक्ता सेवाश्रवणादिसम्पादनार्थमित्यर्थे । ताद्दशैरिति । 

सेवाश्रमणादिकमपि न सिघ्येदिति भावः । नतु ते कीदृशा अपि भवन्तु, खर्स किं दूपणिनस्त आहुः स्वयं चेति । ते विषयाकान्तास्तत्सङ्गात् स्वयं च तदीयेर्विषये रूपादिभिराकान्तो छन्धः सन पाखण्डी वेदविरुद्धविषयभोगकर्ता मवेदित्यर्थः । नतु दृढचित्तः कथमेवं भवेदित्यत आहुः कालत इति । कलिकारुसादार्ब्यसम्पादकत्वादिति भावः । साधनदशायां कारुस प्रयुक्तवान न्निश्चितमेव सादिति पक्षान्तरनिरासकस्तुशन्दः । मार्यादिसहभावे विषयाक्रमणेपि पाखण्डित्वं तु न भवेदिति भावः। नतु निपिद्धविषयाक्रमणे भवतु नाम वेदमार्गविरोधः, खमार्गीयफळस तु विध्यस्पृष्टत्वात् तत्र किं वाधकमित्याशङ्का स्वमार्गविरोधमप्याद्वः विषयेति । स्वकीयैरनिपि-द्धेर्विपयैरन्तःकरणमेवाकान्तं भवति । तदपि देहेन्द्रियश्राणानामनाकान्तत्वात् तेः सेवाश्रवणादि-करणे निवर्तेत्। तदा नित्यमगवदावेशो भवेत् । परकीयैर्नियद्वैस्तु दुर्रुभत्वेन् निरन्तरभावनया हर्देर्दुरदृष्ट्यनकः प्रातिलीम्येन देहपर्यन्तमाकान्तं भवति । तथा च देहपदेनेन्द्रियप्राणान्तः-करणानामाक्रमणं कैमुत्रेन स्चितम्। तादशानां सर्वसापि सहातस्य विपयाकान्तत्वेन सेवाध-सम्मवात् तैर्विपं यान्तीति व्युत्पत्त्या विषयैर्मृत्युरूपं दुःखमेव मवेत्, न तु दुःखहर्तुरावेशेना-मृतरूपभगवदानन्द इति भावः । सर्वदेति । एवमपि गुणगानादिना तत्काँठे कदाचिद्रग-वदावेशो भवेदपि, न तु सर्वदा । तादशस्तु कादाचित्कत्वेनागन्तुकत्वादसमर्थ इति भावः । उपसंहरन्ति अतोञ्जेति । अतो मगबदनावेशादेव हेतोर्ज्य मार्गे साधनमक्तिसिद्धार्य परिलागो न मगवदानन्दप्रापकः, किन्तु मृत्युरूपदुःराप्रापक इलर्थः ॥ ३-६ ॥

द्वितीयदलानुमवाय फलानुमवकाले त्यागाम्यनुज्ञामाहः चिरहेति ।

विरहानुभवार्थे तु परित्यागः प्रशस्यते । स्वीययन्यनिष्टस्यर्थे वेषः सोऽञ्च न चान्यथा ॥ ७ ॥ कौण्डिन्यो गोपिकाः भोक्ता ग्रस्यः साधनं च तत । भावो भावनया सिद्धः साधर्मं नान्यदिष्यते ॥ ८ ॥ विकटत्वं तथास्यास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्यैवं वर्तमानस्य वाधकाः ॥ ९ ॥ संखरोके स्थितिज्ञानात् संन्यासेन विशेषितात्। भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत्॥ १०॥ ताहशाः सत्यलोकादौ तिछन्येव न संज्ञागः। यहिश्वेत्प्रकटः स्वात्मा चित्रुवत्प्रविज्ञेचिद् ॥ ११ ॥ तदैव सकलो यन्घो नाशमेति न चान्यधा । ग्रणास्तु सद्गराहित्याजीयनार्धं भवन्ति हि ॥ १२ ॥ भगवान् फलरूपत्वाद्मात्र गाघकः इच्छते । स्वास्थ्ययाक्यं न कर्तरुर्वं द्यान्द्रने विकच्छते ॥ १३ ॥ दुर्लमोपं परित्यागः प्रेक्णा सिष्यति नान्यथा ॥ १३६ ॥

पूर्वसंयोगव्यावृत्यर्थे तुशन्दः । सुप्तप्रबुद्धःयायेन । तदनन्तरं जातस्तु संयोगो विर-इत्रवनायानाष्ट्रत्यन हुवन्द्रः । हुवन्द्रश्चायन । वद्यन्तः व्यवस्त्र व्यवस्ता । वद्य-ह्यमित्र एव, तदर्यं परितस्त्यागी देहेन्द्रियादीनामय्यननुस्त्रयानस्त्रः । प्रकर्षेण गुरूपदेश-मार्याम्यनुज्ञादिव्यतिरोकेणैव फलसायकत्वेन शस्त्रोते । तिहं वेषोषि ना च स्यादित्यततः स्योजनमाहुः स्रीयेति । वहिस्त्रयावेषामावे स्वीयानां भार्यादीनामन्तःकरणयन्यो वासनारूप एतस्मिन्तिरोदेव, वेषे तु कृते अयमस्यदुर्ययोगावर्हं इति ज्ञानेन स्वीयानां वासना एतस्मान्निर्वादेतित तदर्यं स त्रदरण्डियोत्र मार्गं शस्ते इति पूर्वेणान्वयः । न वासना एतस्मान्निर्वादेतित तदर्यं स स्वरण्डियोत्र मार्गं शस्ते इति पूर्वेणान्वयः । न च्छ्या कृतः पुम्मि'रिति वाक्याद्धर्मभासत्तेनाधर्मवत्त्वमेतसः स्मादिसत आहुः कौण्डिन्य इति । कुण्डिने भवा कौण्डिनी, आदामद्विपी । तस्प्रधानत्वात् तस्सा एव सर्वेत्राविष्टवात् सर्वो एव महिष्यः कौण्डिन्यः । तथा च कौण्डिन्यो गोपिकाश्चेति वाचिककायिकतिरोपान-द्वजनितद्विविपविद्वानुमविविशिष्टं गुरुद्वयमित्वर्यः । तथा च तयोनियामकत्वान्न सेम्छाकृति-क्ष्मा दोषः । नतु तकुतोपदेशासम्भवात् कयं गुरुत्वमत आहः साध्यनं कृति । तत् एतः हतो दोषः । नतु तकुतोपदेशासम्भवात् कयं गुरुत्वमत आहः साध्यनं कृति । तत् एतः ह्वे निस्तरमावनवा सिद्धं स्वाधिभावरतिरूपं कृतेण तिरोधानद्ये वच्वेः सद्धपेणोस्त्रये सत् सावनम् । चुकारात् फलमपि तत्र सिद्धो विरहातुमव एव । तथा च साक्षादुपदेशाः माविषि सायनफडमोयकत्वात् गुरुत्वमिति भावः । नन्येवं साधनसाध्यत्वे 'नायमात्मे'ति वाक्यविरोध इसत आहु: भाव इति। भावनया चर्वणवा सिद्धं साविभावरतिरूपं विरहातु-त्राराज्यात्र २५५६ आहुः नाप २०१८ त्राराज्यात्र प्रतास्त्र द्याप्तराज्या अरुष्टाः भवस्य साधनं वरणादन्यस्त्रवयनादिष्ट्यं नेष्यते, किन्त्वदं सर्वे वरणान्तःपात्वेवेति न पूर्वेक्तः-राज्य वर्षायाच्याव वर्षायाच्या वर्षायाच्याचा हुःखातुमानात् कर्ष फलस्य ? आनन्यवितेषः । नतु निरहे विकल्सासास्याचा हुःखातुमानात् कर्ष फलस्य ? आनन्यवितेषः । एतदृहयमन्तःस्थितसः विरहासकस्यानन्दरूपसः गण्यमात्त्वत शहुः । वजाणस्यामातः । वास्त्रवन्यमात्त्वालः संध्यानकामान्त्रस्य समावत एव प्रकृतिः स्वमावी पर्म इति यावत् । न त्वानन्त्रतिसावेन इत्वरुत्तायाः प्रकृतेपैर्म समावत एव प्रकृतिः स्वमावी पर्म इति यावत् । न त्वानन्त्रतिसावेन इत्वरुत्तायाः प्रकृतेपैर्म इत्ययः । तास्त्रे इत्वरुत्तमत्त्वं नोचितमिति हिश्चरुत्तः । तत्वं सर्वदा द्वित्यरुत्तायाः । त्रानं 'तद्दुत्ता समावति । ज्ञानं त्वर्वे कृत्याः प्रियायाः प्रेमवन्यनं निस्त्रोत्ते प्रेमवन्यनदर्शनम् , ग्रुणा ऐव्ययदिवव क्रमण तस्त्रेवं कृत्याः प्रयायाः प्रेमवन्यनं निस्त्रोत्ते प्रेमवन्यनदर्शनम् , ग्रुणा ऐव्ययदिवव क्रमण तस्त्रेवं कुणाः ।प्रयाभाः प्रमवन्यनः ।मस्यशाक अभवन्यनद्शनम्, गुणा एक्याद्यश्य क्रमण तस्त्रवं वर्षमानस्त्र प्रदुष्टस्य यापकाः, पूर्वात्रमवं वाणित्वा पुनः संनोगरवाद्यमावका इत्यवं। । वर्षमानस्त्र प्रदुष्टस्य यापकाः, पूर्वात्रमवं वाणित्वा पुनः संनोगरवाद्यमावका इत्यवं। वर्षमाक्षात्रक्षणः श्रीवत्सस्य व्हम्मावः होने वर्षमात्रक्षात्रक्षः संव्यति । जन्तेवं क्षीके विशाले स्वाने वर्षसि स्थितिः 'वाहिष्ट्य धाहुना राज'नित्सत्रोक्षक भवति । नन्तेवं प्रवान वर्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्रक्षात्य सम्बन्धः न्यासन त्वरहः द्वान्द्रयाथनागुसन्याननः । वशायतः अभवन्यनञ्चान जातामत्वयः । नित्यज्ञानवन्त्रपि समार्गाव्यस्य मनवतौ समर्यादयेव ज्ञानोद्वीय हति सिद्धानतान्त्र नन्वेतादग्जजनस्य सत्यठोकस्थितित्यस्य म्हलस्य चायमहिष्यामेवोतात्वात् कर्यं सर्वाचां गुरुत्वमित्यतः ज्ञाहुः भाषनेति । पूर्वोक्तं भावसायकमावनारूपं साघनं तथा जायमहिर्यान उपलामलय जाउ जाउना । ह्या । जाउना वा जाउना या जाउना या जाउना था । जाउना था ।

भवरूपं यत्र भक्तेषु 'भवेत् तादृशा भक्ताः महिपीरूपाः सत्यलोके आदिपदेन 'तासु-वाच्य वार्तुजं इस्प्रोक्तोत्र्यापनकेश्वसस्हत्वकमार्जनादिना सुजादिषु च तिष्ठन्त्येच, ताव-त्याच्य वार्तुजं इस्प्रोक्तोत्र्यापनकेश्वसस्हत्वकमार्जनादिना सुजादिषु च तिष्ठन्त्येच, ताव-तिस्द्री तावदिषि सुक्तेभेवेत्येवकारः। तत्री वाधान्यासामगी त्यतिदेशादन संशयो न कार्य इसाहुः न संशाय इति। नतु पूर्वमिष सयोगस्य विद्यमानत्यात् क्रय विरह्मनत्तर जात-सेव फललमत आहु, चहिरिति । स्वस्य भक्तस्थारमा भगवान् वाचिकतिरोधानठीलया वहिः पकटो भक्तस्यरूपाद्धहिर्भूतो भिन्नश्चेत् सन् पुनर्भक्तस्यरूपे प्रविशेत्, सत्यलोकादी बाहु: अकटा मात्रस्वाहार्याः । जननार् ज्यु उपायन्याः विकास विवास तस्यापनेन तव्यत्वहेषु सत्युच्य स्थितो भनेत् , तदेष सक्को देहेन्द्रियादिषु वासनारूप आष्यात्मिकोषि वन्धी नाद्यमित, नान्यया तिरोमावातिरिक्तप्रकारण न मवतीर्व्यक्षः । विर-द्वेतितापन देहेन्द्रियानद्यसन्याने सवायेन तद्वासनानिष्टृतिः, तदनन्तर सयोगेष्याप्यात्मिक्ताः विद्याया निवृत्तलादेहेन्द्रियादिकमात्मा च मगवदीयत्वेनैव प्रियो भवति, मगवानिष मगवत्त्वे नेवति मुख्यो निरोषो सिद्धो भवतीति पूर्वसंयोगेप्याध्यात्मिकयन्यस्य विद्यमानत्वान्न तस फलत्वम्, किन्त्वसाय निरोधसीय फलत्वादिति भावः। तत्र दृष्टान्तः चहिचदिति। यथा बह्वि-मिथनेन काष्टाइहिर्भूतः सन् पुनः काष्टे यदा प्रविशति तदा काष्टांश निवर्तयति तथेत्यर्थः । एव वाचिकतिरोभावे वचसोरकटेन भावेन विरहात्भवः, ज्ञानेन सयोगात्मवः पुनरेविमिति पौर्नापर्येण दलद्वयानुभव एव, नान्यावस्थिति प्रथमगुरौ साधन फल चामिहितम् । द्वितीयगुरी कायिकतिरोभावे स्वरूपेणोत्कटेन भावेन विरहानुभवः, गुणैः सयोगानुभवः, सयोगेपि न निरहनाथ, विरहेपि न सयोगवाथ इति सार्वदिकशयछितरसानुमन इति । ततोपि निशिष्ट साधन फल चेलमित्रेत्य पुनः पूर्वदलानुभवे साधन दलखरूप इति । ततापि । नागष्ट सापन ५०० पलानगल सुगः प्रप्यलागुनः तापन प्रप्यला चाहुः ग्रुष्मास्टियति । पूर्वं ग्रुरो ज्ञान सर्वाशेन निरहं पापित्वा सर्वोगानुभावकम् कृति । तवा ग्रुष्म अपेति तुशस्टः । किन्सेकाशेन निरहं वापित्वा सर्वोगानुभावका इति । सद्गराहित्याहेहेन्द्रियादिभिर्यः सद्गस्तद्राहित्याचिरोभावादेतोः स्वयमेव देहेन्द्रियादिस्त्या 'रेमिरेहस्स त्रिताः'।'निशोका अहनी निन्दु'रित्यादिवात्रयानि।एव शत्रितरसानुभवः सर्नदा, न स्वेकतरवायः। अत्र कदाचिदिरक्षापूर्तिप्रहापादिभावा अपि जायन्ते । उद्भवोपदेशानन्तरमावे तु मर्परेव नयेनि तस्सात्मन्तिकत्वम् । नतु निरहमात्रम्म प्रवहन्वाहुणैर्याधासम्मवेषि मगवान् न्यसद्भेन तद्भावपापकः स्वादित्याश्रह्मादुः भगवानिति। भगवानुभयकलस्य इति स्वरूपतो नेशनरमाधक प्रष्यमे, किन्तु वात्रयं स्वास्थ्यजनक रिरह्माननित्रतेक 'मयापरीक्ष मजता निरोद्वि 'भिन्यादिरूप पदति।साद्य गान्य तु एताभिनं कर्तव्य न मन्तन्य, 'खागन व' इत्यादि-

वाक्यवत् । एतासां स्वरूपमात्रनिष्ठलाद्वाक्येः पूर्वमायोपमर्दो न भवतीत्वर्थः । नतु दरुयो-रुभयोविरुद्धत्वादेकदेवोमयदलरूपो भगवान्मयोदया विरुध्यत इसत आहुः दयान्त्रसित। भगवानेतासु दयालुरतो दयया शपठितपूर्णस्तदिस्सया मर्यादागप्यतिकम्य लीलां करोति । अतो न विरुष्यते, विरोधविषयो न मवतीत्यर्थः । नतु विरहमावात् पूर्वम'प्यात्मारामोप्यरी-रम'दिति प्रकारकमावस्य जातत्वानदैव देहेन्द्रियादितिरोमावरूपः परित्यागः कुतो न सम्पन्न इस्रत आहुः दुर्छ भ इति । अयं पूर्वोक्तः परिसागो दुर्छमः, दुःखेन वियोगासकेन लमो लामो यस ताद्यः । तत्र हेतुः । प्रेम्णा भावनासिद्धेन रत्यार्थ्येन सिष्यति, नान्यथा, प्रकारान्तरेण न सिध्यति । तादश्रमेमीत्कव्यं तु विरहात्मकदुःखे एव भवति । अतो दुर्वभत्वान्न वियोगात् पूर्व तत्सिद्धिरित्यर्थः ॥ ७-१३ ई ॥

ज्ञानमार्गीयं निरूपयन्ति ज्ञानमार्गे त्विति ॥

ज्ञानमार्गे तु सन्यासो द्विविधोपि विचारितः॥ १४॥ ज्ञानार्थमुत्तराङ्गं च सिद्धिर्जन्मशतैः परम् । ज्ञानं च साधनापेक्षं चज्ञादिश्रवणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कठौ स संन्यासः पश्चात्तापाय नान्यथा। पापण्डित्वं भवेद्यापि तस्माण्ज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६ ॥ स्तरां किंद्रोपाणां प्रवहत्वादिति स्थितिः ॥ १६५॥

भक्तिमार्गीयोस्मार्मिविचारितः, ज्ञानमार्गीयस्तु प्रमाणगम्यलात् तैविचारित एव । अस्मागिस्लन्त्वते, परप्रीतिविगेदज्ञापनाय तुत्रव्दः । विविदिपाविद्वद्वेदेन द्विविघोपि प्रमाणे-विचारितः । साधनमपि विचारितमित्याहुः ज्ञानाधीमितः । सित्तमागीवेण त्यागेन विरहातु-भवार्थं साधनत्वेन भावः पूर्वेषुक्तः । ज्ञानमार्गीयेण 'यदहरेष विरजे'दिति प्रकारेण त्यानेन आस्मापरीक्षरूपज्ञानार्थं साधनत्वेन उत्तरं सुल्यमङ्गं अवणं, तदिष विचारित 'मात्मा यारे द्रष्ट्रच्य' क्षा प्राप्त प इति वाक्यादिलर्थः । पूर्वसमादेतस्य वेलक्षण्यमाहुः सिद्धिरिति । परमत्र जन्मदातैरनेकः जन्मभिः सिद्धिमेवति, तत्र तु न विरुम्पः, 'बहुनां जन्मनामन्ते' इति वास्यादिति चन्नामः । त्राञ्चनपानः पत्र छ न स्टब्स्यः । प्रत्याच्याः इतः वात्रपादाः । भावः । नन्वाधुर्मानप्रकरिण कृते कर्मगार्गीयपि संन्यासे तुरीयाश्रमे ज्ञानमेवाभिहितस् । भने प्रभावनात्रात् वर्षमार्गीयोपि कृतो न कर्तव्य इत्याग्रङ्ग मागेद्वयीयज्ञानयोभेदाय -na लक्काराज्य स्वापायाच्या । ज्ञान स्वीतः । ज्ञानमार्गे पद्माविप्रकारेणापिकारिदेहस्य सिद्ध-कर्ममागायज्ञानस्वरूपमाहुः ज्ञानं चेति । ज्ञानमार्गे पद्माविप्रकारेणापिकारिदेहस्य सिद्ध-कममागायज्ञानस्करममङ् ज्ञान वातः ज्ञानस्य वातान्त्रात्यानस्वारस्य सिक्ट त्याच्यानमस्यिकत्याने साधनानपेश्वय, अवणक्तं हु साधनं फलनानस्यक्तत्यात् फलाक्षमेन, अत एनोसराक्षमिसुक्तम् । कसमागीयं हु झानमस्यक्षिय ज्ञानमि साधनापेश्वय, गार्द्दस्ये यज्ञादयः क्षांच्या इति अवणाज्ञतोमंतं सम्मतमिलययः। चरत्वेषं, पूर्वज्ञानच्यावच्छे-गाइराज प्रकार प्रकार प्रकार साधनामी साधनामां कठी देशादिदोषेणासिद्धत्वाचिनशुद्ध्यभावेन ज्ञानानुद्यान्नमा पृथेव परिलागः कृत इत्याकारकाश्चातापाय स कर्ममार्गीयः संन्यासो

भवेत् । नान्यधेति । ज्ञानमित्तप्रकारकस्तु साधनानपेक्षत्वात्तया न भवेदित्यर्थः । न केवलं प्रधातापमात्रं किन्तु दोपसम्बन्धोपि भवेदित्याद्धः पायिण्डस्वमिति । चित्रषाञ्चलादेदविरुद्धमार्थकर्तृत्वमित् भवेत् । कदापिद्योषामावेषि पादिकदोपसम्मावनाया
षाञ्चलादेदविरुद्धमार्थकर्त्वनापि अवेत् । कदापिद्योषामावेषि पादिकदोपसम्मावनाया
विद्यमात्त्वात् एलसिद्धमायाज्ञ न कर्तत्र्य इति चकारः । प्रवीत्तप्रधातापसमुज्ञपार्थमिनिः
सन्दः । तस्मादितोज्ञीने सापनापेक्षज्ञानसिद्धर्यः न संन्यसेत्, संन्यासं न कुर्यादित्यर्थः। नत्तु
कालदोपा इत् कर्मापि मागणसिद्धमतः कालेन कर्यं कर्मवाप इत्यत आहुः स्नुत्तरामिति ।
कलिदोपाणां सुतर्गं कर्मापेक्षयापि प्रचल्तात् । काले कर्माविभाने कर्मणः कालपानावात् ।
कालस्य कर्मापेक्षया प्रचल्त्वम् । 'रम्यनुतसर्ति'सारस्य 'योगिनः प्रति सर्मति सर्मते सर्ताते चैत'
इति सुरोण कर्मणि कालवापस्य व्यवस्वापितत्वादिति स्थितिरित्युक्तम् ॥ १४–१६६ ॥

नतु तत्र तु ज्ञान एव कालानपेक्षोक्ता । अतः कर्मणीव भक्तावपि कालनाधः प्राप्त

इत्याशङ्क्य तत्समाधानमाहः भक्तिमार्गेपीति ।

भक्तिमार्गिपे चेद्दोपस्तदा किं कार्यमुख्यते ॥ १७ ॥ अन्नारम्भे न नाद्याः स्याद् दष्टान्तस्याप्यभावतः । अन्नारम्भे न नाद्याः स्याद् दष्टान्तस्याप्यभावतः । स्वास्थ्यहेतोः परिलागाद्वायः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥ इरिरच न द्याकोति कर्तुं पायां कुतोऽपः किनत् ॥ १९ ॥ अन्यथा मातरो पाछात्र स्तन्यैः पुष्ठपुः किनत् ॥ १९ ॥ ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं मोह्यिप्यति ॥ २० ॥ तस्याद्वक्तप्रकारेण परिलागो विधीयताम् । अन्यथा श्रद्धाने स्थार्यदिति मे निश्चिता मतिः ॥ २१ ॥ अन्यथा श्रद्धाने स्थार्यदिति मे निश्चिता मतिः ॥ २१ ॥

कि कार्य, मित्तमार्गणेय स्थंनं, ते मार्ग परिस्तन्य ज्ञानमार्गों वा आश्रणीय इस्राइज्ञार्या समाधानसुन्यते । व्यासस्य ज्ञानावतारस्थेन ज्ञानकरास्तानमार्गवामार्ग व्यासेकक्तम् । अस्माकमास्यत्येन भिक्तस्यत्याद्रकिमार्गसमाधानमस्मामिकृत्यते द्र्स्ययः । तत्र
ज्ञानमार्गं फळद्शायमिव वाध्रमाव उक्तः । अत्र तु साधनद्शायां फळद्शायां च तस्रीत
त्योषि वैशिष्टप्रयोधनाम् पर्यं साधनदश्यायां वाध्रमायमादः अञ्चेत । आरम्भे साधनद्र्शायामित्यर्थः । धापो हि स्वरुप्तः फळाः साधनतश्रीते । तत्र प्रयमं स्वरुप्तस्तदस्यानमाहुः म नाद्राः स्यादिति । मगवतः सर्वतः प्रयक्तसः रक्षकत्यान्न भवस्येवित सादिति
विधिक्तः । फळत्तवदमावमाहुः द्रष्टाम्नस्यति । फाळ्डिय यः अन्तः फळं तस्यागावात् ।
स्वरुप्ति ह भक्तकेल नार्यते, इत् तु फळं काळतितस्, अतः कमं फळनाद्रवाद्रात्य प्रयाद्रिसापनावाः काठेन वर्षे शक्यतेत्यः । साधनतद्रमायमाहः स्वास्प्यैति ।
काळ्ड्रतनाग्रसः विविक्तत्वात् सं काळ्डतस्यस्य प्रवणादीनां नाग्च इति यावत् । सर्वमेव नष्टं सत् काळसं भवति । ताद्यनाग्रस्य देतुस्वियादिः । विषयोपाधिकमेव श्रयणादिकं नाग्न- प्रतियोगि मनति, न तु भगवदीयम् , स्वास्थ्यसः नाग्रसः हेतोविषयादेः परिसागात् स्वितसः च मगवित समर्पणादिलयोः । मगविरीयो विपयस्तु स्थितोपि कालेन नाशिवतुमशक्य इति साधनतीपि नाशामाव उक्तः । अतः प्रकारत्रयसाम्यमावादस्य साधनमृत्रप्रवणादेः कालकृतो वाषः केन प्रकारण सम्मवेदित्यर्थः । फलस्य तु याषः सम्माविवतुमपि न शक्य इति तत्र कैमुत्यमाहुः हरिरञ्जेति । दुःखहूर्तृत्वेन सर्पोत्मना निरहं चाधितुगुचितोपि तद्भा-वसापि मगवद्रपुलेन प्रयञ्जातद्वागां कर्तु न शकोतीत्युक्तम् । अपरे कालादयः छुतो हेतोः करिय्यन्ति, एक्छितपि वापहेतुमृतयोज्ञीनगुणयोरि कालावतीतत्वात् छुतो हेतोरि-त्युक्तम् । मगवान् संयोगं पुनरतुभाविषतुं तं भावमकांशेन ज्ञानगुणान्यां याथवित, सर्वा-शेन तु वाधनेऽशकः। काटादयस्तु वाधहेतोः संयोगरूपफटस्य ज्ञानगुणकूपस्य साधनस्य च स्तागम्यस्वात् कुतो हेतोरेकारीनापि वाणितुं शहुवन्तीसर्थः । एवं भगवतोऽश्रक्तो स्वरूपमेव हेतुरिति दृष्टान्तेन वोधयन्ति अन्यथेति । भगवतो वाधकत्वे मातरो न पुपुपुरित्यपि स्थात् । तथा च यथा मानुस्तरूपसीय तथात्वान्मातरो थालान् स्तर्नेन पुणुपुरिस्तरम्मावितम्, तया मगवल्खरूपसेव तथात्वाद्भगवता सर्वाशेन भाववाधनमप्यसम्मावितमिति विम्य-प्रतिचिन्यभावसिद्ध्या दृष्टन्तालद्कारसिद्धिः । नतु 'तर्हि भवतीनां वियोगो मे न ही'त्यादीना क्यं दिरहामावयोधनमिलत आहुः <del>ज्ञानिनामप</del>ीति । ज्ञानिनां ज्ञानिभिश्रमक्तिमार्गीयाणामपि सम्यन्पिना तादशवाक्येन भक्त ज्ञानांशरहितं शुद्धभक्तं न मोहनिष्यति, पूर्वसिद्धविरहानुमव-रहितं न करित्यति । ज्ञानमिश्रमतिमार्गीयाणोभय ताहरीर्वाम्यीविरहवाषो भवति । एतासा तैर्वोक्येः प्रस्युत्त स भाव उल्कटो जातः । एतच विद्युतं तत्रैव । नतु ज्ञानिन इव भक्तमपि छुतो न मोह्यति, अञ्चलावि तुत्यमञलाद्धिकप्रयासिन तत्सम्भवादित्याश्रङ्ग तत्र प्रयोजनामावं हेतु-स्त्राक्षः अत्रवादाः भुजन्यवादाः स्वर्ताद्वादाः स्वर्ताद्वादाः या वर्षायायाय द्वाः स्वनाहुः आत्ममद् इति। ज्ञानमिश्राणां विरहे विभ्रगोगस्सात्मकस स्वरूपस् न प्राकटमस् अत् जातमनः स्वरूपमृत्यानन्दसं दानार्षं पूर्वभाव वापयति । सुखदातृत्वेनव च प्रियः, अत्र प्रशास प्रशासन्त । अवः पूर्वं वाष्ट्रवतीलात्मदाने प्रीतिरूपप्रयोजनद्वयं भगव-अतौ दुःखावाचे प्रियोपिन स्माद्, अतः पूर्वं वाष्ट्रवतीलात्मदाने प्रीतिरूपप्रयोजनद्वयं भगव-निर्धं मक्तिम् च निर्द्धितम् । एतासां तु वित्रयोगरसात्मकस्यरूपानुनवाद्विरहेपि मगबान् आत्मप्रदः । निक्सापिकप्रीतिविषयत्सात्तादृत्युःसिपि प्रियः । अतः प्रयोजनहस्यस तदापि जारपत्रदः । तर्वसायपत्राताचरपराजार्थ्यः । तत्रः विद्यान् वर्वस्याद्वस्य तद्यावः सिद्धत्यात् किमर्थं कस्मै प्रयोजनाय मोद्यमिष्यतीसर्थः । तत्र 'गीलान्बुद्दस्यामो हृदयाद-त्तव्यक्षात् । सन्य कस्य वर्षानामा व्यवस्थात् । परं तस्य व्यक्षिमारिमारबाज्ञ सादिः पसरित्यं त्यादिनोक्तोषि माबो जायते इति चकारः । परं तस्य व्यक्षिमारिमारबाज्ञ सादिः मानस्पर्यतिर्ह्होतः । तादश्चरुरदानेष् श्रीतस्वनायापिशस्यः । एवं गुरुद्वये सिद्धं सर्व नाराज्यभाषधारा । त्राधुनिकस्य स्थानकर्तव्यं तदाहुः तस्मादिति । यतो भक्तिमार्गीयस्य न निरुपितम् । तत्राधुनिकस्य स्थानकर्तव्यं तदाहुः तस्मादिति । यतो भक्तिमार्गीयस्य न वापस्तस्मादेतीरक्तेन गुरुद्धये सिन्देन प्रकारण परित्यागो विधीयतापित्यस्यनुद्धा । गुरी दट-नानकारमध्यापणान् उपराज्ञ । त्रिकाम् अधिनिकेनापि कर्तव्यः। अपरस्य तु दलस्य द्वयमुक्तम् । त्रकेकदलयं तुस्सम्मादकः परिखाग आधुनिकेनापि कर्तव्यः। अपरस्य तु दलस क्ष्यपुरास् । तराष्ट्राण प्रकारमञ्जूषा वापकागृहः अन्यथेति । परिलागादन्यप्रकार तत्र सिद्धस् नाषिकार इति तदाकाङ्गायां वापकागृहः अन्यथेति । परिलागादन्यप्रकार करणे इत्यथः । अपरद्रेज्छायामपि सस्मिन् सिद्धादयीत् फठाङ्गस्येतं, ततोप्यथः पतती- 60

स्र्यः । अयोग्यमिन्छन् पुरुषः पतत्वेवेत्यवधारणात् । एनस्य फलावान्तरनिषारस्य प्रमाणा-गम्यत्वात् सस्वेवाऽस्तत्वेन मक्तिरूपसः मेतेः सम्मनिमाहुः इति मे निश्चिता मितिरिति।

उपसहरन्ति इति कृष्ण इति ।

इति क्रुष्णप्रसादेन चस्त्रभेन चिनिश्चितम् । संन्यासवरणं अक्तावन्यपा पतितो अवेत् ॥ २२ ॥ कृष्णस्य प्रमादेन कृषेन तस्वैव बृहुमेन कर्या निनिश्चत, भक्ती फलरूपमक्तिमिड्स-

र्थम । सन्यासी द्रियते स्वीकियते अनेन करणेन तादशो निचारः संन्यासवरणम् । इति समाप्तमित्यर्थः । 'अत आदौ भक्तिमार्गे कर्तन्यत्याद्विचारणे'त्यनेन भक्तिमार्गीयस्येन ताल्यर्थ-निषयत्वेनोपनान्तत्वात्तेनेनोपसहारः । स्वनिशितमिदमेन । ज्ञानमार्गीय तु प्रमाणैर्निश्चितमेन, म्वयमनूदित परमिति भावः । अन्यथाकरणे वाधकमाहुः अन्यधेति । स्वयं निधितात् फल-मार्गायादनुदिताच ज्ञानमार्गायादन्यथा साधनमार्गत्रकारेण कर्ममार्गत्रकारेण वा करणे तस्मात् साधनात् पतितो भवेत्, निरुद्धाचरणात् खयमेन पनितो भनेत्। ननु भगवांस्तत्पातक इति क्केरो स्वामिनामग्रहणस्य हेतुत्वेनायुक्तत्वात् कर्मपदमित्यनेन वृत्रवास्यतिवरणे प्रभूक्ता भक्ति-मार्गमयीदा सचिता। स्वस्थेतन्निश्चयस सिद्धत्वेषि करणकर्तकथनेनैवनिधनिश्चये कृष्णप्रसाद एव साथनम् , तिस्रयत्वमेव च सर्रायोग्यतासम्पादकमिलानुमहेतरसाथनासाध्यत्वं सचितम्। नन्वेव सति खत्य दामलगायाति, अत एव प्रन्धान्तेरि 'इति श्रीकृण्यदाससे'त्युक्तम्, अन्यत्र च वश्वानराद्वानपते रिखनेनाधिदैनिकास्यत्व स्वयमेनोक्तम् , अतः कथ निरोधपरिहार डति चेदुच्यते । यथा भगवतो 'जीवय मृतमिन दास'मिलादिवानयैम्तथात्वमप्युच्यते, तत्र रसात्मकलस्य प्रमाणसिद्धत्वाद्रसस्य च ताउद्विधत्वाद्वमिग्राहरुमानेनोभयरूपत्वम् , न त कस्यचिदारोपितत्विमिति निर्णयः, तथा प्रकृतिषि रसात्मकत्वेन दास्यरसानुभवार्थमाविर्माया-त्तद्रससीव तथाविधत्वादुभयरूपत्वम् , न तु किश्चिदारोपितम् ,अतो यथार्थवादित्वेनाप्तत्वात्तद्वा-क्यमखिलप्रमाणमूर्धन्यमिति तदनुप्रहभाजनैरवगन्तव्यम् । एवमेवाग्निकुमारचरणेष्वपि भगवत्व 'यावन्ती पदपद्मानी'त्यादिप्क तदासीत्वमित्यादिक यद्यद्रसातुभेने यद्यदुक्त तत्तत्सर्वमनारोपि तमेवेति ज्ञेयम् । एतेन विरुद्धधर्माश्रयत्वकथनेन भक्तेम्यः स्तरम मगवत्वमेव सूचित भवति, मानुषभावस्त्रीकारादनधिकारिणा पर न तथा अतीतिरिति विभावनीयम् । पूर्वप्रणि-पातादिकरणेपि 'न पारवेह'मिलादिवाज्यै भक्तप्रकारक दास्य न सम्पन्नम्, अत एवमाविर्भूय यन्यद्वयोक्तप्रकारेण स्वामिनीदास्यरसत्वमनुभूतवानिति भावः ॥ २२ ॥ स्रीयेषु कृपयोक्तस्य ग्रन्थस्यास्य महात्मभि । वदनानलदासोक्ता न्याकृति पूर्णतामगात् ॥१॥

इति श्रीविद्वलेशात्मजश्रीवल्लभकृता संन्यासनिर्णयस्य विद्रतिः सम्प्रणी ॥

# संन्यासनिर्णयः । चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृतिसमेतः।

नियन्ये 'त्रिदण्डं परिगृक्षीत सवैद्याखाबिरोधि तत्' इत्यादिवयनेरुपेत्यात्र त्रिदण्ड-विपयकेष्टसाधनताग्रमाद्र-समवयेग सृष्टिमानीयोधि तुरीयाश्रमत्वेन त्रिदण्डं गृह्णन् पश्चाता-पमाप्नुयाद्, अतस्त्रदनुदयाय पुष्टिमार्गसंन्यासस्य विचारमारमन्ते ।

पञ्चात्तापनिवृत्त्वर्थं परित्यागो विचार्यते ।

स मार्गिटतये प्रोक्तो भक्तो ज्ञाने विद्योपतः ॥ १ ॥

कलिकालजन्यदोपाकान्तत्यात् कमेमार्गीयस्य विरुम्बेन फलजनकत्वात् ज्ञानमार्गीयस्य च परिस्तानस्य सदोपत्तमुद्रास्य पुष्टिमार्गीयपरिस्तागस्य किंप्रयोजनं, क्षेत्र गुरुः, किं वा सायनं, का च परिलागिनो व्यवस्थितिरिलादिविचारः कियते इत्ययः। तथा चैर्व विचारेण परित्यागे निर्णाते सलन्यत्र प्रशुत्पत्रद्वात् पश्चातापातुदय इति भावः । स इति । यस्य विचारः किरते स परित्यागे भूतको भक्तमार्गे ज्ञाने ज्ञानमार्गे च कर्तव्यलेन प्रोक्त इसर्थः । विशेषत इति । मागेद्वितयोक्ताविष ज्ञानमार्गे विशेषत उक्त इसर्थः । त्या च वेदस्सृतिपुराणितिहासेषु सर्वत्र प्रसिद्धत्वादिशेषेणोक्तः, भक्तिमार्गे तु भगवदनुष-है्कळम्यभजनानन्दानुभययोग्यतासम्पादकविरहानुगर्याभ्रमायकृतवरणरूपस्तद्रसिकेप्येव प्र-

सिद्धत्वाद्विशेषण नोक्त इति भावः ॥ १ ॥ नतु मार्गद्वितयप्रोक्त एव विचायते, न तु कममार्गीयः, तथा च तस्याविचारे को

हेतरित्यत आहः ।

कर्ममार्गे न कर्तव्यः सुतरां किटकालतः । अस आदो भक्तिमार्गे कर्तव्यस्वादिचारणा ॥ २ ॥

अत आदा आक्तमाग कतन्यत्वाख्यारणा ॥ र ॥
वस्तुते द्वानगर्भिष न कर्तव्य एव, अनन्तजन्मिः सिद्धिसम्बत्त, परन्तु झानमार्थे
वस्तुते द्वानगर्भिष न कर्तव्य एव, अनन्तजन्मिः सिद्धिसम्बत्त, परन्तु झानमार्थे
देवात् द्वानिषदी पाधित्यपि सिद्धिः, अतः कर्तव्यापि, कर्ममार्थे तु न कर्तव्य एवदेवात् द्वानिषदी पाधित्यपि बोध्यम् । तत्र हेतुः करिकालत हि । कर्ममार्गस्य देरसाद्ययेन स्तरामिस्तुक्तिमित बोध्यम् । तत्र हेतुः करिकालत हि । कर्ममार्गययावत्यपिदिद्धिः
कालप्रत्यकर्तृमत्रादिसपिक्षवात् कली हे देवादीनामद्यस्त्वात् कर्ममार्गययावत्यपिदिद्धः
कालप्रत्यकर्तृमत्रादिसपिक्षवायः । तथा च कल्लिकलन्यदोपाकान्तवेनाक्तिस्यत्वातिहिष्तार्थि न क्रियते इति भागः । अतः इति । सत्यसस्तिदम्यफळजनको निर्दोषोऽन्यस्यकर्तस्ययः, य र प्रकार क्रान्स विकास क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्राप्त विकास क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट क्रिक्ट अतो हेतो: ज्ञानमार्गीयपरित्यागविचारात् प्रथमं मिक्रमार्गीयो विचायते इत्सर्थः ॥ २ ॥ त्ताः शायनायायवारत्वायायवार्यः । १००१ व्याप्तानाः वयनायः १९९५ । । । तत्र प्रथमं परिल्यागप्रयोजनं विचारयन्तः प्रयोजनानन्तरमाशङ्कय दूपयन्ति ।

श्रवणादिप्रसिद्धर्धं कर्तव्यक्षेत् स नेप्यते ।
सहायसङ्गसाध्यत्वात् साधनानां च रक्षणात् ॥ ३ ॥
अभिमानात्रियोगाच तद्धर्मेश्च विरोधतः ।
ग्रहादेवाधकत्वेन साधनार्थे तथा यदि ॥ ४ ॥
अञ्चादि ताद्यतेन सङ्गो भवति नान्यया ।
स्वयं विषयाक्रान्तः पापण्डी स्याचु कालतः ॥ ५ ॥
विषयाक्रान्तदेहानां नावेदाः सवेदा हरेः ।
अतोऽत्र साधने भक्तौ नैव स्वागः सुखावहः ॥ ६ ॥

प्रेमजनकश्रवणादीनां गार्हस्ये व्यासहान्तरेण सम्यगसिद्धेः, प्रकर्पेण सिद्धार्य परित्यागः कर्तव्य इति पक्षो नेष्ट इत्यर्थः । अनिष्टले हेतुमाहुः । श्रवणे सहायाः श्रवण-कारियतारः तत्स्वद्गासध्यत्वात् श्रवणसेत्वर्यः । तथा च परिलागे सर्वेराइराहिलेन स्थितित्वित्विति मावः । नतु मास्तु श्रवणार्यः, कीर्तनस्मरणादिनिमतपरिलागे को दोप इसत आहः साधनान।मिति । कीर्तनस्मरणादिसाधनानां वाष्ट्रानसादीनां प्रेमासावात् खतोऽप्रवर्तमानानां प्रयत्नेन कीर्तनस्मरणादिषु रक्षणात् स्थापनात् प्रवर्तनादिति यावत्। तथा च खतः प्रवृत्तिरहितानीन्द्रियाणि वलेन प्रवर्तनाद्विक्षेपमासादयन्तीति भावः । एवं पा-द्वार न सार्विकृतिकार्य स्वार्विक । स्वार्विक प्रतिकृतिक स्वर्विक स्वयम्बस्य । दार्ज्ञार्थि हेल्यनताप्रवाहुः अभिमाना।दिति । स्वार्विक परिलक्तं, मस्समः कोपि नास्तीस्विमादिरुपाद् गर्वादिस्ययः । तया चैवं गर्वे सति सर्वेषामुद्देग्बननात् ऐहिको वेदस्मृत्यादिनिन्दनात् पार्लोकिकक्षोपद्रव इति भावः । नन्य-भिमानत्यामे को दोपीत आहः निघोगादिति । ईश्वराज्ञारुक्षणाद्वेदादेरित्यर्थः । तथा च वेदादिप्रसिद्धयतिधर्मानुष्ठाने सति अनुष्ठानरूपन्यासद्गात् श्रवणस्य सम्यगसिद्धिः, तदनुष्ठाना-भावे त्वारुद्धपतित एव स्थादिति नियोगादुपद्रव इत्यर्थः । नृतु तावत्कर्माणि क्रवीत न निर्वि-चेत यावतः । मत्कथाश्रवणादौ वा श्रद्धा यावच जायत' इति वाक्याद्भगवदीयैकसङ्घः सन् श्रवणादीनि कुर्वाणः सत्सङ्गवशात शनैः शनैः स्वतः प्रवर्तमानेन्द्रियो गर्वमप्यकुर्वन् उक्तवा-क्याचितधर्मानिप नानुतिष्ठन् सत्सङ्गातिरिक्तं सर्व परिलजेत्तदा को दोप इत्याशङ्गाहुः तद्ध-भैरिति । पुष्टिमानीयपरित्यापधमेरित्यर्थः । तथा च पुष्टिमानीयरसिकानुभवैकसाक्षिकमगव- धनार्थं साधनं भावस्त्रत्तिद्धार्थं यदि चेत्त्या परिलागः कर्तव्य इत्तर्थः । तमा च प्रतिचन्यकः निवृत्तित्वस्यं सम्पादनीयेति गृहादेमानीत्सत्ती प्रतिचन्यकःत्वन् चेत् परिलागो भावरूपसाधनः षिद्धर्यमिति मावः। दोपमाहुः अग्रेपीति । ताद्दीर्मावसिद्धौ प्रतिवन्धकैरेवेसर्यः । तथा च क्रुतेपि भेपजे न क्षान्तो व्यापिरिति न्यायापात इति मानः। नान्यधेति । ये अन्यथा अतादशा थवायकाः साधका इति यावतेः सङ्गो न भवतीत्यर्थः । तथोक्तं निवन्धे विवृतौ 'सन्ति प्रछमार्व प्राप्ता नत्वेताहशा मक्ता' इति। यद्यपि 'प्रतिकूले गृहं त्यजे 'दिति नियन्ये प्रोक्तं, तथापि स परि-सागः प्जानिर्वाहजनकत्वेनोक्तः, न त्वेतदेहावसान एव भजनातन्दरूपफटार्थमिति प्जानि-र्षाहुको मिन्नः, अयं च मिन्न इत्यतुसन्धयम् । तथा च पूजानिर्वाहके तु सहायसङ्गेत्यादिनी-क्तमेव दूषणमित्यपि ध्येयम् । तर्हि प्रकृतगृह्यदिपरित्यागस्य का गतिरिति चेत् , न । प्रकृते तु ग्रहण्व तिष्ठन्नविरतमेव तन्मार्गीयोपदिष्प्रकारेण भावनां कुवीणः सिद्धभावरुक्षणसाधनः सन् गृहादि सर्व परिस्पाति विरहातुभवार्थ, न तु साधनसिद्धार्थमिति सर्वमवदातम्। नतु वाधकं गृहादि परिसन्य सर्वसङ्गरहितः सन् भावनया भावठक्षणं साधनं साधयेचदा को दोष इति अत आहुः स्वयं चेति। आहुरादिनियमामाया हिष्टः सन् तदेव ध्यायन् विषयामानान्तः स्यात् । ततो मनसेन्द्रियायीन् समस् मिध्याचारपदवाव्यः पाषण्डी ह मवेत्, तया प मानरूरोप्टसिद्धिस्तु बरे, प्रस्तुतानिप्टसिद्धिरिति मावः । नन्यिन्द्रयनिप्रहे सर्वमुपपदात इस्यत शहः कालत इति । कलाविन्द्रियनिम्रहस् हःसाप्पलादित्यथः । विषयानान्ते पापिवेः लग्, एकमनिष्युक्त्वा द्वितीयं युक्वद्विप्याहः विषयान्त्रान्तेति ।देही किन्नगरीरं तस्य भोक्षपर्यन्तमान्द्रवारमा । १८११ व वर्णयानाष्ट्रमाष्ट्रमान्द्रमानाः । १६१ । १०१८ शर्मा स्थापनान्द्रमान्द्रमान्द मोक्षपर्यन्तमन्द्रस्त्रपर्यायमानत्वादेहपदेनोक्तिः, एवत्र ठिङ्गसरीतप्यक्षत्वेन (कप्यस्तत्वेन) तदमेदं मन्यमान वालय (देह ) पदेनोच्यते, तथा च विषयान्नान्तात्मनां सगबदावशः कदापि न भवतीत्वर्थः । इत्यं च यद्यं सर्वोत्युद्धमस्त्रस्थ्वासिद्धेमृहदेवानिष्टमित्वर्थः । उप-संहानि अतोत्रेति। यत उक्तद्वणानि अतो अस्तौ श्रवणादिसिद्ध्ये अत्र साघने ्राप्त जनसङ्ख्या जय प्रमाणिक विश्व स्थापिक स् ान्य्यनसाननाराज्यस्य न संस्थानार्वे स्वयम्बद्धस्याः मञ्जूतप्रयोजनमाहुः । एवं भयोजनान्तरेण प्रयोजनान्तरकृतपरित्याये च दूषणमुक्त्ता मञ्जूतप्रयोजनमाहुः ।

विरहानुभवार्धे तु परित्यागः प्रशस्यते । स्वीयबन्धनिष्टुच्यर्थं वेषः सोऽत्र न चान्यथा ॥ ७ ॥ कौण्डिन्यो गोपिकाः भोक्ता गुरवः साधनं च तत्। भावो भावनया सिद्धः साधनं नान्यदिष्यते ॥ ८॥ विकलस्वं तथास्वास्थ्यं प्रकृतिः प्राकृतं न हि । ज्ञानं गुणाश्च तस्येवं वर्तमानस्य बाघकाः ॥ ९॥ सत्यलोके स्थितिज्ञीनात् सन्यासेन विशेषितात्। सल्लाक स्वाक्तातास्य अस्ति । विश्वासास्य भावता ॥ १०॥ भावता साधनं यत्र फलं चापि तथा भवेत् ॥ १०॥

तादशाः सत्यलोकादो तिष्ठन्त्येव न संशयः।

वहिश्चेत्प्रफटः स्वात्मा बह्विबत्प्रविद्योद्यदि ॥ ११ ॥ सदैव सकलो वन्धो नाद्यमेति न चान्यधा । गुणास्तु सङ्गराहित्याज्ञीवनार्थं भवन्ति हि ॥ १२ ॥ भगवान् फलस्परवाद्यात्र वाधक इण्यते । स्वास्थ्यवाक्यं न क्तव्यं स्यालुने विरुथ्यते ॥ १३ ॥ क्वेंओयं परित्यामः मेग्णा सिष्यति नान्यश्या ॥ १३ ॥

निरोधलक्षणे 'हरिमृतिः सदा ध्येया सद्भल्पादपि तत्र ही'त्याद्यक्तप्रकारेणान्तरस्म-णान्तः पातिसयोगविशेपातुभवेनोत्पद्मस्योत्कण्ठाविशेपस्य विपयीमृतानां भगवत्स्वरूपनिष्ठततः त्पदार्थानामनवारोभवति हि विरहस्तदनुभवाय परिस्यामः प्रशस्त इत्पर्थः । प्रयोज-नमुक्ता प्रकारमाहुः । अत्रास्मिन् परिलाने वैदादिषु प्रसिद्धः स वेशो वन्युजनकृतनन्य-नाशनिमित्तत्तेनेव स्त्रीकार्यः, न सु सस्कारत्वेनेत्वर्यः । कापायदण्डादियारण तत्र्ययेजन चोक्ता गुरुमाहुः । भगवदर्यमेव सर्वतिपयलजनात् कौषिङन्यो गुरु, गोपिकास्स सर्वप्रकारेषु गुरुष इत्याशयः । गुरुमुन्त्वा साधनमाहुः साधनं चेति, । तत् पृष्टिमार्गीय-रसिकेषु प्रसिद्धमित्यर्थः । किं तदत आहुः भाच इति । नतु भावे किं साधनमित्याकां-क्षायामाहः भावनयेति । भावे भावनेव साधनम्, अन्यत् साधनान्तरः तद्रसिकसम्मत नेत्यर्थः । तथा च ज्ञानमार्गीयपरित्यांगे श्रवणमननादिभिरुत्पन्न ज्ञान मोक्षे साधनं, तथा भावनया सिद्धो भावः खरूपानन्दे साधनमिति भावः । साधनमुक्त्वेदानीमस्य ज्ञानिस-दशी दशान्यादशी वेत्यत आहः । विकललमात्मादनुसन्धानराहित्यम् । अखारूयमभिल-पितार्थानवाहेर्यावद्विपयनिर्वेदादनिष्टतिरिति यावत् । तथा च सहस्पप्रतिभाते भगवति जातास चक्षरागचित्तासङ्गसङ्गरानिद्राच्छेदतनुतानिपयनिवृत्तिनपानाशोन्मादम्छीन्तासु नव-खवुष्शासु विषयनिवृत्तिपर्यन्तानामखारध्यपदेन त्रपानाञ्चोन्मादमूळांनां विकल्टत्विन सनेनोक्तिरित ध्येयम् । एव च अस्तास्थ्यं विकलस्व च भावनासिद्धभाववतः प्रकृतिः स्त्रमावः स्त्राभाविकमिति यावत् । हि निश्वयेन प्राकृत न, प्राकृताः सत्वरजस्त्रमोगुणास्त-त्सम्यन्धि न भवतीत्वर्थः । नतु गुणजन्यज्ञानेनापि जडोन्मत्तसहग्व्यवस्थाजननात् भवति विकल्टस्वं, तथा तमोगुणजन्यप्रमादमोहाज्ञानैरपि तञ्जायते । एव रजोगुणजन्यलीकिकवि-पयलोभे सर्ति लौकिकविपयानवासेरपि सादस्वास्थ्यम् । तथा चैतेपि विकलखास्वास्थ्ये प्राकृते एवेसाशस्याहुः ज्ञानमिति । एव वर्तमानस्य विकळत्यास्तास्थ्यसहितेतादशभाववतो निर्गु-णमपि ज्ञान वाधक, गुणा अपि वाधकाः, तथा च यद्यप्रतिनथ्य निर्गुण ज्ञान स्यातदैकात्म्य-स्फ़र्त्यादयः, यदि च सस्वरजस्तमासि स्युग्तदा सगुणज्ञानठौकिकविषयठोभश्रमादमोहाज्ञा-नेश्च प्रतिवन्धजननात् अय भाव एव नोत्पद्येतेत्वन्यधानुष्वत्या ज्ञानस्य गुणानां चाभाव-निश्रयाद्विकठत्वास्यास्थ्ययोः प्राकृतत्व दुर्वचमित्याशयः । न च गतिस्मितप्रेक्षणेत्यादिनिद्धपि-तैकाल्यस्कृतिरपि प्रतिबन्धिकास्त्विति वान्यम् । तस्यास्तूत्तरसामयिकभावान्तरेण प्रतिबध्य-

स्वात् । यद्यपि पुष्टिमार्गीयेकातम्यस्कृतिरुक्षणं रसान्तःपाति निर्गुणं ज्ञानमत्रतिवय्यमप्रसिद्धमेव, तथापि 'मित्राग्रं निर्गुणं स्गृत'मिति भगवद्यान्याद्रमवद्विपयकं भगवश्यरणारिवन्दरूराश्चरिवय यकं च झानं सत्त्वगुणजन्यमपि झानं निर्मुणमेव, तत्राप्रतिवरणं सत् प्रतिवन्यकमिति ची-ध्यम्। एवं च निर्गुणं ज्ञानं प्रतिबन्धकं यत्र, तत्र गुणानां प्रतिबन्धकत्वे किं बक्तव्यमिति केसु-तिकन्यायप्रदर्शनमूर्वके गुणानां प्रतियन्यकत्वाय ज्ञानमित्युक्तमिति विभावनीयम् । नतु रज-स्तमसोरास्तां स्त्रीककविषयठोभादिजननेन प्रतिपन्यकता, सत्त्रस्य तु ज्ञानमाप्रजननेन कथं प्रतिचन्पकतत्याराङ्गा तुरीयात्रमविहितश्रवणादिना सत्वगुणोद्रेकात् जातस सगुणज्ञानस मोक्षरूपफठान्तरविषयकेच्छाजननपूर्वकं सत्यलोकलक्षणफठजननात् प्रतिबन्धकत्वमाहुः । विशेषितात् सहकृतादिस्यर्थः । नन्यत्र ब्रह्मणा सह मोक्षोषि, ततोर्थाक् ब्रह्मलेकीयसुखानुमव इति फल्ड्रयजननेन पुष्टिमागीदुन्कृष्ट इत्यत आहुः । यत्र भावे यथा भावना कारणं तत्र तथा फलमि स्वात्, तथा च भावनया यथा भावो जन्यते, तथा भावेन स्वक्तमि जन्यत इत्तर्थः । एवं च भावनयास्मिन्नेव जन्मिन् भावो जन्यते यथा, तथा भावेन पूर्व भावस्मोत्कर्यमुक्ता ज्ञानस्मायकर्पमाहुः नाष्ट्रका इति । अन्नाप्तमोक्षा एवेत्सर्थः । एवं भावस्मोत्कर्यमुक्त्या ज्ञानस्मायकर्पमाहुः नाष्ट्रका इति । अन्नाप्तमोक्षा एवेत्सर्थः । इत्यं चानेकजन्मित्रयाणयोगान्यासादिभिज्ञानं विकायन जन्मते युवा, तथा ज्ञानमपि ्रा । १९१० पात्रका वचारा व्यापस्थान । १९८५ प्राप्त चना चना । प्रमा आसीत्र । मुझ्सितिपर्यन्तं म्रह्मलेके स्थापित्वा म्रह्मणा सह मोक्षजननाद्विरुम्बेनेव स्यफ्टमि जनय-तीलेवमादिरूपाद्भावात् भावसायनात् भावफळाच स्फुटतर एव ज्ञाने ज्ञानसायने ज्ञानफळे चापकर्प इति भावः । गन्बास्तां तावत् भावस्त्वरया फळननकः, परन्तु यहुक्तं स्वाधानी-मृत्मावनातः सत्वरमुत्पन्नत्वात् स्वफ्डमपि सत्वरमय जनयति भावस्तव साष्ठ । बह्रि वर्ष-हा तान्याम प्रत्याचनकाम् ज्ञालनाम स्वरापन नवनाम वावस्या ताह् । नाह वर्ष-वतिन पूर्ण टहरण्डो घटजनोऽचिरयति, नवा सल्त्यातस्तं क्याठं सति प्रतिवर्ष्ये राजीभवति घटमुसाद्वितुम्, तथाण को हेतुमीवस्य सल्त्यफलोत्यादन् इत्यादाङ्ग आहुः । यथा दास्यय-भन्द्रा वाह्यभवननाश्रद्धाः सञ्चन्दात्रावधः तव गर्नसालराज तथावनद्धाः गर्भवान् सवमप्य-विद्यारूपं बन्धं नाह्यपतीलयैः। तथा च व्यापकत्वात् सवदेव मगदानादितः, यदा इत चन्तःकरणे प्रकटीम्यान्ताकरणे प्रकटो भवति, न कदाचितिरोधचे इति यावत्, तदा इतिहत्वविद्यानाद्यात् स्वरूपानन्दानुम्ब इति भावः। न चेति ज्ञानमार्गावप्रकारेण इतिहत्वविद्यानाद्यात् स्वरूपानन्दानुम्बद्धवयानुस्याम्यां चिरण ब्रह्मण् सह मुक्तिरिति भावः। नैविम्हित्यभैः। ज्ञाने तुं स्वापप्रवोधवद्धवयानुस्याम्यां चिरण ब्रह्मण् सह मुक्तिरिति भावः। नवामत्यथः । ज्ञानं तु स्वापत्रवाषवद्धवानुदयान्त्रा । परण त्रकृषा सद्ध सुक्तारात भावः । नन्वविद्यावद्धस्त जीवनं सम्भवति, नत्ववद्धस्य । तद्याच वन्त्रं नद्यं कि प्रयोजनं जीवनस्त, किं वा जीवनसाधनिमिते आदाज्ञानुः । तुमन्दात् कराणान्त्यत्यावृतिः । भगवद्धगा एवः जीवनं सम्पादयन्ति । हि निश्चित्तायम्भे हृत्यथः । नतु गुणाः क्रिस्य जीवयन्तीत्वत् आहुः जावन सम्पाद्यान्त । १६ भाष्यतान्त्रप्रकृतः । नद्य छुणाः क्लम्य अपयम्भावतः आहुः स्ट्रेति । सङ्गाहित्याहित्हात् प्रयोजनीम्द्रादित्यथैः । तद्या च अजनानन्दानुमय्योग्यता सम्पादकित्रद्यद्यमतिहित्तिमित्तं गुणा एव जीवनार्थं भवन्तीत्याग्रयः । नत्तु सर्वसमयौ सम्पादकित्रद्यद्यमतिहित्तिमितं गुणा एवं जीवनार्थं भवन्तित् यतः किश्चित् सास्य्यमपि भगवान् यया गुणैर्जीवयति, तथा संयोगनैव छुतो न जीवयति, यतः किश्चित् सास्य्यमपि सादित्याश्रद्धानुः भगवानिति। यदि संयोगं सम्पाद्येतदा मननानन्दानुमययोग्यताजनकविरह्माश्रजननेनास्वास्यापगमात्, स्वयमेव प्रतियन्यकः स्वात्, तथा च फरुरूपस्य स्वस्य स्वात् । तिविविविविद्याः। नन्यतिरुश्चात् कदाचिद्वेर्यणास्य मनति फरुर्शास्य स्वस्य स्वात् । तिविविविविद्याः। नन्यतिरुश्चात् कदाचिद्वेर्यणास्य मनति फरुश्मासित्वन्य स्वत्यान्य स्वानं नक्त्यान्य , यथा ब्रह्मानन्ददानार्य यतमानं नारदं प्रति 'यन्ता मञ्जनतामसी'सुक्तशांस्वयेयाश्चश्चाद्वः स्वात्यं विद्यास्य स्वयं न मिर्चयते। निरोधी नातो हेतीः, तथा च स्वस्य स्वयं न मिर्चयते। निरोधी नातो हेतीः, तथा च स्वस्यानुश्चा दुर्दभारितागपर्यन्तं स्व सम्पादितवान्, अतो द्याद्यति । स्वतिविद्यास्य प्रतिविद्यास्य स्वयं न स्वत्यान्य । तथा स्वयान्य प्रतिविद्यान्य स्वयं न स्वत्यान्य प्रतिविद्यान्य स्वयं । स्वयान्य स्वयं न स्वयं न्याविद्यान्य महित्वान्य स्वयं प्रतिविद्यान्य स्वयं प्रतिविद्यान्य स्वयं प्रतिविद्यान्य स्वयं । स्वयं च विद्यान्य प्रतिविद्यान्य स्वयं । स्वयं च मिर्चयान्य स्वयं । स्वयं च प्रतिविद्यान्य स्वयं । स्वयं च प्रतिविद्यान्य स्वयं । स्वयं च स्वयं च स्वयं । स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं । स्वयं प्रतिविद्यान्य स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं स्वयं

शकुन्तर १९९४ । ७ - १२१ ॥ इत्यं प्रकृतपुर्पाढ्व ज्ञानात्त्रीयसंत्रासे क्षित्रदाहुः । ज्ञानमार्गे तु संन्यासो द्विविधोपि विचारितः ॥ १४ ॥ ज्ञानार्थे कुत्तराहुः च सिद्धिजन्मकातैः परम् । ज्ञानं च साधनापेश्चं यज्ञादिश्ववणान्मतम् ॥ १५ ॥ अतः कठौ स संन्यासः पश्चास्तापाय नान्यया। पापणिटस्वं भवेचापि तस्त्राज्ञाने न संन्यसेत् ॥ १६ ॥ स्रतरां किठ्दोषाणां प्रयहत्यादिति स्थितम् ॥ १६३ ॥

विचारित इत्यविचारित सिद्धविचेराहस्त्तोत्र न कियिदिचार्यमस्तीत्यथं । त्याहि, विद्दलंन्यासस्य प्रकृतपरित्याविचार एव प्रसङ्गाइववस्योत्तेत्व सत्यक्षेक इत्यादिता । परमविज्ञयते विविद्यासम्यादः, तस्य त्याद एवेति न किथिद्दित्त विचार्यमसीत्याद्यः । व्यविध्यवस्यात्मात्वः व्यविद्यासम्यादः, तस्य त्याद एवेति न किथिद्दित्त विचार्यमसीत्याद्यः । व्यविध्यवस्यात्मात्वः व्यत्यान्तित्वाद्यः । त्रात्मार्थः विद्यत्यात्रात्त्यः । त्रात्मार्थः । विद्यत्यत्यात्राः । त्रात्मार्थः । वात्मार्थः । त्रात्मार्थः । विचार्यः । त्रात्मार्थः । त्रात्मार्यः । त्रात्मार्याप्ति । त्रात्मार्यः । त्रात्मार्मार्यः । त्यात्मार्मार्यः । त्रात्मार्यः । त्रात्मार्यः । त्रात्मार्यः । त्य

किमपि फर्ट न भवतीत्वाशयः । नेति । अस्मित्तर्भे न काचिद्विप्रतिपत्तिरित्ययः । एवमनेष्ट-सिद्धरमावमात्रं न, किन्त्वनिष्टसिद्धिति भवतीत्याहुः पापिण्डत्यमिति । ययोक्ताश्रम-पर्माणामनाचरणोद्धसमार्ग्गस्तुतः पापिण्डत्यं, चकारात्तरकोपि सादित्यर्थः । उपसंहरन्ति तस्मारिति । जाने ज्ञानमार्गे संन्यासो न कर्तव्य इत्यर्थः । इत्यमकर्तव्यतसाम्यादुपस्तित-ज्ञानमार्गिरसंन्यासस्य स्ट्णानिखननन्यायेन पुनतकर्तव्यतामाहुः स्तरामिति । किन्दिपेण-प्रावस्यात् सुतरां न कर्तव्य इति स्थितं, प्रथममेषोक्तमन्त्रमयेत्याश्रयः । तया चोभाविष न कर्तव्यी, समानदोपलादिति भावः ॥ १४-१६६ ॥

एवं मार्गान्तीययोः सदोपलसुववा मक्तस्य ससुक्तिकं निदोपलमाहुः ।
भक्तिमार्गेषि चेदोपलस्या कि कार्यसुच्यते ॥ १७ ॥
अद्यारम्भे न नाद्यः स्ताद् दृष्टान्तस्याच्यभायतः ।
स्वास्त्र्यदेतोः परित्यागाद्यायः केनास्य सम्भवेत् ॥ १८ ॥
इरिरत्र न द्यक्तीति कर्तुं वामां कुत्राचरे ।
अन्यया मानारो वालाक स्तन्यैः पुषुषुः किनत् ॥ १९ ॥
ज्ञानिनामपि वाक्येन न भक्तं भोहयिष्यति ।
आत्मपदः प्रियक्षापि किमर्थं मोहयिष्यति ॥ १० ॥
तस्मादुक्तमकारेण परित्यागो विधीयताम् ।
सम्बादुक्तमकारेण परित्यागो विधीयताम् ।

 यद्यसम्भावितमर्भक्षेरोपाभावमद्राक्षीसादा भगवत्कृतवाथामपि मनस्यानयेः । एवं चौभयमपि शश्चिपाणायमान्मिति भावः । नतु दैवात् मिलिता ज्ञानिनः सानुभवज्ञापनपूर्वकं स्वमार्गो-पदेशं कुर्युस्तदा का गतिरत आहुः । यद्वा, ननु भगवान् स्वयं प्रतिवन्धं न अनयति, परन्तु सर्वमोहिका माया चन्मोहमुत्पाय मार्गान्तररुचिलक्षणं प्रतिवन्धं जनयेदित्याशं न्याहः । ज्ञानिनामपीति च चाक्यं चेति कर्मधारयः । तथा च 'ज्ञानिनामि चेतांसि देवी भग-वती हि सा, बलादारूप्य मोहाय महागाया प्रयच्छती'ति वास्येनेत्यर्थः । एवं चास्मिन् वास्ये ज्ञानिनामित्युक्तम्, नतु भक्तानामपीत्यतो ज्ञानिमोहजनन एवासा शक्तिनं तु भक्तमोहजनन इत्याशयः। मोहेति । अतीतवर्तमानमोहयोरभावस्त्वेतन्मार्गान्यथानुपपत्त्वेव निश्चितः, परम-वशिष्यते सन्दिग्धसम्भवो भविष्यमाणः स तु पाक्षिकोपि दोपः परिहरणीय इति न मोहिष-प्यतीक्ष्मने परिद्वियत इति प्येयम् । नतु भगविरच्छाया डुरूदतरस्याक्रगवतः स्वतचतमत्यात् कराचिरस्ययमपि मोहयेदत आहुः आत्ममद इति। छुम्भो द्वष्टा पाऽमविप्यदमोहयिप्यक्रगर्वा न्तु जीव इतिसाध्यापनितिरोक्षाः सत् स्तात्मानमपि प्रकर्ण ददहुद्वारः, तथा द्वेष्टापि न भवति, उदासीनोपि न भवति, अपि तु प्रियः, तथा च प्रयोजनयोः ठोभद्रेपगीरभावात्रैय मोहयि-च्यानीत्यर्थः । अत्रापि अतीतवर्तमानमोहयोरभावस्तु वरणान्यथानुपपत्त्येय निश्चितः,अवश्चिष्टस तुच्यत एवेति ध्येयम् । एवं प्रकृतपरित्यागे दोपाभावगुपपाद्य प्रवृत्ति विद्धति । यस्मात्स-र्वेधा निर्दोपेस्तस्मादुक्तप्रकारेण 'स्रीयवन्धनिवृत्त्यर्थं वेश' इत्याद्युक्तप्रकारेणेत्यर्थः । स्त्रार्थाद्विर-हातुभवरुक्षणस्त्रप्रयोजनात् रहितो भवतीत्वर्थः । किमत्र प्रमाणमत् आहः इति मे इति । निश्चिता साक्षात्कृतविषया मितरेव प्रमाणमित्याशयः ॥ १७-२१ ॥

नन्वय परिस्थागः किं तुरीयाश्रमः, किं या भक्तिमार्गीयः साधनविशेष इति सन्दिहानं प्रस्थाहः ।

इति कृष्णप्रसादेन वछभेन विनिश्चितम्।

संन्यासवरणं भक्तावन्यथा पतितो भवेत् ॥ २२ ॥

इति समाप्तीयं प्रथ्य इत्यर्थः । भगवश्यसक्ततमा हेतुभृतया साक्षात्कृतमिलार्थः । भक्ते भिक्तमार्गं संन्यास्वरणं परिलागञ्छाणो भगवदङ्गीकारः । तथा च नायं तुरीयाश्रमः, न वा गिक्तमार्गीयः सकृतिसाण्याः सार्थाविद्याः, किन्तु भगवदृत्तो जीवसाङ्गीकारस्योगं परिलाग इत्याचयः । अन्यथाङ्गीकारास्योगं परिलाग इत्याचयः । अन्यथाङ्गीकारास्योगं पतिलाग्रस्यागार्गात् च्युतो भवेत् । तया चैतः नार्याम्बद्धितः पातिलाम्बर्यात स्वित्तपद्यचागं इति घोष्यम् । इत्यं च भगवानेच स्वित्तपद्यचागं इति घोष्यम् । इत्यं च भगवानेच स्वित्तपद्यव्यागं होति घोष्यम् । इत्यं च भगवानेच स्वित्तपद्यागं होतिकाञीकिकविषयेम्योन्तःकरणं निरुष्य यदि स्वस्मिन् व्यस्तं सम्पाद्येवद्ययं परिलागो भगवानन्त्रसुमवयोग्यतासग्यदक्तिरस्यानुस्यवयः । तथा चोक्तं विद्वन्त्रपञ्जे श्रीमद्यप्रच्यानासायविद्यागोत्रस्यान्यस्यवयः । तथा चोक्तं विद्वन्त्रपञ्जे श्रीमद्यप्रच्यां सर्वादेव हित्तकाणिभीति ॥

चाचाश्रीगोपेशकृता संन्यासनिर्णयविष्टृतिः सम्पूर्णा ॥

#### श्रीमद-यल्लभाषार्य-महाप्रभ-विरचित-धोडश-प्रन्थान्त गृंतं-पञ्चदश-

## निरोधलक्षणम

**धड**िमद्दीकाभिस्समलंकतम

१. चाचा भौगोपेशानाम् ४. श्रीवल्लभानाम् २. काका श्रीवल्लभानाम् ५. श्रीपुरुषोत्तमानाम

 भोहरिरामाणाम ६. श्रीव्रजराजानाम परिशिष्टत्रयोपेतम

१ थीहरिरायाणां प्रयमा असम्पूर्णा टीका

२. भीलालभद्रकृत-निर्पयार्णवास्तर्गत-एतदप्रमांशयनिरास.

३. श्रीकालभट्टकत-निरोधस्यरूपनिरूपणम्-दशमसबोः योजनान्तर्गतम

श्रीमद्-बल्लभाषार्य-महाप्रभु-वशापत्तरा-नित्यलीला-स्थित-बीस्वामिधी-१००८- श्रीपुरुपोन्तमलालजी-महाराजधी-त्येतेपा-स्मृतौ-सदाराज:-गोस्वामिश्री-१०००श्रीगोपाललाल-महाराजे

प्रकाशितम

वि. सं. २०३७

श्रीवल्लभाव्य : ५०३

```
प्रकासक:
गोस्वामित्री १००८ श्रीगोपाललालजी महाराज
श्रीमहाप्रमुवीका बढा मन्दिर, पाटनपोल, कोटा,
राजस्थान, २३४००६, भारत.
```

यथ परिचय लेखक . गोल्वामी इयाम मनोहर

स्टुडियो बहार, २३-ए, सेन्ट्रल चौपाटी बिल्डिंग, चौपाटी, बम्बई-४००००७

साधारण सस्करण २००० प्रति राज सस्करण १००० प्रति श्रीवस्लभाग्य ५०३

मृद्धः



गोस्वामिश्री १००८ श्रीपुरपोत्तमलालजी महाराज

#### ।। घीकृष्णाय नमः ।।

#### ।। श्रीमदाचार्यचरणकमलेम्यो नमः॥

#### ग्रन्थ-परिचय

निरोषलक्षण प्रत्य श्रीमहाप्रमुने गुजरातके आपके शिष्य राजा दवे और भाषय दवे के लिए लिखा था. एक किवदन्तीके अनुसार इसका रचनाकाल वि स. १५६६ है.

चौरासी बैष्णवोक्ती वार्ताके अन्तर्गत इन दोनो भावें ओकी कथा भावप्रकाशमें यो मिलती हैं:

"राजा दुवे — माघी दुवे के माता-पिता भादे भये तब दोड़ बेटानसी कहें-'अब हमको या समे श्रीरसछोडजीके सरसन करायों तो बहोत आखो,' तब वे दोड़ बोली माड़े करि माता-पिताको केटारि श्रीटानुराजीको सर सन करे के से श्रीरसछोडजीने रसन माता-पिताको कराये. तब तहा करूक दिनते श्रीडापार्यको हारकांसे हते .. तब राजा दुवे — माघी दुवे लोगनसी पूछे-'दहा कहु कथायार्ता-भगवतषर्या होत होई तो तहा जेये .. तब एकने कही-'श्रीवरुक्तावार्यों पृथ्वी--परिक्रमा करि इहा प्यारे हैं सो कथा बहोत आछी कहत हैं '. तब दोड़ आये आई असर होई आये आई बैटे. तब श्रीआवार्यजी नन्दमहोत्सबको वर्णन — श्रीभाषयत द्वासक्तवर्य पायेम अध्यायको वर्णन किये सो नन्दालयको लीलाको प्रकट अनुभव दोऊ माईकको कराय दिवे.

. श्रीआचार्यजी पास बहे सबेरे आई विगती िगरे- 'महाराज! हमकी सरित क्षीजिये.' तब श्रीआचार्यजी दोऊ मार्दनकी चेरि हृदगईके नाम सुनाये बहासम्बन्ध करीय ताढ़ श्रीआवार्यजी करे- 'बज हम मगरविया करो !'.. ही श्रीआवार्योजी घीठाकुरजीको पञ्चामृत स्नाज कराई राजा दुवे - मार्यो दुवे के मार्थ प्यराये और आजा किये-'सब ठोरते सन सुराहित निरोध करि सगरविया करी' सब राजादुवे-मार्थोदुवे विनती करि जो-'सहाराजी निरोधको रिक्श कहा है'...

या प्रकार बोक बाहिनकी बीनता घरल स्वभाव बेतिक दासस्काय जाको 'निरोध-स्कार' वहें हैं ताको आप 'निरोधकारण' प्रयम करि दोक भाईनको पाठ करायके सह-पूछ बोक पाहिनको निरोध सिंक होरियों 'सो तत्काल बोक भाईनको मन अशीकिक है यदी जीलारसको अनुसब होत रूपां तब सीआवार्यकी कहें—'श्रव सपने घर जाय सवा करी... देवी जीव आवं तित्को गाम बीजी. गुमको निरोध मिछ मधो और जो पुम्हारो सम मन लगायक करोगी गहुको निरोध सिंक होयां।'

भ कैल्यववाणी (अक ४ वर्ष ७९) स्रीनागरदास भारती लिखित लेख

सो अपने गाम मणुदमे आपे. परमे दोऊ भाई भगवरतेवा करना छागे. कछुक इच्च परमे हतो तामें निर्वाह करें. काहूसो बहोत बोले नाही. जो आवे तापर दया करिके खानपानको समापान करें. भगवद्वाता करि दोऊ माई श्रीठाकुरजीको छोलाके रसमे मगन रहते !"

भगवानुके भरतीमे तथा भवतीके अपवानुमे तत्कीन ही जानेकी कथा भागवतके दर्शम-स्कृष्यने निरोधकीलाके रूपमे वर्णित हुई है. मगवानुकी इस निरोधकीलाके फलस्वरूप, यह वहा नहा गया है कि उन भक्तीकी ऐसी स्थिति हो गई कि ये तीते-आगते, चकते वर्शातालाप करते, कीडा या स्वान करते और भोजन करते हुए भी अपनी सारी सुण-पूर्व कोकर केवल भीकृष्णमे हो तत्कीव रहते थे- "धन्यासनाटनालापकीडासनावासावियु न विद्व सन्तमात्मानं वृष्णय कृष्णचेतसः" (भाग १०-९०-४६) यह निरोधका परिनिष्णम्न स्वरूप है-

योगका स्रक्षण हमारी केवल चित्तवृत्तियोका निरोध माना गया है-"योगरिचत्त्रवृत्तिनिरोध " केवल चित्तवृत्तिका निरोध किन्तु प्रनित्तमार्गमे अपर्याप्त माना गया है पुष्टिप्रनित्तक्षण निरोध श्रीकृष्णके संयोग एवम् वियोग को गहराईसे अनुमृत करना है, केवल
नित्तवृत्ति ही नहीं अपितु देह-इत्थि-प्राण-गन-बृद्धि-अहंकार-चित्त-आहमा, तथा
अन्य भी आरमीय बस्तु और परिजनो का कृष्णमजनमें विनियोग या तत्वर हो जाना पुष्टिमार्गीय निरोध है

इस मिनियोगरे निरोधकी व्याख्या उसके (१) कारणलक्षण (२) स्वरूपठक्षण (३) कार्यलक्षण एवम्, (४) प्रयोजनलक्षण के आधार पर चार तरहसे दी जा सकती है कारणलक्षण

भागवतक द्वितीयस्कत्यवं दससे अध्यावकी छठी कारिका—"निरोघोस्यानुष्ठावनमास्मनः सित्तिमि " में निरोधके कारणळ्ळाणका निरूपण हुआ है. श्रीमहाप्रमुने भी भागवतार्थ निवाध (१०११४-१७) में इसका विवेचन किया है. बहा यह समझाया गया है कि अपनी दुविभाणय तिल्योधि (१०११४-१७) में इसका विवेचन किया है. बहा यह समझाया गया है कि अपनी दुविभाणय तिल्योधि के उस तरह के लक्षणमें 'निरोध' के इस तरह के लक्षणमें 'निरोध' वावका स्वाध नहीं किन्तु योगिकार्थ निविधत होता है नवसस्करणका वर्ष्य-वियय भिक्त और दशासक्वयका वर्ष्य-वियय निरोध माना गया है. इसके प्रमाण किया होता है है स्वीक्ष के प्रमाण किया है कि स्वीक्ष के स्वाध के स्वीक्ष के स्वाध के

दशमस्कन्यमे संगित भगवान्को प्रत्येक लोलाको चरम परिणति यही दिख्लाधी गर्या है कि कैसे उन-उन लोलाओसे सम्बद्ध भक्त श्रीकृष्णके प्रति प्रबत आकर्षणके कारण प्रपञ्चको मूल कर श्रीकृष्णमे अनन्यतया आसक्त हो गये है, बारसत्यभाववाले नन्द-यसोदाकी मही गति हुई सहसभाववाले गोपावालकोकी यही गति हुई मापूर्यभाववाली गोपिकाओकी भी यही गति हुई, सबके तो पसु-पक्षी-मृद्य-मर्वेत-नदी पर्यन्तको यही गति बणित हुई है. आगे चल कर सपुरालीला या द्वारकालीला से सन्बद्ध भक्तोंकी भी प्रपञ्चविस्मृति और कृष्णासन्ति ही पूरे अवसिष्ट दशसस्कत्पका प्रमुख मर्गनीय विषय है

इस जगतमे भगवान्ती जैती शीलाके कारण भरत, प्रयञ्चको भूलकर, भगवान्से अनन्य-तस्या आधरत हो पाता हो वह भगवान्की लीला भनतके भगवान्से निरुद्ध होनेका कारण मानी जाती है. जत ऐसी भगवरलीलाके निर्देश द्वारा निरोधकी व्याख्या, निरोधका कारण-लक्षण माना जाता है

भगवाम्की मर्गोहारी लोलाओं हे द्वारा अवतारकालमें तो अक्लोका निरोध भागवत्तके द्वामस्कर्णमें विश्व हुए हिं क्लू आधुनित मक्लों तिरोधकी समावता कितती ही सकती है? इस ग्रकाला समायाल श्रीमहाप्रभूते मागवतार्थ-निवन्धके गुणकरूलणे किया है. वहां सह कहा गया है कि शैत पिक्ल्पों श्रीहष्णके स्वयंगेत प्रकट होनेपर मस्त उनमें विष्ट हो गये, इसी तरह भगवाम्के गुण-यमीका निरुत्तर अवण-समरण-नोतंत करनेले, आधुनिक मक्त भी भगवान्। निव्ह हो सकते हैं अवएव दशमस्कर्णके अन्तमे छह अध्याद गुणवाकरणके रूपये सीकित किये गये हैं

परमारमा परमानंत यदि निर्मुण निर्धमंक निराकार निविश्वेय हो तो कृष्णावतारको सीताको मायाका करदानाटक मानना परेगा. इसी तरह परमारमाका मुक्कर श्रीकृष्ण म हो तो रामम्करूपमे योजित लोलाओको आपिदिवित महता सन्वित हो जापेगी थत परवह्म परमारमा मगवान् स्वयम् समुण-साकार श्रीकृष्ण हैं, यह दिखलानेके लिए बन्तिम मुग्नप्रकरणमे श्रीकृष्णके विक्य अकृष्णित एवम् पारमाविक, ऐक्वर्य नीर्म यहा थी। आन और तैराम कर, छह मृजोका योतन छह अध्यायो द्वारा किया गया है (मा नि १०१४)ट। -४२०)

अवतारकालमे अपने स्वरूपात आकर्षणमें मगवान् मनतीको अपनेमें निरुद्ध करते है. अनवतारकालमे स्वयम् ममानाने अकट हो होनेष्ट भी माणवरूपणोका ऐसा माहारूम है कि गुणानकर्ता मनत मगवान्ते निरुद्ध हो हो जाते है अपने मावरूपणोका स्वर्धांत करनेते जी प्रयम्बकी विस्मृति और मगववसानित मुख्य हो वाती है — "स्कन्यार्थेस्तु" निरोधों हि स्वरूप्तेम्परक्ष्युतिः वर्षोप ये सरिष्यानि कीर्तनासेष्टि सङ्क्ष्या (आह हि १०१८६६)

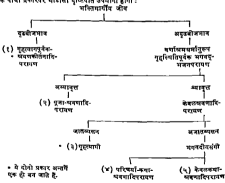
इससे सिद्ध होता है कि भगवस्त्रीलासे प्रस्तक्षासम्बन्धको तरह परोक्षमे असका ध्रवण-समस्य कीर्तन भी प्रपञ्चविषमृति और भगवदासक्ति रूप निरोधका कार्ण बनता है

यमितविधिनीमे अत्पत्न दोनों कल्प दिखलाये गये हैं : मेवा और कथा, तथा केवल कदा. आगवतार्थ-निवन्धके तामक्षकल-प्रकरणके उपस्कृत (१०११०—१११) से यह कहा गया है कि "गुणमान-कथा परोदामे करनी चाहिये प्रत्यक्षमे भवन-सेवा श्रोट होती है इस तरह वियोग एतम् सयोग को अनुमृतियोका चककी तरह वावर्तन निरन्तर चलने छग जाये तो निरोपदवाकी सिद्धि मान केनी चाहिये." अनवतारकालमे भगवस्तेवा पुष्टिमार्गमें मगव-ल्लीलाकी प्रत्यक्ष अनुमृतिको तरह मान्य है. अत्तर्य सेवाके अनवसरमें कपाका समाश्रमण आवश्यक हैं.

स्वरूपसहण निरोपके कारण-सञ्ज्ञालकी पहचानके बाद स्वरूपस्थल मुद्रोप हो जाता है. प्रपञ्चकी सर्वेषा भुक्कर भगवानमे ही अनायतया आसवत हो जाता निरोधका स्वरूपस्थल है 'भूषप्रय-

विस्मृतिः तस्मात् कृष्णासन्तिस्य वर्ण्यते "

भागवतके नवम स्कथमे प्रक्तिका वर्णन अभिप्रेत है, ऐसी प्रक्तिवाले जीव प्रपञ्चको मूलकर अनन्यतया भगवान्में आसक्त किस तरह हो गाये, यह दिखलाना दराम स्कन्यमे अभिलित है, तदनुसार पोटप्रप्रचो भी, मस्तिविधिनीमें पहले मस्तिके विविध प्रकारोका किम पाया है, जीव वादमे निर्मालका में भिक्तवाले जीवोके लिए अनन्यतया भगवान्में निकद होनेके उपाय समझाये गये हैं एत्तर्य प्रस्तिविधिनीमें विणव भक्तोके पाया प्रमाण प्रकार प्रवास प्यास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवास प्रवा



इस तालिकापर पृथ्यित करनेके बाद यह समग्र लेना भी आवस्यक है कि वोबस-प्रत्योमें कैनेबार प्रप्य किंद्र अधिकारीके लिए सुख्यत्या उपयोगहें हैं, इसके अन्तांत निरोध-काम करनेक उपदेशायें बोधेतत अधिकारीके जानके इस प्रथमी, अन्य अधिवर्धायी आदि प्रत्योंहें, समग्रेत तथा ताल्पर्य का निर्धारण सरक हो जाता है:

| য়ন্ধ                  | किस अधिकारीके सिए                   |
|------------------------|-------------------------------------|
| १) यमुनाध्टक           | मनितर्वाधन्युक्त पाची के लिए        |
| २) बारुगोध             | 37 27 33                            |
| ३) सिद्धान्तमुक्तावली  | 11 15 by                            |
| ४) पुष्टित्रवाहमर्यादा | الو بر رو                           |
| ५) सिद्धान्तरहस्य      | २ तया४ के लिए                       |
| ६) नवरस्त              | भक्तिवर्षिन्युक्त पांचोके लिए       |
| ७) अन्त करणप्रबोध      | ,, ,, ,, ,,                         |
| ८) विवेकचैयाँश्रय      | विशेषत ४ और ५, सामान्यतया सभीके लिए |
| ९) कृष्णाश्रय          | समीके लिए                           |
| १०) चतुरलोकी           | २ तथा४ के लिए                       |
| ११) भनितवर्भिनी        | सभी के लिए                          |
| १२) जलमेद              | 1, 19 ,1                            |
| १३) पंचपवानि           | دا در <del>د</del> ر                |
| १४) सन्यासनिर्णंग      | १, ३ समा ५ के लिए                   |
| १५) निरोधलक्षण         | सभी के लिए                          |
| १६ ) सेवाफल            | <b>र तथा४ के लिए</b>                |

इस तालिकावर भी दृष्टिपात कर लेनेसे अब निरोधलक्षण प्रत्यकी सर्वविध अधिकारि-योजे तिस्स जनयोगिता मान्य करनेवर इसके तात्पर्यनिर्धारणमे क्लेश नहीं रह जाता है

वो महत अपने गाहुँहच्यके साथ, राजापुनै-माथीपुनैकी तरह, परमे मायतानुकी सेवा और करा दोनोको निमा गते हों, उनके लिए, गृहुत्वाग निराक हो जाता है, क्योंकि पूर्वोस्त रीतिसे सेवा-क्याके सतत आयर्ताचा ही उन्हें प्रथनकी विस्तृति और मायवान्स आहस्ति वृद्ध हो माती है, यह पुष्प करने हैं

स्वगृहित मगवसंवा न निमनेपर, परगृहीन उस गृहस्वामी भगवदीयके गरिकारक बनकर उसके द्वारा को बाती मगवरीयस्मे सहमाग देना वर्षात् परिवर्श करना, और जब वह मगवरत्वा करना हो यह कोठाके रूपमे उसके उसिकार प्रमुख्याय पहासीके निकट रहनेवाले अवात्व्यस्तन कतिनामागि जीवके लिए आवाद्यक माना चगा है। निरोधकी निक्रिट हिए यह भी एक गोजकर स्वीकारा गया है, गृहत्वानके विकस्पक्षमे. मित्तर्वाधनीमे इन दोनो कल्पोको (अर्थात् स्वगृद्धे मगक्ततेवा-कमा-मय जीवनवापन, कृष्यम ऐसे किसी मगन्दीयके समीप पर वनाकर रहना और परिवर्धां एवम् वया-अवणायं उत्त मगदीयका सग करना, यो दोनो वल्पोको ) लक्ष्यमे स्वकर-पंताया वा ल्याया वा सस्यावधितद्वैद्धा मवेत् यावरजीव तस्य नातो न क्वापोति सर्तिमंग' आस्वासन्द्राय श्रीमहाश्रम् जिरोपिविद्धां यो हा समा रहे हैं न्योकि निरोपने अभावमे-पृद्दिग्या वे वित्रमुंकतास्त्रे मग्ना गवसागरे वे निरुद्धास्त एवाच मोदमायात्यद्विताम्' इस निरोपलक्षण प्रमुक्ते ववनके अनुसार भवसागर्ये मग्न होना निश्चित माना गया है अत. परगृहमें भी भगवस्यरिवर्धा तथा गयस्य मानवस्यर्थाय्य को प्रणालीक्षे निरोपकी तिद्धि स्वीकारण हो पदली है कार्यकारण

कारण और स्वरूपके विमर्शके वाद अब निरोधके कार्य अर्थात् इसके कारण पैदा होने-वाले प्रभाषोका विचार आवश्यक हो जाता है

जो भनत प्रश्चको विस्मृतिकै साथ भगवान्मे आसिन्त जोह पाता है, उसे भगवान्मे स्थाग एवम् वियोग की अनुभूति सीजताके होने उपती है जैसा कि बजमनतीके बारेने वर्णन मिलता है- "गोपीना परमान्द आसीन् सीनिन्दर्सीने सण युगसानिम्य वासा जेन विनामभव?" (भा १०१९११६) भितिनांचिमीने इस अवस्थाको 'स्मानवसा' कहा गया है निरोधको स्वस्थ निष्यत्र होते ही निरोधका प्रभाव अर्थात् व्यसनस्या अ्वता होने रूप जाती है भगवान्त स्वयोग परमान्दर्सीने अनुभृति और एक क्षण भी भगवन्त्विमीग सह म पाना यह निरोधका प्रका कार्य माना पान है- 'भगवन्दिस्हामविक-परमुद्ध कारणन्त्रे साति अमवस्योग-सामयिकभरमानन्त्रसाधकर निरोधन्तम्" (निर्माणनंत्र).

भगवदनवतार-कालमे मगबातेयांका अवसर भगवत्ययोगानुभूति है तथा अनवतर वियोगानुभूति है आ कार्यळशण भी अवतारकाल और अनवतारकाल दोनो परिस्थितियोंने उपप्र हो जाता है अधीजनालाक

भागवतम तथा भागवतायं-निबन्धमं भी निरोधका प्रयोजन मुक्ति एवम् आश्रयभावार्धात स्वीकारा गया है— निरोधित्यानुशानमात्मन सह वान्तियि मुनिनिहित्यान्यशास्म त्वकरोण अवनिष्ठित आभावत्व निरोधित्य वारक्षाध्यवत्वीयि । आश्रय पर ब्रह्म गर्दमात्मेति । व्याव्य पर ब्रह्म गर्दमात्मेति । व्याव्य पर ब्रह्म गर्दमात्मेति । व्याव्य । विद्या विद्याप्ति । व्याव्य । विद्याप्ति । व्याव्य । विद्याप्ति । विद्यापिति । विद्यापति ।

पोडनावन्यनी निरूपणतीलीते इतमे थोडासा मह अन्तर है नि यहा निरोघोत्तर दो अवस्पा (१) मुनिन और (२) आध्ययमानायति स्वीकारी गई हैं घोडनावन्यमे जबिर निरोध- लंदाण प्रापक बाद आते तेवाफल प्रापम तेवाके तीन फल (१) अलीकिक सामर्प्य (२) सामुग्य, और (३) वैकुष्णित्य सेवोमगोमिदेहो स्वीकार गये हैं स्माट है कि इनमें 'सामुज्य' और 'पुन्ति' समानार्पी पर हैं, इसी तरह 'वेकुष्णिदम् तेवोमगोमिदेह' और 'आश्रयमावार्पात' भी अनता एक ही अवस्पाते प्रतिक है

जहा तक 'अलौकिक सामध्ये' के अलग होनेका प्रत्म है तो उसमे यह जातव्य है कि भागवतके दमस्कांचमे तामस राजस एवम् सास्वित प्रकारके प्रकार मेनतेके प्रमि भासित एवम् व्याप्त क्रमात प्राप्त प्रमेय और माध्य के रूपमे हुआ है सामके वाद तीनी क्रमात के प्रकार प्रमात के रूपमे हुआ है सामके वाद तीनी क्रमात के प्रकार के प्रकार प्रकार के प्र के प्रकार के प्रकार के प्रकार के प्रकार के प्रकार के प्रकार के प

पोडशप्रन्थ पुष्टिमार्गीयोके लिए श्रीमहाप्रभुते प्रकट किया है. पुष्टिप्रवाहमयाँदा ग्रन्थकी ~"भगवानेव हि फल स यथाविभवेद भुवि गुगस्वरूपभेदेन तथा तेपा फल भवेत्" (वा १७) कारिकामे यह समझाया ही गया है कि पुष्टिमार्गमे फल स्वयम् भगवान है, वे गुण या स्वरूप के भेदते जैसे भी इस भूतलपर प्रकट हो, तदनुसार, उन्हें फल माना जाता है, स्वयम् स्वरूपारमना इस भूतलपर भगवानुका मक्तोंके बीच प्रकट होना पुष्टिमार्थीय फल है इसी तरह गुणगानकी प्रक्रिया द्वारा मी भक्तके हृदयमें भगवानका प्रकट होना फल ही है दोनो ही तरहके भगवत्वाकटणके कारण मनत प्रपञ्चको भलकर भगवदासनत हो पाता है हर सूरतमे इस मृतलपर महि भगवदनुभव नहीं होता तो इस देहके छूटनेके बाद भगवान्म सायुज्यरूप मोश मिलेगा अथवा वैकृष्ठ आदि लोकमे मेबोपयोगी देह मिलेगा ये दोनो ही फण इस भूगलपर घटित होनेवाली अनुमृति नहीं हैं अत पुष्टिप्रवाहमर्याद्या प्रत्यमे परिभाषित पुष्टिमार्गीय फलानुमृतिकी त्लनामे ये कुछ मौण अनुमूतिया है अतएव इन अनुभवीके सामर्थ्यको 'अलौकिक' नहीं वहा गमा है. क्यांकि इनके लोकिक अनुभव होतेकी शका ही नहीं उठ सकती है. फलतिरोप इस भतल-पर होनेबाली अनुमृति है, मानसीसेवाकी तरह, अत इसके अनुभवको 'अलीकिक सामध्ये' कहा गया है अव्यथा भूतलपर घटित होती अनुभूतिको कोई छोकिक समझ सकता है वास्तविकता जबकि यह है कि यह इस लोकम बटित होनेपर भी अलौकिक घटना ही है

निरोध अपने दोना रूप, अर्थात् साधर्मानरोध गत्यम् कलिनिरोध, मे इस लोकमे घटित होनेवाफी अलोकिक घटना है "प्रयञ्जे कीडन हरें वजनमे श्रीमहाप्रमु जतएन भारपूर्वक प्रपञ्च अर्थात् इस लोकका उस्लेख करते है इस भूतलपर मनतीने बीच भगवत्कीडा साधन-निरोध है और ऐसी क्षोलाके कारण जब भवन बगत्की भूतकर जगदीसमें अनन्यतथा आसकत हो जाता है तो यह फलनिरोध है इस स्पष्टीकरणक बाद निरोधका प्रयोजन-लक्षण समस हो जाता है भगवदबतारकालमें भूतलगर प्रकट होनेवाले भगवदूपकी वह छीला कि जिसका प्रयोजन जीवारमाको सर्वारममावका दान करना हो वह 'निरोध' कहलाती है. अवता रकालमें सायुग्य-मुक्ति या आध्यसावापति प्रदान करनेके लिए, जो वियोगानुभव मनवान् कराते हैं; और इस तरहके सीच वियोगमें, मकाका निरन्तर भगवान्ये गुगानमें तस्तीन हो जाना भी निरोध ही है. ये दोनों तरहके छवा मनयदवतारकालके हैं.

अनवतारकालमें नीलाका स्पान तन्-वित्तवा सेवा ले लेती है और गुणगानका स्पान भगवत्कयाका अवण-स्मरण-कितन ले लेते हैं. तदनुसार निरोधका प्रयोजन सेवाफनमें वर्णित अलेकिक सामध्यें, सायुज्य एवम् वैकुष्ठादिलोकमे सेवोपयोगी देह का लाग माना जाता है.

अवतारकाल हो या अनवतारकाल सच्चे पुष्टिमनतको मक्ति निद्याणिक-निष्कारण-निष्ययोजन ही होती है. भन्त केवल भगवान्को ही चाहता है; मृतितको नहीं, पर मिन्नि अवांशित फलअदान करतो ही है. यह तृतीयस्कन्यमे कहा गया है. अतः प्रयोजनव्यल मनतके माय-अभिग्रमको पृष्टिगत रतकर नहीं दिया गया है किन्तु भन्तिके स्वभावको दृष्टितत कर दिया गया है.

इसका अलावा एक और दृष्टिये भी निरोधका लक्षण-अवास्यात किया जा सकता है वह है:

- १) करण-निरोध
- २) व्यापार-निरोध
- ३) फल-निरोध

#### १) करण-निरोध

सुर्योगिनी तथा आगवतार्थ-निकृष के तामध्यक एपके आरम्भमे इस विषयकी विवेकता हुई है कि जीवके स्वमावका वरकना स्वयम् जीवके लिए सत्वया आग्रवस्य बात हुँ अत. जीवके सारिक्त राज्य या तामस स्वामावीके अनुस्त पहरूप प्राराण कर मानवान, जब भूतकार प्रकट होते हैं और भक्तीके बीव लीका करते हैं, तब अपने-अपने स्वमावोके अनुस्त्य जीव भागतानुके स्वरूप एकम् जीकाओं में आस्वतर हो ही जाते हैं, इस कीलांबहारी ऑग्रव्याने स्वरूप एकम् जीकाओं में आस्वतर हो ही जाते हैं, इस कीलांबहारी ऑग्रव्याने आस्वितने कारण प्राराणिक विषयोग आम्रवित अनावान स्वत्याव रूपल्याते हैं, उस व्यवस्थान स्वरूपल हो जीते हैं, यह विकल्प परिचर्त निवस लीकाके कारण सम्भव होता है, उस अनवल्लीलाको करणास्वक निरोध माना लाता है

करण' सानि असामारण कारण. दशास्कृष्यमे वर्णित भक्तो- निर्दायत वजमक्तो-के प्रस्थितमृति क्षेत्रेर कृष्णासित की सिद्धि मिळी, उसका असामारण कारण भक्त-सम्मादानुरूष सम्बद्धार एवम् भावरूजीका हो पे. अत्याय कहा गया है-" की नामेशृतिगणाः नोपासीतमहत्त्रमा. अवतातम्त्रपत सरसामसमुगावत केवजेज हि मावेब गोध्यः गाव. नगा मृगाः येन्ये मूर्वांपयो नामाः सिद्धाः मामीपुरञ्जता, यं न योगेन गोस्येन दानव्रतत्तेपोष्यरैः म्यास्यास्याध्यायसन्यासं प्राप्तुयाद् यत्त्वानिष" (भा. ११।१२१७-९). यहा जिस सत्संग और जिस माव को स्ववादितमे मगवान्ते साधन माना है, वह स्वयम्का लीलासक संग समा कीलासिन्तरूप भाव ही है. अन्य सभी योग सास्य दान वत सप यज्ञ व्याख्यान स्वाच्याय एवम् संन्यास रूप साधनोकी अकि विलग्दता स्वयम् भगवानृते ही वर्णित कर दी है इसे 'सापनिरोध' अथवा 'सगवान्का भवतोम निरोध' माना जाता कहा जाता है.

इससे सिद्ध होता है कि अक्तोंके स्वमावानुरूप भगवानुकी सीला, मक्तोंके निरोध अर्यात प्रपञ्चविस्मृति और भगवदासन्ति का असाघारण कारण है

कारण दो तरहके होते हैं : (१) उपादान (२) निमित्त मिट्टी घटेका उपादान कारण २) व्यापार-निरोध होती है चक्का दण्डा आदि उपकरण निमित्त कारण माने जाते हैं निमित्त कारणके निष्ठिय होनेपर कार्य उलाप्त नहीं होता. अतः सिकय-क्रियाव्यापार करनेवाले कारणको 'करण' था 'उपकरण' कहा जाता है.

भगवल्लीलाको निरोधकी उत्पत्तिम करण माना गया है. तदनुसार ही कुछ व्यापार भी होना वाहिरे अत. प्रपट्विस्मृतिपूर्वक भगवदासित यह मगवस्त्रीलाका व्यापार है. जेते चक्केका फिरना या दण्डेस फिरना, इन व्यापारीके कारण चवका-दण्डा आदि उपकरणोको 'करण' कहा जाता है.

मक्तके स्वभावानुरूप करण-मगवल्लीला, और उसके व्यापार-प्रपञ्चविस्मृतिपूर्वक फल-निरोध भगवबासितके फलरवरूप भनतके प्रापटिवक विषयोगे सारे बन्धन दृढ जाते हैं इनका अभाव ही जाता है यह दो प्रकारते होता है या तो भक्तते सम्बन्धित सारे लोकिक पदार्थ और मावो में भगवदावेश असीहरूता अर्थात् सन्विदानग्दात्मकता प्रकट हो जाती है, या फिर लोकिक पदार्थ और भावों से मुक्त होकर ओव सायुज्य या वैकुष्ठ आदि लोकोम सेबोरयोगी देह प्राप्त कर लेता है अतएव श्रीमहाप्रमु कहते हैं— "लोकिनेषु तु आवेषु ्राया पर व्याप्त प्रवाद प्रवाद प्रवाद प्रवाद प्रवाद क्षा है वास्त्र स्वाद स्वाद क्षा है वास्त्र स्वादिक स्वाद स्व २.२ १.९५५। ११५७७ एष्टान व त्यापन चनः (प्रमा स्थापन) स्वतानिक स्थापन स्थापन मार्वोमे या पदार्थीमे समबदासक्तिक कारण भगवदावेग्र हुँ जाता है उन सभी पदार्थी और त्तारा ना प्रश्नान नाप्रशासामा पारंच नार्वश्वार हुं नाता हु जा समा प्रशास अहर स्रोतों में तिरोहित चिद्रम और आनत्वारा पुन प्रकट हो जाता है यो सम्बदानन्दासके पूर्ण प्रकार मार्थाहर । पर्य जार जार पार्था है निक्क हो जाया है या चार्यवार्थाओं पूर्ण प्रकटपके कारण वे ब्रह्मास्मक हो जाते हैं काट्डमें तिरोहित अपन जेसे एक बाद प्रकट हो आफटचक कारण व ब्रह्मात्मक हा जात हुं यो जन समाज आप पुर जा पर जार कर हो। जाती है तो काट स्वमम् अनिमृह्य हो जाता हुं ऐसे ही जिस मक्तमे प्रपञ्चविस्मृतिके नामा हु मा भारत राजनम् जालार र हा जाता हू रहे हु। तहा माराज वाराजार हु। साथ भागवदासन्ति प्रकट हो जाती है, उसके सभी पदार्थ और भाव अन्ततः सन्विदानन्द त्ताथ नगववासानत अवव् हा जाता हा प्रधान एता उचान चार नाव प्रधात साज्यवानय ब्रह्मका रूप पारण कर लेते हैं. वैसे भी जगतको प्रत्येक बस्तुका बास्तविक या आन्तरिक अञ्चल रूप भारण कर रूप ए पर ना प्रमाण त्रापण प्रमाण प्राप्तापक या वास्तारण स्वरूप तो बह्यासमक ही होता है, पर अज्ञानवद्य हमें दिपरोत मान होता है, और यह भाव विवृत्त हो जाता है.

सर्वेतियोने मिध्या-मायिक प्रचण्यको तरह यह प्रचण्यका वाप्रमान नही है. न नेपायि-कोने अनित्य प्रपण्यको तरह यह प्रपण्यका नाता ही है सास्यने प्राष्ट्रत प्रपण्यकी तरह हों नेहांतिका प्रकृतिये पुन लीन हो जाना भी माना नहीं जा सकता है. प्रपण्यके कराहास्त्र हो जानेका सार्त्य केवल हतना ही है कि दृष्टा-जीवको वह ब्रह्मास्यन होनेपर भी वेता दिखलाई नही देवा है, पर निरुद्ध भश्तको दृष्टिम अपने प्रियतम प्रशास्त्रक अलावा अन्य पुछ आता हो नहीं, फल्ल ज्वन्यतिक विनिम्न पदार्थ भी जी सारिवदानन्दास्यक दिखलाये पन्ने लगते हैं हसी तरह जीवन्यत्वे भी सामी स्मीम क्ष्मास्त्रकात्रा मान होने लगता है. जह जीवास्त्रक जगतको जदस्यता (यम् दुसहपता तिरोहित हो जातो है. हस अर्थस हस अवस्थाको कमी 'प्रचण्यक्रप्यस्त्र' या 'प्रचण्यनार' कहा जाता है यह फलिनरोप है अर्थात् सन्तरका मायवान्त्र निरोध है इसका प्रयोजनल्दाणके अन्तर्गत विचार हुआ है दवाम 'स्क्रप्ये मायवान्त्रक लिलान वर्षन नद्यार हमा है

- ावर्णन चतुर्भाहुनाहै: (१) प्रमाण-निरोध
- (२) प्रमेय-निरोध
- (३) साधन निरोध
- (४) फल-निरोध
- (१) भगवान्की प्रमाणरूपा निरोपलीलामोके कारण भवत अपने स्वभावके अनुरूप पारण किये गये भगवपुषको जान पाता हैं अतः ऐसी लीलाको 'प्रमाणनिरोप' कहा जाता है- प्रमाणलीलाके करण बननेपर व्यापार भक्तके हृदयमे प्रेयके रूपमे प्रकट होता है- इसका फल भवतके हृदयमें प्रमेयकी स्विरता होती है
- (२) भगवानुकी प्रमेयरूपा निरोमलीलाके कारण भक्ता-स्वभावानुरूप यारण किया गया भगवानुका रूप-प्रमेश भक्तके हृदयमे सर्वेगा आरुद हो जाता है अत ऐसी सीलाकी प्रमेयनियो कहा जाता है प्रमेयलिलाके करण वननेपर स्थापार भक्तके हृदयमे भगवदा-सिका-मेयानाके अलावा अत्य समी विययोगे अवि—ने रूपमे प्रकट होता है सर्वे फिला-मेयानाके अलावा अत्य समी विययोगे अवि—ने रूपमे प्रकट होता है सर्वे फिलावक्त अपने मनोरयोके अनुरूप भगवानुके रूपकी प्रान्तिक सामनोमे जूट जाता है
- (३) भगवान्की तायनस्या निरोषकीलाओके कारण भक्तस्वभावानुस्य पारित भगवान्के स्पनी प्राप्तिके साधनीमे मनत तत्पर हो पाता है अत ऐसी लीलाको 'तापनिरीभ' कहते हैं सायनलीलाके करण बननेपर व्यागार भनतके हृदयमे भगवद्वसनके स्पन्ने प्रकट हो जाता है अब गणवान्के तिवा मनत रह नही पाता फलस्वरूप अपने मनोरवके अनुरूप भगवद्यासनके अनुरूप भगवद
- (४) मगवानुकी फलरूपा निरोधकीलामीके कारण मक्त-स्वभावानुक्य घारित भगव-दूगकी कीलामे मक्त सम्मिलित हो पाता है अत एती लीलाको 'कलितरोच' कहा जाता है फलात्मिका लीलाके करण वननेपद व्यापाद मक्तके हृदयमे मानसी सेवा, सर्वातमाव

आदिके रूपमें प्रकट होता है. फलस्वरूप भगवान्के वाहा-आम्यंतर अनुभवोका चक्र भक्तके हृदयमं निरस्तर पतने सम जाता है. भनत भगवानूमें तन्मनस्क तदांश्राप तद्विचेट्ट तदात्मक तद्गुणगानपरायण होकर अपने देह-गेहकी मुध-युध स्रो देता है! अजनानन्दकी इस परा-काष्ट्राकी तुलनाम भक्तको ब्रह्मानन्द कभी मुहाता नही है!! ब्रह्मानन्दमे एकरसता होती है गुढ-अदेतरूप, जबकि अजनानादमे अनेकविष मधुरता रहती हैं: द्वेतरूप भी और अदेतरूप A 111

सायुज्यरूप मोक्ष अथवा प्रहाभावार्पातरूप वैकुष्ठादि लोकमे मेवोपयोगीदेह भी इस पूर्वोक्त अलीकिक-सामर्थ्यकी तुलनाम मक्तके मनको लुबायने नहीं लगते हैं. भगवस्तियोग---सेवा और मगबद्वियोग-कवा के अहमिश चलते चलते बदकर केवल विप्रयोगको माना नहीं जासकता है सही कारण है कि मुक्ति या आध्यमभावापत्ति की क्षोर ले जानेवाले ध्रमरगीतमे

वर्णित वियोगका स्थान फलप्रकरणमे न हो कर प्रमेगप्रकरणमे हैं. ''मध्यविदय मन कृत्स्म विमुक्ताकोपपृत्ति यत्, अनुस्वर-त्यो मा नित्यमिवरान्मामवाष्यमः' (मा १०।४७।३७) की मुत्रीधिनीमें इस अवस्थाकी ब्यास्या करते हुए श्रीमहाप्रमु कहते है-् ... १००० वर्ष) वर्ष पुरानवारा १५ जनावारा वर्षका वर्षा १५६ १५ जनावारा १५६ ६ "अर्ह्ने हिं कृत्सन: प्रसादेनापि प्राप्त कृत्सनैनैव साधनेन प्राप्तु योग्यः साथ कृत्सनता अस्यान मेवावस्थाया भवति नाग्यया " अर्घात् तामतकल-प्रकरणम भगवान्के रसात्मक रूपका अनु-भव यद्यपि पूर्णतया हो ही गया था, किन्तु वह साधनावस्थाके बाद फलावस्थाके कमानुसार न होकर भगवरनुपहवश साघनावरणको पूर्णतासे पूर्व ही फलानुभूतिके सम्पन्न हो जानेकी सीला यो अब राजसप्रमेव-प्रकरणमे, अर्थात् जो राजस भवनोके लिए प्रमेवरूपा निरोप-लीलाका प्रकरण है, वहा तामसमस्तोको तो फलानुमृतिका नही किन्तु साधनानुमृतिका ही

"आन्तर तुपर फलम्" (सुबो. १०।२६।१) अपवा युगलगीतमे वर्णित "द्वविदेश्तनर्गे-स्तर है पिकाना स्वानन्द भगवान् हिंद पूरपामास तेनेव पूर्णानन्द इतीयते" वाला परमफलारमक ्राणा प्राप्त नामान् हरू पूर्वानात राग्य पूर्वान्य वर्षाम्य पर्याणा पराणा पर्याणा पराणा पर्याणा पराणा पर्याणा पराणा पर्याणा पर्याणा पर्याणा पर्याणा प ..... अपरक्षात्र प्रवास स्वास्त्र हुन प्रवास तु अपूर्वत बहिस्तगमो अभिक्षतिः बास्तविक स्वरूप इन सन्दीमे समझाया हैन ' एतासा तु अपूर्वत बहिस्तगमो अभिक्षतिः नारतात्रक स्वरूप इन बाद्याम समझामा ६ - एताचा पु जद्वाच माहराममा जानकाषठः तदभावादस्यदनमिष्नेतामपि अस्मदधिकारनिषद्धामपि जाल्या ईत्वरमावेनाझापितवान्, अन-भिन्नेतामपि बलाद् पाद्यितुम् इति अनाकणेनीम् इद भवति यद्यपि, तथापि प्रियतमसम्बर्ण्यः .चताचात्र वरणप् वारामध्य वर्षा जवाणाचार्यं वर्षः वर्षात् वर्षात् वर्षात् अवस्ति स्वयाप्तः स्वेतैव श्रुतस्वाह तथेय क्लिप्यति, नतु उपरेदास्वेनेति ज्ञापनायाये संर्वेदापदम्" (टिप्प. १०) रपार पुरस्पात राज्य कारण्यास्य पुरस्कारात् स्वापारम् १००५ (ठाः ४४।२९). प्रमेसस्वभावके विवदा प्रजभक्तीने वियोग स्थीकारा है-निज भाव या अभिकाया क नव कहा, नावरक्षाण अपन क अस्ति । पहुछे आन्तर और बादन बाह्य अनुभव स्वीकारा गया है. बाह्यानुमयके अभावमें केवल ारु जारार जार जाना जाल रहे। आन्तर रूपये होता हैं- "बाह्याभावे तु आन्तरस्य व्ययंता" (मुबो १।६।१).

ic ब्यय होता हुन बाह्मलाल अ जाउँ के मुख्य रहस्यको समझनेके लिए निरोधने दो इस आस्तरअनुमव और बाह्य अनुभन के मुख्य रहस्यको समझनेके लिए निरोधने दो

और भी रूपोको समझना आवश्यक हो जाता है -

#### (क) रवरूप-गुण-उभयकृत निरोध (ख) केवल-गुणकृत निरोध

(क) तामसफल-प्रकरणके विवेचनमें श्रीमहाप्रमुने यह समझाया है कि यहां सात अध्या-योभ, अर्थात् २६ वें "प्रधायसे छेकार ३२ वें अध्याय तक, क्रमसः (१) ऐस्वर्षे (२) वीर्षे (३) यश (४) श्री (५) पर्मी (६) चेराग्य (७) ज्ञान यो छह भगवद्गुण और सातवें स्वयम् पर्मी ममवानके रक्ष्यका वर्णन अभिन्नेत हैं

इस फल्क्या निरोधलीलाके स्वस्थाना मलीमांति विमर्ध करतेपर यह स्पष्ट हो जाता है कि सातो अध्यायोगें फलस्पलीलाका हो वर्णन अभिप्रेत होनेपर भी धामिनस्पक पांचवे अध्याय तथा ज्ञानित्त्वक सातवें अध्याय का कुछ विज्ञिष्ट यहत्त्व है ही. असएव प्रारम्भें रूपलीलाके — "वाह्याभ्यनतरेदेन" — जो दो प्रकार दिखलाये गये हैं, ये इन दो अध्यायोगें व्यासेक्कांके स्पर्म वर्णित हुए हैं. धामिप्रकरणमें वाह्य संयोगसुलका तथा ज्ञानप्रकरणमें आन्तर संयोगका वर्णन हुता है.

"ज्ञान भिनतश्च सतत चक्रवत् परिवर्तते" को उक्तिके अनुसार ग्रहा परोडा और प्रत्यक्ष दोनों में सयोगसुखका ही वर्णन अमिप्रेत हैं. अतएव इसे फलप्रकरण माना गया है.

(स) इसके विपरीत राजवप्रमेय-अकरणमें प्रवासवीकी अनुभूतिका स्वरूप श्रीमहामभूने का सन्दोमें दिया हूँ— 'अवतानिष्टा या विरहो या, हमनेव, नतु वालामन्या लीकिकी खबरथा' (सुबी. १०१४)४८). यही पूर्वेद्धत 'आन्तर तु पर फलम्' 'वचके आगारपर लन्तिका के ति परिवार पर पहिला परिवार पर पर किया पर प्रवासिका के आगारपर लन्तिका के ति परमालक्ष मानता ही परियार पर ति हिता विरार पर पूर्वपाणत 'लायक लायकर ही है इसीलिए श्रीमहामभु देते 'फलस्व' न कहकर 'फलसापक' कहते हैं, — " ... पलसापकरलाद मिलनागं ही है इसीलिए श्रीमहामभु देते 'फलस्व' न कहकर पर्फलसापक' कहते हैं, — " ... पलसापकरवाद मिलनागं पर विरह एव पुरुषाते. " विद्वानस्थाने किया जाते गुणगानके सुख और मगवत्तवस्थानुमवके सुख का परस्पर वात्तान्य समझते हुए श्रीमहामभु कहते हैं, — "पर वित्वभावत्, केवल परणोपियती गतिवर्तकानेवीत, नतु सम्मूर्वनित्र रखनवक्ष, रसिएण्डयोदित तव कथायादव परणोपियती गतिवर्तकानेवीत, नतु सम्मूर्वनित्र रस्तिवर्तकानेवा तिहस्तिकानेवीत, नतु सम्मूर्वनित्र रस्तिवर्तकानेवा नतु वर्तिकानेवा कार्यकानेवा क्रियर अवयान सम्पन्तिकानेकारण मनति वर्तिकानेवा क्रियर सम्मूर्वनित स्वार्तिकानेवा क्रियार सम्मूर्वनित स्वर्तिकानेवा क्रियर सम्मूर्वनित स्वर्तिकानेवा क्रियर विरार्व मानवर्तिकानेवा क्रियर सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा क्रियर सम्मूर्वनित स्वर्तिकाना वित्र सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा क्रियर सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा क्रियर सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा क्रियर वित्र सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा क्रियर सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा क्रियर सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र स्वर्तिकानेवा सम्मूर्वनित्र सम्मूर्य सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्वनित्र सम्मूर्य सम्मूर्य

वदनान भा रानक नहां आत— । दक रहत है, एताबता मगवान्का तरह भगवद्गुणनानक माध्यक्ष की जाती है बात्तिविकता परन्तु पह है कि नागदस्वक्ष्वकी रसानुमृति में मुख धनी-भूत होता है और मगवतक्यांन यह तरक हो जाता है. इससे तिब होता है कि केवल गुगकृत निरोधमें बाह्य एवम् आन्तर सयोग सुखकी कलानुमृतिका चक रातत नहीं चलता नहां विरहृद कोर अन्तिमध्यक्षे सयोगमुख का चक्क वत् बावतीन चलता है अत इसके अधांयमें सामनक्षता और अपाँचमें फलक्ष्यता है. अबिक रसारमक होनेके कारण दिवलातम् और दिवलायक होनेक कारण सयोग-वियोग सारमक या 'नटवर' वगु कप भनवान्का फलक्ष्य होना, वियोगमें अन्तिनिक्योंके कारण मिलते आन्तर संयोगमुख और संयोगमें स्वरूपानुमृतिके कारण मिलते वाह्य संयोगमुखको छ**ध्यमे** रखकर स्वीकारा गया है. आन्तरसुख-दान रसनाटन है तथा बाह्यसुख-दान रसस्य प्रत्यग्र-भोग है. यह 'यहिंपीउ' इलोक्की सुबोधिनीसे सिद्ध होता है. अत. उत्तरदलमे अन्तर्निष्ठाके अंशमे फलरूपता तया विरहोत्त या धीमविष्रयोग के अंशमे साधनरूपता है. केवल विरहके फलरूप होनेका उल्लेख श्रीमहाप्रभु अथवा श्रीप्रभृचरण के किसी भी वचनमे मिलता नही है. आन्तर-संयोग-मुख प्रदान करनेवाला विष्रयोग स्वतन्त्र अंगोरूप निरोध है. जयकि केवल विरह आन्तरसंयोग-मुलके अभावके कारण, मुक्ति या आध्यमभावापति का अंगरूप निरोप माना जाता है.इसे 'केवलगुण-कृत निरोध,' 'धींमविष्रमोग' 'केवल विरह', 'मुनत्यग निरोध' या 'आश्रयमावापत्यंग निरोध' कुछ भी नही अर्थ एक ही होता है.

इस तरह निरोधके कारण-स्वरूप-कार्य-प्रयोजन-रूप चतुर्विद्य लक्षण, त्रिविद्य स्वरूप करण-व्यापार-फल-रूप; तमा स्वरूप-गुण-उभयकृत और केवलगुणहत निरोध के रूपमे अने-कथा मेद-उपभेदोंके विस्तृत विमर्श करनेपर निरोधलक्षण ग्रन्थको समझना एकदम सरल हो जाता है. फिरभी ग्रन्थके अनुवादते पूर्व एक और स्पष्टीकरण अत्यन्त आवश्यक है. उसे देखनेके बाद ही ग्रन्थानुवाद देखेंगे.

वैसे तो हमने देख ही लिया कि निरोधलक्षण, भक्तिवधिनी ग्रन्यमे वर्णित पाचो प्रका-रके अधिकारियोको लक्ष्ममे रखकर तपविष्ट हुआ है फिरभी इसे सोपपत्तिक समझ लेना अस्यावण्यक है. सन्यासनिर्णय ग्रन्यके- "कीण्डिन्यो गोपिका प्रोक्ताः गुरदः साधन च तद् मावो भावनमा सिद्ध " वयनमे सन्भन्तों साबोका मावनात्मक अनुसरण विरहानुनवार्य गृह्त्याग सरनेवालीके लिए आवश्यक माना गया या व्रजभक्तीके भावोकी भावना केवल गृहस्यागियोके लिए ही है ऐसा नहीं समझना चाहिये. क्योंकि "भजनीयो त्रजायिव." कहकर व्रजमावनाकी उपयोगिना सभी पुष्टिमवनीके लिए सवंदा ही बदुरलोकीमे आवस्यक मानी गयी है इसी तरह पुटिप्रवाहमयाँता ग्रन्थमे पुटिप्रवीवोक्ते फलानुभवके प्रकारमे गुण-स्वरू-पका प्रमेद मान्य हुआ ही है. शम्परण भन्न चापि न त्याज्यम्" वजनहारा मग-न्त्र का स्थापन क्षेत्र कर है से हैं है, अत सेवा और कया दोनोमें वरिसा-कथाकी आवरयकता चतुरलोकीमें प्रतिपादित हुई है, अत सेवा और कया दोनोमें हो प्रजमावना आवस्पक है अत इस निरोधलसण प्रन्यमें सभीके लिए सर्वप्रथम सन् भावनाका स्वरूप रागझाया जा रहा है

### निरोधकार्यं संयोगसुख-वियोगदुःखको भावना

जिन मन्तोंसे सेवा और कथा दोनों निम पाती हो उन्हें अपने मावके अनुरूप सेवा ानन ननपात प्रथा भार पत्रा थाना पत्र कारा ए पर्य भना नाथन अपूर्ण करते समय गोकुलकी आवना और कयाके समय बृन्दावनकी भावना करनी चाहिये.

गोचारणके लिए प्रतिदिन भंतवान् नृन्दातन पचारते हैं. तन गोकुलमे बारसल्यमानवाले नन्द-पचोदा आदि मक्तोनो तथा श्रृवारमानवाली गोधिकाओको जैसे विप्रयोगदु यक्ती अनुमूति होती है, येसी दु लानुमूर्ति-विरह्वेदना हमे कथानालमे कव होगी !

सायंकाल गोनारण कर मगवान् गोकुल कोटते हैं. तब गोकुलमें गोपिकाओंको तथा अन्य भी सभी प्रजवासियोको बनेक रीतिसे भगवरसेवाद्वारा जैसा संयोगमुख मिलता है, वैसा सुख सेवाके समय भगवान् मुझे कब प्रदान करेंगे !

इस तरह तामसफल-प्रकरणके ''शान भिनतस्य: सततं चक्रवत्यरिवर्तते'' वचनमें वर्णित सयोग-वियोग-रूप अवस्थामे निरोधके कार्य मुखाद सकी भावना करनी चाहिये

तिन भनतीसे सेवा-कथा एक साथ नहीं निम पाती, ऐसे मध्यमाधिकारियोको पहुँ , राजसम्मेयप्रकरणमे वर्णित तीव्र विभयोग-वेदनाको भावना करनी चाहिये; और बादमें कथाश्वरणकारुमें अन्तर्गिरुदाके साथ आन्तरसयोग-मुखको भावना करनी चाहिये.

उदयकं प्रज आनेपर उनके साथ भगवश्कषाके श्रवण-समरण-कीर्तनमें जैवा एक सुमहान् उत्सव प्रकट हुआ, वैसे उत्सवकी अनुभूति कथा-श्रवण करते समय हमारे मनमें कब होगी ! गीकुअमें सस्य-वासस्वय-माववाके प्रजगक्तीको और वृन्दावनमें सस्य-मायूर्य-भाववाके प्रजन्मतोको उद्यक्त साथ भगवद्गुणगान करते समय जैसा आल्हाद अनुभूत हुआ वह मेरे हृदयमें क्व प्रकट होगा!

केवल क्याका समाध्यण करनेवाले भक्तको ऐसी भावना करनी चाहिये. इस तरह यहाँ निरोपका कार्यलक्षण श्रीमहाप्रभने सचित किया है

निरोधके कारणभूत गुणगानको आवश्यकता

कार्यलक्षणको सूचित करनेके बाद श्रीमहाप्रभु निरोधके कारणलक्षणको सूचित करना चाहते हैं.

पूर्वोक्त भावनाओको करते रहनेपर भी हृदयमे भावोका उदय सहसा नहीं है। पाता है महान् भक्तोकी क्रमा होनेपर ही भगवान् ऐसी बया हमपर करते है कि हमारे हृदयमे भाव अकृतित हो पाते हैं. इस बीच आनन्दसन्त्रीह—मुखितम् भगवान् श्रीग्रनाधिपके रूप पुण कीला एवम् नामी का सजीतेन हमें करना चाहिये. इससे भक्तिमार्गपर हमारी यात्रामें हम संबद्धक आंगे वद गाठेंगे.

वर्धप्रभावरण जाजा करते है कि 'लाद्यी भावता कार्या यदा भावाकुरीदय, श्रीमदा-वर्धक्रयमा भवेद भावों त चात्यया....भावो भावतमा दिद्ध इति वाक्तप्रतिमते, तद्वावयरि-निष्ठाता हृदि भावाकुरो भवेद " अत श्रीमदावर्धकरण, श्रीमद्रभा तथा पुष्टित्यके आय-परिक-मृह श्रीम्रजमक्तो की कृषा होनेपर भगवस्कृष्णमाजन वननेका अधिकार प्राप्त होना है

भी चुपनी हुई गरम रोटी और रूलीसूली बासी रोटीके स्वादमें बहुत अन्तर पड जाता है. इसी तरह, लेक्समावकी उत्थानाके पूर्ण भगवदीयोके सुखसे, उनकी इत्यादृष्टिकी रित्तपताके साथ, भगवत्कीतेनका श्रवण जितना मुखद होता है, उतना सीकिक प्रयोजनकी पूर्तिके लिए ठड दोसागये ओइतोइ बैडाकर, भगवत्कपाम प्रवृक्त होनेताले ज्यक्तिके सुक्ती भगवत्कपा मुनना मुलद गही होगा वह तो रूख कीर्तन जगता है. अगवान् गोबिदके गुण- गानमें जैसा सुख श्रीशुकसुनि जेसे निर्ग्रन्य आत्माराम मुनियोजो मिलता है, वैसा उन्हें अपनी ब्रह्मारमैनमको अनुभूतिम भी नहीं मिलता है. अतएव थीशुक्ते-" परिनिष्टितोपि नैर्मुख्य उत्तमस्लोकलीलया गृहीतपेता राज्ये आस्थान यदधीतवान्" (भा. २।१।९) वचनवी व्यास्यामे श्रीमहाप्रभुने निवेचन किया है "आत्मलामसे उत्द्रप्ट कुछ भी नहीं है ऐसे शास्त्रीय तथनोके अनुसार आत्मपर्यवसायी गुणातीत समापिम नित्य स्थित होनेपर भी भागवतके रसकी अनुमृति होनेपर, उसकी अज्ञाङ्गतता-दिव्यता समझमे आनेपर, श्रीतुककी यह समक्षमे आया कि श्रह्ममे कीन होनेवालेको जब समापि−अवस्थाको गरज नही रह जाती, तव ब्रह्मानन्दसे भी अधिक रमप्रद भागवतके कथारसको छोडकर कीन समाधिने चक्करमे पड़े।"

इस भगवद्गुणगानके कारण भन्तके हृदयमे भगवदासक्तिरूप स्यायी भाव, जब भगवद्विरहुवलेशके कारण सापगुक्त हो जाता है, तब हृदयमें छिपे हुए मावारमा भगवान् सदानम्द श्रीष्टच्य कृपायुक्त होकर बाहर प्रकट हो जाते हैं, आलम्बन-विभावके रूपमे

भावारमना हृदयम विश्रजे अथवा भावके आलम्बनारमना बाहर प्रकट हो, भगवान् सर्वत सर्वथा आनन्दमय ही होते हैं इस आनन्दमय परमात्माका मर्वात्मभावके रूपमे प्रकटय उस परमारमाकी परमकुपामयी आनन्दानुमृति है यह क्या मुदुर्लम है भक्तके हृदयमे भावके रूपमें भरा हुआ सेतु, मगवद्गुणगानके श्रवण-कीर्तनके सरित्यवाहसे अहिन्दा भरे आनेपर एक दिन छलक जाता है! इस तरह कि भवतने देह इन्द्रिय प्राण अन्त करण आत्मा तया भन्य भी आरमीय वस्तुओं को यह अपनी अलोकिक रसानुभूतिते व्लावित कर देता है !

अत सदानन्द श्रीकृष्णके द्वारा निरुद्ध अर्थात् पुटिमार्गमें अमीकृत जीवाको चाहिये कि सारी लोकिक आसिनतयोको छोड़कर नेवल भगवान्के गुणगानमं वे तत्रार हो जाय गुणगानने कारण अन्तत सर्वत्र ब्रह्मरूपताकी अनुभृति भवनको अपने देह इन्द्रिय-अन्त करण तथा आरमा से भी होने लोगी प्रपञ्चकी अनुभूति रह ही नहीं जाती तो स्मृति कहासे होगी ? फलस्वरूप प्रपञ्चिसमृति और भगवदासित रूप निरोध सिद्ध ही जाता है

निरोधके वास्तविक स्वरूपके उपवेशक श्रीमहाप्रमु छान्दोग्योपनिषद्में आता है कि देवता देवविद्या और आत्मविद्या का उपदेश ता कर ा कर प्राचनानपुन वाता हु कि दवता दवावधा बार बारानपुष्ठा का उपस्य ता कर सिक्त हैं, पर गति तो जावायें ही दिलला सकते हैं, आवायेंत वद विद्या मिलती हैं शो सकते हैं, पर गति तो जावायें ही दिलला सकते हैं, आवायेंत वह निवास होती है—'ते होचुरवकोसलेया सोम्य बेटमप्र्विश आसमित्या च, आवायेंट सु ते गति वचना" (शहश) है । आवायोंटचेव विद्या विदित्ता साधिष्ट प्रापतीति" (शहश)

भागवत (५।१२।१२) म भी गुरुक्रपाकी महत्ता महत्तादरजोश्रियकके रूपमें प्रविगित हुई है— "रह्मणैतत् तपक्षा न याति न वेज्यवा निययणाद् गृहाङ्कान छन्दता नेव जलागिन त्राप्यायस्थानयाम् वर्गास्यायस्थितः
 तिपेश्यमाणोनुदिन मुमुक्षोमंती सती यष्ट्राति वासुदेवे ?

इससे सिद्ध होता है कि भगवन्मागेंमे आचार्यकी महत्ता असामारण है अतः स्वयम् भगवान्ने भी आजा दी है कि "आचार्य मा विजानीयात् नावमन्येत कोंहिनित् न मत्वेनुद्धमासूचेत सर्वेदेवमयो गृष" (मा. १११९७१७). अर्चात् आचार्यको सासाद भगवदृष ही
समसना चाहिये – मत्वेद्वित्वे आचार्यको देखना आचार्यके साथ असुमाका व्यवहार हैआचार्यके माध्यमसे ही भगवान् अपनी गति व्यक्त करते हैं-"आचार्यनेत्यवपुण स्वर्गति
व्यक्तिण (मा. १११९९१).

निरोधके कारणलक्षणमे यह रामझाया गया था कि इस मूतलपर भवतीके बीच मग-बान्का प्रकट होना करणनिरोध है, अर्थात् भगवान्का भक्तोमें निरुद्ध होजाता है, अर्थात् श्रीमदावार्षजरणका मूतलपर प्रकट होना उनका भक्तोमें निरुद्ध होना ही है, इसे सर्वेतग-स्तोकके चार नामो-"श्रीभागवत्युवार्ष-प्रकारान-पराषण,", "जनशिक्षाकृते कृष्णमन्तित्वहुँ, तथा "गर्वाकृती मनतभानासनत," के अवलोकन करनेपर अच्छी तरह समझा जा सकता हूँ.

श्रीप्रभुवरणने अत्तएव वत्लमाष्ट्रकसे—''पोषायोध तदेने कथमपि मनुजा प्राज्युतु तैव हैनीमुटिब्यंचा च भूमानिजनल्यिहिता देव वेश्यानरेपा" कह कर श्रीमदानार्येचरणके प्राक्रत्यके करणानिरोध होनेती पुल्टि की है. स्वथम श्रीमदानार्येचरणने भी—''अयं तत्त्व विवेचित् नहिं विमु वैश्वानराद्धाक्तते अन्यत्तव विषया मानुपतन् मा व्यास्तत् श्रीपति. दरवाना च कृपावकोकनपट् यस्माततीह मृदा नृदार्य प्रकटीकरीमा" (मुत्तो. ११११) कह कर अपने प्राक्टपको निरोधस्पता ही व्यन्तित की है वहीं करणानिरायक्तता अपने प्राक्टपकी श्रीमहामम् 'अह निषदी' वचनदारा यहा सूचित कर रहे हैं

पुष्टिमार्थीय जीवोको भगवदासिक्त और प्रपन्तिविद्यति में कही कोई बाधा न आ जाये एतदये आपने पृथ्वीपरिक्रमा करके उनके समक्ष स्वयम् भगवस्सेवा तथा भगवस्क्या के अलावा अन्य सभी वस्तुओकी विस्मृतिका उदाहरण स्वाधित किया. इस ब्यापार्रानरोपको ही यहा 'रोभेन' पद द्वारा सूचित करते हैं

इस व्यापारिनिगेषके कारण ही फलनिरोध भी आपके अनुमायीओं में प्रकट हुआ है. इसका सूचन सर्वोत्तमस्तोत्रमें—"साप्तिष्यमान—दत्त-श्रीहरूष्णप्रेमा" द्वारा श्रीप्रमुचरणने भी किया है यही 'निरोपपरेकी' है, जिसे श्रीमहात्रभुने पुष्टिमार्गमें भगवान्के द्वारा निरुद्ध मंग्रिक देवी जीयोके निरोपके किए पारण की हैं—"रोपेन निरुद्ध निरुद्धाना तु रोधाय निरोपदकी गती श्रद्ध है निरोप वर्णवामि".

अपना नातीमें हम देख गये हैं कि राजा-माधी दवेको आपने आगा दी थी--"अब अपने पर जाय सेवा करो, देवी जीव आने सीनको नाम दोजो तुमको निरोध सिद्ध भयो और नी तिहारी समकरेगो ताहको निरोध सिद्ध होयगो! "यदि गही भाव यहा भी स्वीकार तो अन्वय में हामा- "रोपैन निरुद्धी निरोधपद्यी गतो अह निरुद्धाना तु रोधाय ने निरोध घर्णमानी जैसे श्रीमहाममुकी क्षेत्र-क्ष्मामय दिनवर्षा — करणनिरोध तथा व्यावारिरोध-से राजा- मायो दवेको फलनिरोष–प्रपत्थविसमृतिपूर्वक भगवदासक्ति सिद्ध हुई थी, वैसे ही राजा-गायौ देवेके सेवा-कथामय जीवनरी पुष्टिमार्गमें निरुद्ध अनेक जीवोंको प्रपन्तविस्मृति और भगव-दासन्ति का साम होगा मह वरदान श्रीमहाप्रम् इस इलोकमें दे रहे है.

#### तिरोधका स्वरूप

मुन्ति और आध्यमावापत्ति, (अर्घात् सायुग्य और वैकुण्ठादि लोकमें सेवोपयोगीवेह) की प्राप्तिको सुलना में, निरोपकी महत्ता मही है कि वह इस भूतलपर होनेवाली भगवदनुर्भृति है, जोवन्मृक्तिकी तरह.

सायुज्यमुक्तिमें जीवात्मा परमात्मामें लीन हो जाती है. भक्तके हृदयमें किन्तु ऐसे मनोरप नही चल सकते. भगवान् स्वयम् कहते हैं कि "अनिच्छतो गतिमण्वी प्रयुक्ते" (माग शश्य । ३६). अतएव वेषुगीतकी सुवीधिनीम श्रीमहाप्रभुते निरोध और मुक्ति की दुलना: नेत्रवान् व्यक्तिको किसी सुरम्य दर्शनीय स्थल दिखाने और उसे निविड अन्यकारवाले कृपमें बन्द कर देने री की है- "इरमेव इन्द्रियवर्ता कर मोक्षोप नाग्यया मयान्यकारे नियता स्वितः नाक्ष्योः फलं भवेत् एवं मोक्षोपि इन्द्रियादियुक्ताना सर्वेथा नहिं"

इसी तरह आश्वयमावापितिके भी अनेक प्रकार वर्णित हुए हैं. उनमें,बैक्ण्ठादि लोकोमें नूतन सिच्चानन्वासम्बर्धाः दिव्य देह, यदि सेवीपयोगी मिलता हो तो, ऐसे दिव्य देहेल्द्रयासे भगवदाक्षक्ति तो सम्भव है ही,अतः उसे भवत भी स्वीकारसकताहै तात्कालिक आवश्यकता परन्तु भनतको इस भूतलपर इन देहेन्द्रियसि अपने वियतम परमात्माके अनुभूतिकी है.

प्रपत्थविसमृतिपूर्वक भगवदासिक्तसे जीवके सम्पन्न होनेपर यह अनुमृति सम्मव है अन्यथा श्रीहरि जिन्हें विनिर्मुत्त करते हैं, अर्थात् जिन्हें निरुद्ध नहीं करते, वे अवसागरमें मन्त्र हो जाते है-दूब जाते है. यहा इस मृतलपर भगवानुकी आन्तर एकम् बाह्य सयोगानुमृतिके कारण; अथवा सेवा और कथा के कारण अहींनव मीदप्रमोदका अनुवय तो भगवान्क द्वारा निरुद्ध जीव ही कर पाते हैं.

लीकिक रूप-रस-गण्य-स्परी-सब्दोभे आसक्त अर्थात् ससारावेससे दूवित हमारी इन्द्रियो-की दर्शनरति आस्वादनरित आम्राणरित स्पर्शनरित श्रवणरित, या अत्य मी कर्मेन्द्रियोके एवम् अन्त-करणके ब्यापारोमे रतिओ का बहित दो तरहसे हो सकता है या तो उ<sup>न्</sup>हे किसो भी प्रकारके निग्रहरे दिना लोकिक सूद मुखोकी खोजमें निरुतर भटकते रहने दिया जाये, या फिर उनका पूर्णतथा निग्रह करके उन्हें सर्वमा खतम ही कर दिया जाये विषयस्थान मुखकरनेके बजाय. त्रिपयोति स्थामृत करनेकी बात तो समझमे आ सकती है पर नेत्रीको दर्शनरितसे यश्वित करनेमें नेत्रवानुको क्या लाम हो सकता है ? इन्द्रियवृत्तियोका ऐसा दमन या निरोध 'कृतोग' कहुळाता हुं. श्रीमहात्रमु कहते हुं "सर्वेयामेव निरोधने ततार-पिन्छातुदेवहोहो भवत्मेव भगवरसमर्पणे दु तद्ववनेन तदुकामेव कृतमिति न कोपि दोष. सम्मवित" (मुची २।४।१७) इत्त्रियोनी रखात्मक वृत्तियोका दमन उचित नही है. इसी तरह लोकिक विषयोमे इन्द्रियनृत्तियोका दुरुपयोग भी अवित नही है अत इनके दुरुपयोग या अनुपयोग के बजाय कुछ भगवदूपयोग लोज लेनेपर इनका सदुपयोग हो जाता है

सुवोधिनी (३।१४।४६) में श्रीमहाअभूने इसना विस्तृत निरूपण किया है—"प्राणियों में सतरह तरहकी चृतियों होती है दस कमंत्रानेरिद्रयोकी वृतिया, पार अन्त करणकी चृतिया, एक देह सम्बन्धी वृत्ति, एक प्राणसम्बन्धी वृत्ति और एक आस्मसम्बन्धी वृत्ति. इन सभी वृत्तियोंको भागरसम्बन्धी-अगवद्विषयक बनानेसे सर्वभवनसमर्थ-सर्वभावापत अगवान् प्रसन्त होते हैं "

यही 'भूमासुत्र' अथवा 'सर्वातमभाव' कहलाता हैं. 'भूमासम्प्रसादादध्यपदेशात' (११३८) बह्मयूत्रमें यह निरूपण क्रिया गया है कि सभी बृत्तियोते भगवदनुभूति भूमासुत्र है-''यो के भूमा तस्कृष नात्ये सुत्रमस्त्रा', ''यत्र नान्यदश्यति नान्यच्छुणोति नान्यद्विजानाति स गूमा'' (छान्दोत्र अ२३११ और ७१२४११).

अतः इन्द्रियादिकी मुसियोके सर्वया अनुपयोग अथवा लौकिक विषयोमें दुरुषयोग में जनका अहित-अल्प्सुल होता है. मुमा-नृष्दोत्तमः श्रीकृत्यमं उन्हें गोजित करता उनका बास्तिकि सदुर्योग एवम् हित है इसे ही 'अपवित्विस्तिपुर्वक समावदासित' भी कहते हैं यह अस्तता अथवान् किरोप है. समावदास्त्रभयं यह मुख्य किरोप है. पण्य तथय न हो उन्हें भगवान् के गुणों के अवण-स्मरण-कीर्तनम अपना चित्त लगाना चाहिये. मुर्देशी अगवान्ते गुणों में आगित और अपवित्मृति सिद्ध हो जानेषर, न तो साक्षारिक करेलोकी अनुभृति होगी अशिक स्वाप्ति का मगवद्विस्तृत्वे होगी अगवान्ते गुणों स्वाप्ति का मगवद्विस्तृत्वे स्वाप्ति का साम्ययं है

#### केवल गुणकृत निरोध

इस केनलगुणकृत निरोध द्वारा यदि भगवान् मुलदान न करते होते तो उन्हें दबाकुके बजाय कूर हो मानना पडेगा. नयोकि प्रश्विदासम्लके कारण लौकिक मुलोके छूट नानेपर, भगवान् यदि भक्तको भगवस्कारणको प्रक्रियामें मुखदान न करते हो तो, भक्ति हु श्विनतर्वक हो मानो जायेगो, सुलप्तर नहीं परन्तु गुणकृत निरोधसे भी इतनी सामध्ये है कि भक्त सासारिक करेश और भगवद्विदक्तन्य क्रेश, दोगोसे हो उभर सकता है

भागवत (१०।८०।२०) में कहा गया है "अपने दुर्गेय आरतान्यक्रपका मक्तीको गुरुवानुभव करानेके लिए भगवान् अनेक कप धारण करते हैं इन रूपोमे भगवान् अनेवविष लीका भूतलपर प्रकट करते हैं ऐसे भगवच्चरिकते सुख्यागरमे तैरनेवाले मक्त भगवान्के परण-स्वाके बीच निवास करोनाले हस परामहर्ताके कुल्ले प्रविष्ट होनेकी कामनासे निजकुल-परिवारिको छोड देनेपर भी, अपवर्ष या सायुग्यानित नी कामना नहीं करते हैं" यहाँकी सुबोधिनीमें कहा गया है—"यतोवतीर्णस्य कुल्लस्य चरित्रावश्यवणीरि वाहुन आनन्दी जायते येन विचारकाः अपवर्गमपि परमानन्त्रप्रापकं न परिल्यांत कराविद्यति न वाञ्छिति ...
गृहै हि महत्सुषं भवति . सिसद्धं विद्यमानं तदिः परित्यज्ञति. यदि भगवित सहस्रांतेनािष
अगन्त्रसन्देहो भयेत् तिह विद्यमानं को वा रयजेत् ... चरणदरोजेकाथ्या वे हंसारवेग जुले
समूहः नेषां संगापं विश्वच्य व्याहुँ येर्स्तः सह परमानन्त्री बहुषा भोनतथ्य इति मोझापेशसापि
भगवत्कयाभवणरसीपिको निम्मितः." अतः केवल्युण-कृत निरोपको अवस्थानं भी, प्रयञ्चविद्यक्ति कारण न तो सासारिक केवस्यको अनुमृति होती है; और न भगवद्-विरह-जन्य
केवसकी अनुमृति हो होती है, भगवदाविक्तवद्य होती आन्तर सरोगानुभूतिक कारण.

इस गुणकृत निरोधकी प्रारम्भिक अवस्थामे केवल मन वाणी और अवल इन्द्रियोका हो मगवान् मे विनियोग होता है. सकल इन्द्रियोका नहीं. ऐसी स्थितिमे अविधाय इन्द्रिया कभी अपने अपने अविक विद्योगे रही आसिवके कारण प्रपञ्चित्तम् अवया भगवदा- कभी अपने अपने अवल भगवदा- सिक्त में वाषा पहुंचा सकती हैं ! ऐसी सका गुणकृत निरोधके वार्से गहीं करती चाहिये. स्थानिक गुणकृत निरोधके में प्रभावतिक मगवदासिवके एक बार सिख होनेपर, सभी स्थानिक गुणकृत निरोधके आपनानकी इन्द्रियोश आपनिक माण्याय (प्रमुख वार्से माणका माणका स्थानिक कारण एकदू प्रशेष आपनानकी इन्द्रियोश आपनानकी साम वार्मिक स्थानिक कारण एकदू प्रशेष आपनानकी साम वार्मिक स्थानिक कारण स्थानिक स

सर्वविषयोगं भगवान्हे अध्यावकं कारण पुन लोकिक विषयासिकांगे मनके मटक जाने-नी आसका भी नहीं करनी बाहिये नगोंकि उन लोकिक विषयोमे लोकिक-विषयायेन तो विराग ही रहता है. ऐस्तर्व मोर्थ या भी जान वैराग्य बंगे भगवर्थभोंके अक्तमें भी आवेशके विराग ही रहता है. ऐस्तर्व मोर्थ या भी प्रान्त वेराग्य बंगे भगवर्थभोंके अक्तमें भी आवेशके वारण, इन प्रमांकि आवेशके पूर्व भी परमानदरूष भगवान्ते वर्षरूप स्वाधिमाव-भगवद्गिके वारण भी लोकिक विषयोमें विराग स्थित रह सकता है. मर्वास्थानको भी अगवव्यव्यक्ष्य माना गया है, अत सर्वात्ममावरूप भगवद्धमंके कारण भी लीकिक विषयोमें विराग रिवर रह सकता है.

इस विवयंदरायके साथ भगवान्के गुणोके अहाँनस श्रवण-स्मरण-किर्तनके कारण गुणोके माध्यमसे सर्वपुःसहारी श्रीहरिका आन्तर मुसरपर्य बना ही रहता है. अत. दु सी होनेका तो नोई सवाल ही गही उठता.

सर्वारमायको अनुभित्त ज्ञानमार्गमें भी होती है और भनितमार्गमें में भी. ज्ञानमार्गिय सर्वारमभाव सान्तरसारमन होता है, तथा भनितमार्गिय सर्वारमभाव स्वारम स्वारम होता है, तथा भनितमार्गिय सर्वारमभाव से सेवल कारमना बहारिन स्वरम भागारम होता है, ज्ञानमार्गिय सर्वारमभावमें सर्वेष्ठम अन्त करण तथा आरमा से भी मननानन्ती अनुभूति होती हैं सर्वारम अमर्तानिकी सुनीधिनीमें यह वहागा है से भी मननानन्ती अनुभूति होती है, अतएव अमर्तानिकी सुनीधिनीमें यह वहागा है वि सकल हिन्नयोशी अतीत अधोक्षज भगवान्ते सकल हिन्नयोशी विराय तथाना मुनियोने लिए भी दुलैम अनुभव है, जो गोधिकाओको सर्वारमभावके कारण मुलम हुआ (मुखी १०१४।२५-२७). हिक्तयान्वर्गनके श्रवण-समरण-नीतंत्रके कारण पत्त्रचे इस सरस

हरिक्याके श्रवण-कीतंनमं दो सावधानियोक्ती असिसम आवस्यकता है. प्रथम ती यह कि इस हरिक्याकी, स्पर्ध-र्द्ध्या-द्वेषकी हमारी पुष्ट मनोवृत्तियोक्ती सत्युष्ट करनेका माध्यम न नामाया प्रदेश हरिक्याकी उदरश्रिक साध्यम न नामाया प्रदेश हरिक्याकी उदरश्रिक स्थान क्या एक जिल्ला करनेके छोन्न वा माध्यम न हिस्स करनेके छोन्न वा माध्यम अर्थ अन्यया यह हरिक्या महित्मागीम उत्कृष्ट निरोध सिद्ध करनेके विकाल हो आती है- अनास्य अब्द हरिक्या महित्मागीम सदा गुणा ".

अवतारकालमे तो स्वेच्छ्या स्वरूपका प्राकटण होता है. अनवतारकालमे स्वरूपके प्रकट

न होने के कारण स्वरूपहुत निरोध सम्भव है कि नहीं ? यह प्रका विचारणीय हैं
तामसफल-मुकरण (१०१२६१२३) में इस प्रस्तका खुलाता इस सन्दोमें दिया गया है"जानमस्योस्त आविमांवारं मुस्सी आविमांवादेवस्यासित तथा न ज्ञानमस्योस्त्योगः
अन्तु भगवान् स्वरूप्त आर्मियंत, मृतिवदानार्य सर्वेतायरच्येन, द्वावरेच्छाया अविम्यत्यवाद्य अन्तु भगवान् स्वरूप्त आर्मियंत, मृतिवदानार्य सर्वेतायरच्येन, द्वावरेच्छाया अविम्यत्यवाद्य अत आविमांव स्वेच्छ्या मनत्या आनेन वा भगवदवतारातिरिक्तकाले द्वापेन हेतुः अव-तारदाया तुन तथी प्रयोजन्वस्य वर्षाकाले जल सर्वन प्रकामिति न कूपनदीनामनुष्योग सक्तीयः" अर्थात् भगवदाविमांवके लिए ज्ञान या मृतित की आवदयकता है अवतारकालमें तो भगवान स्वेच्छ्या स्वत्वत्व समीके समक्ष प्रस्त हो जाते है अत उस सम्य ज्ञान-भिक्त अनावस्यक हो जाते हैं. एतावता अनवतारकाल में उन्हें अनुप्योगी नही मान लेना चाहिये

सर्वनिर्णय-निवन्ध (का. २२८-२२९) में भगवानुके भक्तिमार्गीय आविर्भावकी प्रतिमा दिललायी गयी है: (१) साकारबहाबादके सिद्धान्तके अनुसार बस्तुमात्रके स्नुहारमक होनेसे भगवन्मूर्तिके भगवदारमक होनेमे किसी प्रकारके सन्देहकी आवश्यकता नहीं है. (२)मिक्तका बीज भगवदनुषह ही होता है. अत भक्तके हृदयभे किसी विरोध मगवन्मूर्तिके प्रति छगाव पैदा होता हो तो उसका बीज, उस मूर्तिरूपद्वारा भक्तोद्धारके, भगवान्के सक्लमे निहित होता है (३) भक्तके मस्तिमार्गीय मायनामय सकत्यके कारण भी अक्तके रोज्य-स्वरूपकी "भगवानुके एक विशेष-व्यक्तिगत अवतार" के रूपमे मान्य करना चाहिये

ब्रह्म ब्यापक मी है और साकार मी. अतएव भगवन्मूर्तिको मायिक अथवा विसको एकाग्र बननेका एक उपकरण माननेकी सीति वाल्लम सिद्धान्तसे विषरीत है "वे यथा मा प्रपदन्ते तान् तसेन भजाम्यहम्" (गीता ) वचनके अनुसार मूजिम साझाद् प्रजाधिपकी सच्चे हृदयसे मावना करनेपर सचमुच ही प्रजाविषका उस इतमे प्राकटण होता है.

भगवानुके इस कुषामय सकल्प और भक्तके भावनामय सकल्प के वलसे प्रकट हुरिमूर्ति-का प्यान अपने हृदयम, भवनको अध्य समी रूपोको मूलाकर, सदा-निरन्तर बनाये रखना चाहिये. यह भगवान्के स्वरूपमे अन्त करणका निरोध है इसी तरह इसी स्वरूपके नेत्रीत दरीन तथा स्पर्शीन्द्रपति स्पर्शन के लिए आहुरता होनी चाहिंगे. हाचीको इत स्वरूपकी सेवा के लिए उद्यत रखना चाहिये पैरोको इस स्वरूपके दर्शनार्थ या मजनार्थ दोडनेको उद्यत रखना चाहिये कानीते मगवद्गुणगान सुनते समय, वे गुण, इसी मगवत्यरूपके गुण हैं, ऐसी मावना करनी चाहिये वाणीमें कीर्तन, इस स्वस्पके रूपसीटर्यका गुणनामुर्यका और . लीलालावण्य का करना चाहिये.

असमिपत अप्त वस्त्र पुष्प गन्ध आदिका त्याग पहले हो सिद्धान्तरहस्यमे-''असमिपत-वस्तूना तस्माद वर्जनमावरेत्" द्वारा समझा दिया गया है. अत पुनवन्ति अनावश्यव है

यहा यह अवधेय है कि इन्द्रिया तीन तरह की होती हैं (१) जिनका साक्षात् मण्ड-द्विनियोग शक्य हो। यथा नेत्र त्याचा कर्ण वाणी हस्त घरण और अन्त करण (२) कुछ इन्द्रि-योका विषय भावस्वरूपको साधात् नही बनाया जा सकता है जैने रसना और नासिका अत इन्हें मनवात्रसावरूप अन्त तथा गन्भ के ग्रहणके प्रतमे वीक्षित करना चाहिये (३)पूर्णेक्त दीनो प्रकारकी इन्द्रियोंके व्यापार महणात्मक होते है विसर्जनात्मक नही अस उनका विषय साक्षात् मगवत्स्वरूप अयदा या स्वरूपसम्बन्धी प्रसादी अप्र-गन्धको वनाया जा सकता है, पर पायु और उपस्य इतिद्रयोका व्यापार प्रहणात्मक न होकर विसर्वनात्मक होता है वत इनका चिनियोग कवमपि साक्षात् भावस्त्वस्य या तस्यन्यन्यो प्रवासीके ग्रहण से इत्यन्ति है किरसी पायुसे महाभाष्यमाने हारा धुन्न देहुनी भावस्थियोगी बनाया जा ्राच प्रदेश है । स्वरणा पार्ट्स प्रश्लाकारण अपने पुरुष प्रदेश गामरावस्थामा वर्गाया जा सकता है इसी तरह कृष्णसेवाम सहस्रोगी छन्ततीके जन्मके लिए जरस्यका भी जरसीय सम्भव

इस तरह जिस इन्द्रियका, साक्षात् अथवा परम्परया भी भगवत्स्वरूपमे विनियोग अथवा है-- "पूत्रे कृष्णप्रिये रति " प्राचनकार्योप उपयोग दिलाग्यी न देता हो, उसका निरवयेन अच्छो तरह निग्रह करना चाहिये. इस नियमके पालनसे अनवतारकालमे भी गुण-स्वरूप-उभयकृत निरोध शक्य वन जाता है

भक्तको भगवत्सेका तथा भगवत्कया के द्वारा प्रपष्टचित्रसृति और भगवदासक्ति सिंखें हो जाती हैं

निरोधकी सिद्धि साधनावस्थाकी अन्तिम अविधि है कोई भी साधन योडशप्रत्यमे वर्णित अध्यासरपञ्चासर-मन्त्र (या अन्यक वर्णित मन्त्र-" हा हु कृष्ण मुखारिक-विवरहार्ग्न" भी) कम्यकृत निरोधसे अर्थात कृष्ण-गेदाकथा-मय जीवनसे परतर-ज्वकृष्ट साधन नहीं हैं न इस योडशयन्यमे वर्णित प्रतृत्वान्दक या कृष्णात्रय जेसे स्तव (या अध्यक्ष भी वर्णित सर्वोत्तम आदि सतोत्र भी) इस निरोधसे परतर-ज्वकृष्ट साधन हैं, माध्य निवस्य आदि अप्योगि वर्णित अनेकिय स्वानियामें या सर्वेनिर्णय आदि प्रत्योगि स्वानिय स्

इत निरोधसे परतार यदि कुछ है तो वह है आगे रोबाफलमे वर्णित होनेवाला अलीकिक सामर्प्य रूप फल, जो इस निरोधका प्रयोजन है परन्तु जसे तो "क्लिनरीघ' ही पुन कहा" जाता है

निरोधल्क्षण ग्रन्थका प्रस्तुत सस्करण, वि स १९७३ मे प्रकाशित सस्करणका ऑफ-सेट् ऑसिखारा पुनर्वृतित रूप है, इसमे दिये परिशिष्टोको हमने यथोषित कममे पुनर्योतिव निया है पूर्वसस्करणके प्रकाशक से गोस्वामोत्री १००८ श्रीजीवनलाल्जी सहाराज (पार-वन्दर) सम्पादक ये श्रीकृष्णस्य जुलसीदास तेलीवाला तथा श्रीयोराजलाल प्रजदास सांकल्या इन सभी महानुवाबोका हम हार्दिक कृतजताके साथ स्मरण करते हैं

### ग्रन्थसङ्ग्रहपरिचयः **।**

#### ----

 सर्वा मुद्रितरीका अन्यपुष्तकृत च च्या भीमत्राचार्यमकरित निरोधकक्षण मुद्रितमस्त्रामि ।
 तत्र विवसाता पाठमेत्रा छोक्कममेदाश निज्ञासिभिविवरणेषु मुद्रितेषु प्रष्टव्या । मृहमाप्रस्य पुक्तकृत्य वक्कमक्रेलिजहरूकितसम्बर्ध्य, प्राय शुद्ध मार्चीनं च ।

३ चाचाश्रीगोपेताङ्गणिवरणस्य पुख्यमध्यस्यप्रकरम् । तथ पुष्ककृद्य प॰ गङ्गणारुहत लिखितसम्हरसम्, एक माचीन विन्तु सहस्य, अन्याय स्तन, प्राय शुद्धः । हृतीय शुद्ध नृतम च श्रीवसुआलालामाः । चार्यभाय शुद्धः श्राचीन च रा॰ तनसुष्करामसकाशादुपरूचम् । प्रधम श्रीजीवस्तालामाः, शुद्धः दिक्षणसुत च ।

३ श्रीविहुतेसारमजधीवलुमकृतदीकाया पुसकद्वयमुप्रजन्मम् । एक प॰ गहुजालसमहस्यम्, अन्यत् श्रीव्रजारनानाम् । प्रथम धार्चान प्राय शुद्ध, द्वितीय नूतन, परम्तु कचित् शोधितम् ।

भ चतुर्थं मुद्दित स्वाच्यान श्रीवक्षामाम्, श्रीतोञ्जलनायामाः, । शुर्वदिनाणस्य पञ्च प्रकाणम् । पट्टामि । एक यन मद्दूर्णस्थम् एमा । दित्तीय क्षण्यले समझ्याम्, । शुर्वीय श्रीजीवनशास्त्राम्, । चतुर्ये मुद्दित्यमोत्त्रासिशीनिरुद्धान् । त्रेक्षानिशिक्षेत्रस्थानिय स्वयं प्रद्यम् । प्रमा मुन्दर् सात्रः माणित्त्रस्यम् मी ए इत्येतेन माणितम् । इत् सृत्यमञ्जूत् च । श्रीजीवनस्वाचानां स्वस्त नृत्यन् । मार ह्युत्य, । श्रक्तारिनेत्रसम्बद्धान् । माणितम् । व्यक्ताः । भाष्यम् मार क्ष्यत् । भाष्यम् । मार क्ष्यान् । मार्यान् मार्याः मार्याः । स्वस्ताः । भाष्यम् । मार्याः मार्याः मार्याः स्वस्ताः । भाष्यम् । मार्याः । मार्याः मार्याः मार्याः मार्याः । मार्याः मार्याः । मार्याः मार्याः । मार्यः । मार

द पद्मम श्रीपुरुपोचमानाम् । अथापि यद पुरुकांनि मिलितानि । एक योगिशीतोपेशाणी द्वावादीर्सिक्तिराणणुदा गुद्र मार्थान च, प॰ गहुआकामहरूमम् । द्वितीय गोलागिशीनुर्सिद स्वावत्वनप्रधीनायेन्यकालानाम् । इदागिमार्थाने मार्य ग्रुद्धम् । श्रीपेन गोलागिशीन् निवासनाव्यानाम्, नृतन, प्राय गुद्धम् । प्राप् गोलागिनीश्रीकृष्णिश्रपाति प्रदत्तम्, प्राय गुद्धम् । पद्धम् कासीयः श्रीगिरियरलीमहराताशियतामकृष्णमहरूस्, गुजाती अधिपतिनद्वरहानेन सहर्षे प्रदत्तम् । पद

पह श्रीवगराजामा । एमदियाणांककोव पुनकसमामित्रपळ्यात् । कुमापि दश्क मिलति । अस्य एक पुत्रक वरस्या सुलिकाशीमित्रपाणा मा दृश्काराहे उपक्रयत् । तत् वराव्यामेशामिति स्थाना मा दृश्काराहे उपक्रयत् । तत् वराव्यामेशामिति श्रीकृष्णिविषानि एक वर्षेवप्रसाकीतवष्ट दृशार अस्थातकामः विषेत्रा । प्रवृद्धित् प्रताकामानि विषयान्ति । अस्य प्रवृद्धिता । अस्य प्रवृद्धित ।

हुक्यर्टी थेवी शितुवनदाय' इथ्वेवी महत्युग्रहति । स् वस् वे वेश्ववहर एव व पी प्य. श्री इवार, गोसामि भीगोवर्गकाशामा, कर्याणनाधिया, गोसामिधीयहास्वाशामा । माध्यत्वाधिया, गोसामिधीयहास्वाशामा । माध्यत्वाधिया, गोसामिधीयहास्वाशामा । गोसामिधीयहास्वाशामिधीयहास्वाशामिधीयहास्वाशामा । गोसामिधीयहास्वाशामा । गोसामिधीयहास्वाशामिधीयहास्वाशामिधीयहास्वाशामा । गोसामिधीयहास्वाशामा । गोसामिधीयहासिधीयहास्वाशामा । गोसामिधीयहास्वाशामा । गोसामिधीयहास्वाशामा । गोसामिधीयहास्वाशामिधीयहास्वाशास्वाशास्वाशास्वाशास्वाशास्वाशास्वाशास

### विवरणकृता परिचय ।

- १ तत्रादी शीमद्रकुभाषार्थमकदित निरोपलक्षण पहित्रप्रमुख समुग्रते । स्त्रीपानुम्रहाय भाषार्थितामकदीकृतमिति । भाषार्याणां प्रातुर्भावत् १५६५ वर्षे वेत्रकृष्ण प्रवादृश्या रिवागरे । तेषां चरिमादिक नु सामद्रामिकवातीतितु मसिद्धमिति मेह विसर । गोडगामयेण्यम निरोपलक्षण सम्म प्रवादालक्ष्यो अन्ते ।
- २ मयम मुद्रिन विवरण शावाधीगोधेशानाम् । इसे श्रीगोषेणाः श्रीमप्रभुचाणाना सप्तम पुत्रशीजनत्त्रपामाना सुनव । पोडसमधीपति यहुगतेषा डीका दरपन्ते। ताकृतसेवाफलदिष्यणी त्वपु नैवास्मामि प्रकृतिता। भाद्रपर्कृष्णप्रमाणी १६५२ वर्षे प्रातुर्भुता ।
- ३ दिवीच विदाण भीभिक्व ता मक्षीनहमानाम् । एवं श्रीमुख्युचरणयमायुव भीतृत्वामावक्ष्युची स्ववा विभूषणय भागुव वर्षे कार्तिकृष्टलाहाइस्य मादुर्भूता । नवस्ति च्यामावक्ष्युची स्ववा विभूषणय । भागुव वर्षे कार्तिकृष्टलाहाइस्य मादुर्भूता । नवस्ति च्यामावक्ष्युच्या प्रकृष्ट्या । नवस्ति च्यामावक्ष्युच्या प्रकृष्ट्या माद्र्यम्या स्वामीच युक्तम् क्यामिरकृष्टव वर्ष्य् । त्र्य भीतिकृष्टरायाम् भागित्वकृष्टमा नवस्त्रविष्यामी स्ववासी वरते । एवाद्यक्ष्य भीमावक्ष्यामिक्ष्याम् । स्वाप्यक्रोपरि स्वाप्यक्षयाम् । स्वयुक्तियाम् भीतिकृष्टमावक्षयाम् । स्वयुक्तियाम् । स्वयुक्तियाम् । स्वयुक्तियाम् । स्वयुक्तियाम् । स्वयुक्तियामावक्षयाम् विवासम्य प्रवृत्तिमावक्षयाम् ।

श्रीविहरूराय — श्रीविहरूत श्रीपिरिपानी श्रीवरूमश्री १७२ श्रीप्रारहेसशी श्रीप्रारहेसशी

एतेन सेवाफ्टप्यावधानस्य प्रणेतारोपि श्रीरमुनाधनस्य इस्तुमीयते । इसमस्क प्रभीसु सोपिनीलेक्सापि प्रणतास्य प्रपेति प्रतिशाति । विरोष तु प्रष्टिभक्तिमुचाया सरमयपंत्र नयमातिः प्रपातनम् निजासुमिनमीन दश्यम् ।

 मृतीय व्याल्यान श्रीमद्रशिभवचरणानाम् । श्रीहरिराया कृति मस्तिदा हि ते । श्रीमद्राञ्च चारणद्वितीययमारश्रीगोति द्रायप्रयेष्ठप्रवश्रीकस्याणरायाणां व्यवस्तृत्व भाद्रपद्रकृतणप्रज्ञान्यां १६७० वर्षे आदुर्भुता । एवां प्रवासम्बन्धवर्तस्कारण्यु श्रीषिद्वष्टेचराणां चतुर्वश्राष्टि श्रीषष्ट्री श्रीगोङ्ग्रस्थापेतिः प्रतिदेखे कृतः । श्रीहरिरायाणामसय्याता स्हम्मन्या १५पन्ते । सम्प्रदाये प्रसिद्धानि शिक्षापत्रा व्यति ने आदुर्मानितानि । श्रीमद्यारियनयण्यवस्ये तु क्षुद्वयुष्टिमानीयं कठासम्ब स्वासान्त्रः हवान निग्रह सत्त्वनगण सरस भक्तिनिष्टननासुमहार्थ विराजते ।

५ चतुर्थं न्यारयान श्रीवलुभानाम्। इद श्यारयान श्रीमहोतुन्छनाधानासिति वे चिद्रदन्ति । शाव्रेषु प्रसक्दये श्रीयलभक्रतमिति लिखितम् । अन्यस्थितादर्शस्ये विमणि नाम नास्ति । श्रीगोनुरुनाधा उत्तरकार आवत्रपुरातात स्वायम् । अस्यानावात्रप्राप्तः स्वति । सार्वात्रप्राप्तः सार्वे सार्वे सार्वे सार्वे सार् मस्तिद्वासु सहस्रदीकासु श्रीसदिहुकेश्वरम्भुवरणान् स्वितृत्वरण्येन श्रारमे सार्व्यक्रित, अथवारते त्रवेव स्वर्तेत । अस्तिन् निरोचळक्षणविवरणे यदापि सीमामभुवरणा नमस्तृताः, संयापि सामान्यतः, तथय स्तराता । आसन् नारायञ्चनावयण चर्चा आनाम् युच्या ननस्त्वा, ताचा नारायः न न तु स्वितृत्वाणलेन । श्रत प्रव कचितान्देद । श्रीमहोक्टश्नायास्तु श्रीमहिक्टश्वरम्युचणार्या चतुर्यस्वय सार्गसीर्यग्रह्मस्वयः १६०८ वर्षे सादुर्यता । योषहण्यत्वरायो १९०० वर्षे सिर्दि सत्ता । श्रीमाप्रमुचरणञालेतु इमे अतिमसिद्धा । विद्यारीनौ सन्यासपारिकदम् मुस्मर्दैन हत्वा मोगलराजबहागिर च बशीक्रल स्वमार्गरक्षा पुर्तरेव कृता । सर्वा कण्डे माला च तरेव सुरक्षिता काराज्यकारात् व नवाहत्व स्वातात्वा दूराव देखा । तत्व वर्ण्य शाहा व वर्षा व्यवस्थात्वा क्षात्वा व स्वातात्वा देश सरास्त्रपारकेर्ते व धीसदावार्षपारकदित्वीमासागवतसुचीपित्या विदेशपारादर्वेष कृत , सरतेवा श्रीसुचीमिनीप्रवर्वका इति नामापि प्रसिद्धम् । सामदाविकवार्तादीना प्रकटीक्वीरोपि ते एव । स्व सम्प्रदायस्य प्रचारार्थं प्रवद्धार्थं च गर्जरभिरनेकबार स्वचरणनलिनरजोभिने पवित्रीकृता । दक्षिणे त्रमञ्जापने अचाराय मध्यय च पुजर्दाकारणायार स्वयंत्रणाठनातास्या राज्यस्य प्रयुक्तास्य स्वयंत्रास्य स्वयंत्रास्य प्रययसम्बद्धाने स्वयंत्रास्य स्वयंत्रास्य स्वयंत्रास्य स्वयंत्राम् कृष्यस्य स्वयंत्रास्य स्वयंत्रास्य स्वयंत्र वर्ते ता । दक्षिणाया भिंताः दुरावदास्य वेरेतः कृतः । ताकीतवासित्रः च मस्ति । असिर्योजसम्बद्धाने स्वान्तस्य स्वयंत्रास्य स्वयंत्रस्य विहत्य तेषा नयतानेवर्गाभवन्ति । अक्त्याणभट्टकतकहोते श्रीगोपाळदासकृतमाळामसगे प तेषा चरित्रारिक सुबिस्तुत, विशेषज्ञिशासुभिक्तत्रेयायलोकनीयम् ।

६ पञ्चम ब्याल्यान श्रीपुरुपोत्तमानाम् । श्रीमदाचार्यतः पुरुपाणनया सप्तमी सत्या विभूप यन्तो भाइपद्शुक्रदशम्यामेकादश्या वा १७२४ वा १७१४ वा वर्षे प्रोद्धता । तेपा विवरण शा पत्या भारपराष्ट्रहरूराध्याकारस्या वा उरुष वा विश्व शेषा वा साहरता । तथा विवयण वा स्वाधीरेसा इष्ट्राव्योकारेसीर साहरासीर । विश्वेषण तेसा वास्त्रहरूपा साहरास्त्रहण्या साहरास्त्रहण्या साहरास्त्रहण्या प्रकारकार्या वृतीयाको दृष्ट्या । याद्याच्या बाहासान्तरः वा तेषा चरिप्राविकसस्मामित्राः प्रवेषण्या साहरास्त्रहण्या साह्यायरीहारा द्वारा सुनिय तेषा निरोधकक्षणविवरण साह्यायरीहारा द्वारास्त्रहण्या स्वाध्यायरीहारा द्वारास्त्रहण्या स्वाध्यायरीहारा द्वारास्त्रहण्या स्वाध्यायरीहारा द्वारास्त्रहण्या स्वाध्यायरीहारा द्वारास्त्रहण्या स्वाध्यायरीहरा द्वारास्त्रहण्या स्वाध्यायरीहरा स्वाध्यायर स्वाध्यायरीहरा द्वारास्त्रहण्या स्वाध्यायरीहरा स्वाध्यायरीहर स्वाध्यायरीहर स्वाध्यायर स्वाध्यायर स्वाध्यायरीहर स्वा

७ पष्ट व्याप्यान श्रीर्यामरुमुतश्रीवजराजानाम् । इसे श्रीवजराजा मापरुणद्वितीयार्या १६८२ वर्षे मादुर्भुता । श्रीमद्मशुलरणश्रीविद्वरोशामुतीयकुमारश्रीमद्वारकृष्णानाः प्रपोत्रा दशदि गन्तविजयिगोस्वामिश्रीमञ्हरपोत्तमानां विदृष्यचरणा । अधुना सुरतिपुरमञ्जूर्वेन् श्रीबालकृष्णप्रस् गोकुळे श्रीमहारकपिश्वममोदसर्ग विरामित्तवम् । स्वामहेण तस्वरूप स्विरसि श्रीवनराजे सुरतिपुरे सेवितम् । अत्र भिरोवळक्षणव्यात्वमने मानज्याणे श्रीवनराजेतस्य स्वरूपमेव निरीभागात्वेत वुराज्य र तेषा । त्रा सीमदालकृष्णमञ्जा सुरतिग्रेरे श्रीपुरुषोत्तमाना सृष्टि विराजितवान् । स पुर्वकाम्। तेषा रोषिषा श्रीमदालकृष्णमञ्जा सुरतिग्रेरे श्रीपुरुषोत्तमाना सृष्टि विराजितवान् । स पुर्व श्रीमदालकृष्णमञ्जनद्वत्रकोत्सक्षत्वान् श्रीकनराज्ञानां विराले श्रपुता विराजते । श्रीपुरपोत्तमा स्वित व्यवस्य भीवमरात स्ववसमणि गणयन्ति । श्रीमणस्याना प्रत्या भावपूर्ण बहुव दृश्यन्ते । कारपुर्व्ययन कामानात व्यवसाय प्रयास । आस्तराताता अत्या आवपूरा वह करणार सीताहरतराणी स्वामीताहर्का कार्य औरपुर्वासामात्रा प्रवस्त्रीह्ना । साहर्काकेस्य सोवी ह्यासाहर्पावसाम् प्रवस्त्रीत्य । साहर्पावसाहर्पावसामात्रीय प्रवृत्ता व्यावसाहर्पावसामात्रीय प्रवृत्ता व्यावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्पावसाहर्

| केपाछित् महानुमाधामां      |                   |                         |               |                         |                 |
|----------------------------|-------------------|-------------------------|---------------|-------------------------|-----------------|
| सदा सर्पि सोपकार स्वीर     | हत्य सुद्रयिष्याभ | : १ प्रार्थयामदे ।      | च विद्वासः घ  | सदेवां प्रार्थना ।      | रुपयास्त्रीहरूप |
| सम्प्रदायोद्यति कर्तुमुचता | भविष्यन्वीति      | । कोटामामस्य            | गरुशास्त्रितः | <u>धुतमेशस्मामिर्यर</u> | इ श्रीमधुराषी-  |
| शमन्दिरसँग्रहे निरोधछक     |                   |                         |               |                         |                 |
| मन्दनानाम् । प्रयक्षे इति  | पे नासामिखदि      | <b>वरणद्वयमुप</b> रुद्ध | म् । अतस्यसं  | प्रहमन्न कर्तुं वया     | मशका इति ।      |
|                            |                   |                         |               |                         |                 |

वामनजयन्ती १९७३. } सुम्बई. } मूलचन्द्र तेलीवालाः धेर्यलाल सांकलीयाः ॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥

श्रीगोपीजनवह्नभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## निरोधलक्षणम् ।

यच दुःखं यद्योदाया नन्दादीनां च गोकुले । गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्यान्मम कचित् ॥ १ ॥ गोकले गोपिकानों ते सर्वेषां व्रजवासिनाम । यत्सुखं समभूत् तन्मे भगवान् किं विधास्यति ॥ २ ॥ उद्ध्यागमने जात उत्सवः समहान यथा । वृन्दायने गोकुले या तथा में मनसि कचित ॥ ३॥ महतां कृपया यावद्भगवान् दययिष्यति । ताबदानन्दसन्दोहः कीर्थमानः सुखाय हि ॥ ४ ॥ महतां क्रपया यद्वत कीर्तनं खलदं सदा। न तथा होकिकानां तं स्लिग्धभोजनस्थावत ॥ ५ ॥ गुणगाने सुखावासिगीविन्दस्य प्रजायते । यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि क्रुलोन्यतः ॥ ६॥ क्षिद्यमानान् जनान् दष्टा कृपायुक्तो यदा भवेत । तदा सर्व सदानन्दं हृदिस्थं निर्गतं चहिः॥ ७॥ सर्वीनन्दमयस्थापि कृपानन्दः सदर्रुभः। हृद्दतः खगुणान् श्रुत्वा पूर्णः श्लावयते जनान् ॥ ८॥ तमात् मर्वे परिखज्य निरुद्धैः सर्वेदा गुणाः। सदानन्दपरेगेंचाः मधिदानन्दना तेनः॥ ९॥

१ पी पाट । २ चनि पाट । ३ सदानन्दमयस्यापीदि पाट । ४ स्वर इति पाट ।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि ते'॥ १०॥ दृरिणा ये विनिर्भक्तास्ते मग्ना भवसागरे। ये निरुद्धास्त एयात्र मोदमायान्यहर्निज्ञम् ॥ ११ ॥ संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वे । क्रप्णस्य सर्वेवस्तनि भेम्न ईशस्य योजयेत् ॥ १२॥ गुणेप्याविष्टचित्तानां सर्वदा ग्रुखेरिणः। संसारविरहक्केशी न स्यातां हरिवत्सुखम् ॥ १३ ॥ तदा भवेदपालुल्वमन्यथा कुरता मता। बाधशङ्कापि नास्त्वत्र तदध्यासोपि सिध्यति ॥ १४ ॥ भगवदर्भसामध्यदिरागो विषये स्थिरः। गुणैईरिसुखस्पैशीन्न दृःखं भाति कर्हिचित्॥ १५॥ एवं ज्ञात्वा ज्ञानमार्गाटर्क्यों हॅरियर्णने । अमत्सरेरस्त्रवधेश्च वर्णनीयाः सदा ग्रुणाः ॥ १६ ॥ हरिमृतिः सदा ध्येया संकल्पादपि तत्र हि। दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कतिगती सदा ॥ १७॥ अवर्ण कीर्तेनं स्पष्टं पत्रे ऋष्णप्रिये रतिः । पायोर्भेलांशत्यागेन शेपर्भावं तनौ नपेत ॥ १८॥ यस्य वा भगवत्कार्यं पदा स्पष्टं न दृश्यते । तदा विनिग्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः॥ १९॥ नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः । मातः परतरा विद्या तीर्थे नातः परात्परम् ॥ २० ॥ इति श्रीमद्वस्त्रभाचार्यचरणप्रकटितं निरोधलक्षणम् समाधम ।

९ तमिति पाठ । २ भृत्रि द्वादश योजयेदिति पाठ । ३ हरे मुख्यस्पर्धाविति पाठ । ४ अस्पर्धभिति पाठ । ५ गुणवर्णने दक्षि पाठ । ६. ह्वेष्टमिति पाठ । ७ वायोदिति पाठ । ८ दोवभागमिति पाठ ।

#### श्रीकरणाय नमः।

## श्रीगोपीजनवछभाय नमः।

श्रीमटाचार्यचरणकमळेभ्यो नमः।

# निरोधलक्षणम् ।

# चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृत्तिसमेतम् ।

श्रीमद्भागवतसुबोधिन्यामन्येषु च स्त्रप्रन्थेषु निरोधस्य निगद्यमानत्वात् तमाचक्षाणाः तदवश्यंमावस्त्रचकं मनोरथस्त्ररूपमाहः ।

यच दुः खं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले।

गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्थान्मम कचित्॥ १॥

गोपिकानां स्थित्यन्तेन सर्वो कृष्टता स्रेष्टतमता च सचितेति ज्ञेयम् । स्यादिति प्रार्थनायां ठिक् । कचिदिति दुर्ठभलम् । तथा च बहिराविर्भृतो भगवान् मातृचरणादीनां विरहानुमवजननार्यं यदा मधुर्तं गतस्तदा यद्विरहात्मकं दुःस्वं समजनि तद्ववैदिलयें।।१॥

विप्रयोगदशायां तादशरसिकानुभवसाक्षिकान्तरसुखविषयकं मनोरथमाहुः ।

गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां व्रजवासिनाम्।

यत्त्रुखं समभूत् तन्में भगवान् कि विधास्यति ॥ २ ॥

<del>र</del>िवति प्रवेवदेव । यद्यपि नास्त्यत्र संशयम्त्रथापीष्टतमस्यार्थस्य सिद्धौ सन्देहा-स्पदताया लोकेऽपि दुर्निवारत्वान् किसुत सर्वसाधनाप्राप्यसाखिलप्रमाणागोचरस्वेति बिभावनीयसः । ननु विहाय सर्वप्रसिद्धं संयोगसुखं कथमान्तरामिरुाप इति चेत् । न । आन्तरस महाफलवादस्यामवस्यायामसेवोचितत्वादुत्कृष्टसंयोगसुखस च विजातीयवदाः-साध्यत्वादितिदिक् ॥ २ ॥

अघ 'सर्वेन्द्रियसुखास्वादो यत्रास्तीत्समिमन्यते । तत्त्राप्तीच्छां ससङ्गल्पासुत्कण्ठां कवयो विद्व'रितिलक्षणलक्षितोरकलिकाजनकोत्सवविपयकमाहः ।

उद्भवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा।

इन्दावने गोकुले वा तथा में मनसि फिसत्॥ ३॥

यदा भगवदुक्तं वाचिकमादायोद्धवः समागतस्तदा जातो यथ वृन्दाचने रास-क्रीडायां भगवदन्तर्थानानन्तरमानिर्भेते सति जातो यो ना गोक्कले जात इत्यर्थः । सर्वेपामि प्रत्येकं विज्ञातीयोत्किलिकाजनकत्वेन स्प्रहणीयस्वात् सर्वविषयकं स इति ध्येयम् ॥ ३ ॥

अवान्तरभेदविशिष्टान्तरविपयकमाहः । महतां क्रपया यावद्भगवान् द्ययिष्यति । ताबदानन्दसन्दोहः कीर्खमानः सुखाय हि ॥ ४॥

'अस्मिन्मार्गे स्वामिन्य एव गुरव' इतिश्रीश्रमुचरणोक्तिरनुसन्वेया । तथा च महत्पदवाच्यास्ता एवेति तादशगुरूणामनकम्पयेत्याशयः । स्त्रखायेति । सुखजनकः सादिलर्थः । सुखसमूहरूपो भगवान् यद्यक्षीठाविशिष्टः कीर्खते तत्तलीठासहितो ह्या विर्भूतः सञ्चन्तरानन्दमनुभावयतीत्याश्चयः ॥ ४ ॥

इदानीं विजातीयकीर्तनविषयकं तमाहः । महतां कृपया यद्वत् कीर्तनं सुख्दं सदा ।

न तथा लौकिकानां त लिग्धभोजनरूक्षवत ॥ ५ ॥

स्वामिनीनां कृपया हृदि स्फरितस्य भगवतो यत्कीर्तनं तदेव सर्वदा मनसि सुखं स्यात्, न तु जीकिकानां विद्वितकीर्तनीषदेषुणां कुपयेख्यं । एषां मर्यादास्वतीरुष्टैः पुरायमेकात् । तत्कृपास्कृतिकपीर्तनस्य विद्वितकीर्तनस्य च तात्तस्येन सुराजनकत्वे स्टान्त-माहुः स्विन्येति । रूक्षपदेन कुक्षगोजन्य् । तथा च क्रियमोजनक्त्रसमोजनकोत्तात्व्येन सुखजनकत्वं यथा तथा तत्कीर्तनयोरपीतिभावः । एवत्र महत्क्रपया स्फुरितस्यैव कीर्तनं मे हृदि सुखजनकं भवत्वित्यं मनोरथ इति ध्येयम् ॥ ५ ॥

नतु मर्यादामागीयविद्वितकीर्तेनेपि अश्चपुरुकादीनां सत्त्वात् कयमत्रैवाग्रह इत्या-शंकाभासस्य समाधानमाहुः ।

गुणगाने सुखावासिगाँविन्दस्य प्रजायते ।

यथा तथा द्वाकादीनां नैवात्मनि कुलोन्यतः ॥ ६ ॥

गोचिन्दस्य गोगोकुठपतेरनन्यगोकुठस्वामिन इति यावत्। गुणगाने कियमाणे यथा आनन्दो भवति तथा विरक्तानां महामावापन्नानां झुकादीनामपि आत्मनि न भवति, किमुतान्यत्रेलर्थः ॥ ६ ॥

एवं निरोधसाधनीभूतभावनिषयकं निरोधानदयंमानसूचकं मनोरयमुक्तेवानी तादशमनोरयनिषयोगृते दु स्ते जायमाने कदाचित् कृपया आन्तर सुखमिष प्रयच्छति तदाहुः।

हिहदयमानान् जनान् दक्षा कृषायुक्तो यदा अयेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्यं निर्मतं यहिः॥७॥

भवदिति देहरीदीपन्यापेनोभयनाप्यन्वेति । यदा कृपातुर्भनेत् तदा निरहदुःसा-तुमवितृहृद्यस्तितं सदानन्द मगप्रत्मारूपं सर्थं सर्वादीन मायोदाटनेन अयोगोठके यद्भियत कियिरकाठं हदय एव यद्भिराविभवदित्वर्थः ॥ ७ ॥

नत 'शृण्वन्ति गायन्ति गृणन्त्यभीक्षणवः स्मरन्ति नन्दन्ती'त्यादिमयीदामार्गीय-श्रवणादिभिरप्यानन्दो भगवदाविभीवश्र भवेतामेव तत्कोयमाग्रहो दुःखानुभव इत्यार्शक्याहः।

सदानम्दमयस्वापि कृपानम्दः सुदुर्लभः । हृद्गतः सगुणान् श्रुत्वा पूर्णः स्नवयते जनान् ॥ ८ ॥

हुंगे विना कृपानन्दो नेलाशयः । तर्हि गुणगानस किं फलमत आहुः हृद्धतन इति । स्वग्रणश्रवणेन क्रपया पूर्णः सन् स्वरूपानन्देनाष्ट्रतान् करोतीत्यर्थः । यथा धाद्य-रमणे रासकीडायां विरहातुमवानन्तरं 'जयित तेथिकं जन्मने'त्यादिना कृते गुणगाने कृतया पूर्णः सन् स्वरूपानन्दं प्रायच्छत् , तथात्राप्यान्तररमणे संकलप्रतिभातो भगवान् भजनानन्दस कथन ठेशं ददातीलाशयः । 'यद्यपि गतिस्मितप्रेक्षण'त्यत्र गुणगानं नोक्त-मान्तररमणे, तथापि बाह्यसमणानन्तरमन्त्रधानै विनापि गुणगानं आन्तरमास्ताम्, परन्त साधनदश्चायामेतच्छरीराविष्ठन्नात्मनीयमेव सरिणिरिति ध्येयम् । नतु विकल्लास्मास्थ्य-नाशकान्तररमणसम्पादनं भगवतो नोषितमिति चेत् , न । त्रिश्रवोगसीवोद्धोपकािस्त्रान् नतस्मिल्यिकतराखास्थ्यविकलस्योजनकमेव । तथा चोक्तं श्रीमद्रज्दलबृष्टेन श्रीगोपी-जानकारिक र्यापनी रुव्यमने प्रणष्टे तिबन्तयान्यत्रिमृतो न वेदे<sup>1</sup>ति । तमा च किंघित्कालिकोऽयमाविमीलो निर्धनस्यात्पकालिकधनलाभ इच मक्तस्य सङ्कलपत्रतिमाते मगवत्सक्ते संयोगरसस्यादुलाभः । ततन्तदनवाहरिषिकतममस्वास्थ्यं विकटतं च मवतीति ध्येयम् ॥ ८॥

एवं कृपोद्रेकजनकगुणगानमावदयकमित्याहुः । तसात सर्व परित्यज्य निरुद्धेः सर्वदा गुणाः। सदानन्दपरैगेयाः सचिदानन्दना खतः॥ ९॥

निरुद्धैः पुष्टिमार्गायेः सदानन्दपरैः श्रीकृष्णमात्रनिष्ठान्तःकरणेः एवकृती स्रतोऽनमिलपितापि सचिदानन्दना स्कृतीत्वर्धः । तथा च गुणगानं तु कृषोद्रेस-अननार्थमेवेर्षे तु स्थन एव भवतीति भावः ॥ ९ ॥

-नन्तीदशाठौकिकप्रकारे किं प्रमाणमित्याशक्य स्वानुभवमेव प्रमाणमाहुः ।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः । निरुद्धानां तु रोषाय निरोधं वर्णयामि तम् ॥ १० ॥

निरुद्धः प्रष्टिमार्गीयोऽहं रोधेन भवनानन्दातिरिक्तयायस्फ्लेम्यो निवृत्त्या निरोध-स्वरुक्त अध्यातास्य स्वरूप विकास प्राप्त प्राप्त विकास व पद्ची निरोधाधिकरणता प्राप्तः सन् निकद्धानां बुष्टिमार्गावाणं रोधाय रोपसिद्धीः यद्धिकरणतामदं प्राप्ततं निरोधं वत्रयामीलर्थः । ते इति पाठं कमरि वश्वमाणयाङ्गा-बन्तमभिमुखीकृत्य ते तुम्यं कथयामीत्यन्ययः ।

नन निरोधस्य भगवताये सम्पादियिष्यमाणत्यान्निरुद्धानामिति नचः कथं सङ्गच्छत इति चेत्, न । भगवतो विषयाव्यभिचारिण्यामेषविषयरूपानन्ददित्सायां सम्प्रदान-त्वेन निपयीमूले पुष्टिजीने सिद्धवत्कारेण निरुद्धपद्मयोगे न काचिद्ध्यनुपपत्तिरिति ध्येयम्। नतु कोयं रोध, को वा निरोध इति चेत्, उच्यते । छोकवेदसमाधिभाषाप्रसिद्धपशु-पुत्रादिपुरपोत्तमसासुज्यान्तयात्रप्रलेभ्यो निवृत्ती रोषः, रोषपूर्विकालोपाधिकप्रियत्या-निवन्ननी मगवन्मात्रोपाधिकप्रियत्वनिवन्यमा भगवत्यरता निरोषः । रोषे मजनानन्दाति-रिक्तयानःफलनिरपेक्षता, निरोधे तु खात्मनोषि निरपेक्षता, यतो भगवान् खार्थं न प्रियः, किन्तु स्वारमापि भगवदर्थमेय त्रियो, भगवानपि भगवस्वेनैवेखयमेव नितरां रोधो र खात्मनोपि निवृत्ति । तथा च रोधनिरोधयोरय भेदः। इत्य च 'न वा रे पुत्रस्य कामाय ुर प्रियो भवत्यात्मनस्तु कामाय पुत्र प्रियो भवती तिश्रतेः सर्वनात्मीपाधिकमेव प्रियतम्, तस्त्रिन-र्यनेत च प्रयुक्तिः, अत्र सु स्तात्मन्तो भगवतव्य प्रियस्ये भगवानेनोपाधि-रिति भगनन्मात्रोपाधिनियन्धनेव भगवद्विपयिणी प्रवृत्तिर्भजनानन्ददिस्सानिषयीभूते जीवे पूर्व रोव सम्पाद भगवता निरोध सम्पाद्यत इति भाव । नन्न निरोधो भगवतः क्रीडा, पूर (19 समाध अपवता ।तराभ सम्भावत इति गान । गुरु ।तराभ गणका नणका नणका नणका तराभित स्वयादनगिर मगवती विशिष्टकीडायामेव तराभित स्वयादिक्यत इति दिख् । तिर्हे रोपस्य मगवदेकसम्पादके रोघसिद्धके श्रीमदाचार्यकर्तृक निरोधवर्णन कुनोषदुक्यत इति चेत्, न । 'नमामि हृदये शेपे स्वाकश्वापान्यवाद्यत'सिरसुक्तं'भिरोधवद्या गत' इत्सुक्तेधानयरतमन्तःकरणे श्रीमद्रोपी-जनतुस्भो भगवान् रममाणन्तिष्ठति । तथा चान्त करणस्थो भगवानेवाचार्याणामानन-सरोजेन प्रष्टिजीयानामक्तलक्षणकरोयसिद्धवर्थ निरोध वर्णयामीति वदतीति ध्येयम् । उक्तश्रेरयमृतोर्थ श्रीमदाचार्यचरणेर्दशमस्कन्धस प्रथमाध्याय'स्रौतन्निश्चम्य भृगुनन्दन साउपादम् । वैवासिकः सभगपानथ विष्णुरात'मित्यस्य श्लोकस्य विवरणे 'भगवता सहितः तदन्त स्थितो भगनानेवोत्तर प्रयच्छती'खनेन सभगनानितिपदन्याख्यानेन 'वाण्या यदा तदा स्वाप्य प्रादुर्भृत चकार हे'ति सर्वोत्तमे श्रीमस्त्रसुचरणोक्तर्भगवन्मरातारविन्द्रमेव श्रीमदाचार्या इति तदीयरिवरतमाकलनीयमिति दिक् । इत्य च भगवानेव निरोधवर्णनेन निरोधम्य मर्वोत्कृष्टन्तेन ज्ञानमुत्पाधोक्तफलेम्यो निवर्तयतीति मगवत्सम्बाद्धत्व रोधस्प्रेति सर्व सुम्यम् । वम्नुतस्तु यदन साधन यस फल तत्मर्गं वरणेकलम्यत्वाद्वरावदेकसाध्य-मंत्रति क्रिमेभिरमत्तर्केरिति भाग्यत्रक्रितिभावनीयम् । निरुद्धानां त्यिति तशस्यादन्यार्थ न वर्णयामीनि भाष ।। १०॥

> नतु हुनः सर्गार्थं न निरूप्यतं इसाहाहायामाहुः । एरिणा ये विनिर्मुक्तास्ते मग्ना भवसागरे । ये निन्दाम्न एवात्र मोदमायान्त्यएर्निज्ञम् ॥ ११ ॥

सर्वेदु खहर्रापि येडन्यितपरेग्यो तिमोच्य खसरूपिटप्यत्रो न कृताखेपा मन्द-भाग्यानामर्थे कथ निरूपणीवसिति भाग । यद्यपि तेषा मार्गान्तरेण यस्किथिदपि फल जायताम्, तथाप्येतद्तिरिक्तपरेषु सामान्य उद्घिरेत श्रीमदाचार्यचरणानामत एव भवसागर मन्ना इत्युचिरेतराम् । श्रीमद्रागवतेषि 'सर्गापवर्गनरकेष्यपि तुत्यार्थदर्शन' इति ॥ ११ ॥

भावनासायनीमृता माधनतापन्ननिरोधपदवाच्या भावनामाह । संसारावेशदृष्टानामिन्द्रियाणां हिताय वै।

कृष्णस्य सर्वेयस्तृनि भन्न ईशस्य योजयत् ॥ १२ ॥

रूपरसादितन्मात्रासु पर्यवसप्तरवाद् दुष्टाना चक्षूरसनादिज्ञानीहिद्रयाणा नि-पिद्धनानानियाजनकाना क्मेन्द्रियाणा तत्तदोपनिरसनपूर्वक तत्तरकठसिद्ध्ये सदानन्दस्य त्रकृतास्य वार्याः । वार्याः व सर्वोन् इत्रादीन् पदार्थान् तत्तदिन्द्रिययोग्यान् योजयेदित्तर्थे । नन्यनवस्तमन्तरङ्ग भक्तेर्भवनानस्य भगवतस्य त्रनोपपुक्ताः सर्वे पदार्थोः कयः योजपितु शक्या इसाः शक्तर्भवनमानस्य भगवतस्य त्रनोपपुक्ताः सर्वे पदार्थाः कर्यायोजपितु शक्या इसाः श्रद्धायामाहु भृष्टा इति । ईदास्य मर्वेसमर्थस्य भृष्टाः बहुत्वात् । तथा च सुगपद-चुन्तराज्य हुन पुरास्त्र प्रमाणकार हिता था । योजनप्रकारस्त्यप्रे नेकेषु स्थलेषु मायोद्धाटनेनाविभवति भगवति सर्वमुपपयत इति भाव । योजनप्रकारस्त्यप्रे वक्ष्यते ॥ १२ ॥

नु मनोमात्रयोजनेन निःप्रत्यूहं ब्रह्मरूपं रूपरसादिविषयवैराग्य-जनकम्बिदितद् स्त्रं निहाय क्यानेबिवयकारे प्रवृत्तिकार्यवेतियक्कानिरासाय ज्ञानमार्गे यससम्बद्धाः स्त्रं गुण्यर्गेकसः निनिडान्छन्ननीकया गन्छनोऽनाशासमानधीतसदाग-तिस्पर्श इव मध्येमार्गमिदमवान्तर फलमिलाहु ।

गुणेप्यायिष्टचित्तानां सर्वेदा मुरवैरिणः।

संसारविरहर्केशी न स्तातां हरियत्सुखम् ॥ १३ ॥

संसारस्य विररो लौकिकपियवियोगजन्य दुख क्षेत्रो रोगादिजन्यो ह्यवंपि न भवेतामित्सर्थ । न हि क्षार फूपपानीय पित्रत पामरस्थापि पानकपानसम्पत्ती स्वरुपानस्यात् ग्वरुपानस्य ग्वरुपानस्य ग्वरुपानस्य गुजानस्य स्वरुपानस्य तुमनसम्यो च ससारिनस्य इति भाव । इरिवदिति । सक्स्पानन्दो यो भगवतानुमूचते स एवानेनेति भाव ॥ १३ ॥

\_ -नतु गुणमात्रनिष्ठया कुत एव करोतीत्याश्रङ्कायामाह ।

तदा भवेदयालुरवमन्यथा भूरता मता। वाधशङ्कापि नास्त्रत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति ॥ १४ ॥

यदि गुणभात्रनिष्ठपेव न कुर्यात्तदा ऋरता मता । दयालुत्व न स्रात् । तथा च

निसर्गदयाळ भगवस्सरूपं कथमन्यथा भवेदिलन्यथा फ्रुरतेलस्यार्थः । इत्यं च सर्वती वलवती सन्यथानुपपत्तिरितियुक्तिरुक्तेति भावः । एवं ज्ञानमार्गोपास्येऽव्यक्ते मनीन योजनेन यत्फलं जायते तदत्र गुणमात्रे मनोयोजनेनेति ध्येयम् । निः प्रस्यूहमिलात्राहुः वाघेति । देशकालादिसापेक्षसाधनसाध्यफले हि कालादिकृतप्रतिवन्धशहा स्माद्यं तु भगवरजुमहातिरिक्तसर्वसाधनरहित इति न तच्छद्वेति भावः । ब्रह्मेत्यबाहुः तदिति । तद्भ्यासोऽक्षरात्मता । यद्यपि नेयमिष्टा तथापि गुणगानेन संसारावेशनाशे सति खखरूपस्फूर्तिरनाशास्त्रमानापि निसर्गादेव जायते, यतो जीवस्य मूळमक्षरं ब्रबेति ध्येयम् । तथा चोक्त सिद्धान्तमुक्तावल्या विवृतौ ब्रह्मयोधनमित्यस्य व्याख्यायां तथापि वस्तुस्त्रभावाद्भवत इति ॥ १४ ॥

रूपेलबाहुः। भगवद्दमसामध्यादिरागी विषये स्थिरः। गुणैईरिसुखस्पर्शान दुःखं भाति कहिंचित्॥ १५॥

ज्ञानमार्गे 'मात्रास्पर्शोस्त्व'तियान्येन यत्नपूर्वक्रमनित्यत्वादिभावनेन वलान्निर्वेदः, अतोऽिसरश्च भवति, प्रकृते तु तन्मनस्करवादिसिद्ध्यानवरतमानन्दमात्रकरपादमुखोन दरत्वादिभगवद्धमेस्फूर्ला सर्वत्र मनश्रक्षुरादीनां रागात् प्रवृत्तेः कदथ्येषु विषयेषु जायमानो विरागः स्थिर एव भवतीत्वर्यः । अविविद्यतेत्वत्राहुः गुणैरिति । सर्वेदुःवहर्तुः वित्तुखं तस्य सर्शादीपत्तम्बन्धमात्रादित्वर्थः । तथा च सर्वादोन तदनुमवस्य भगवतो विजातीयवयु सम्पादनेन करिष्यमाणस्यादय स्पर्शमात्रमेवोक्तमिति ध्येयम् ॥ १५ ॥

उपसंहरन्ति ।

एवं ज्ञात्वा ज्ञानमार्गादुत्कर्पा हरिवर्णने । अमत्सरैरलुञ्चैश्च वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १६ ॥

जन्मर्पी गुणेति पाठे ज्ञानमार्गाहुणवर्णने उल्क्रपीऽक्षि एवं ज्ञात्वैसन्वयः । अमस्सरितिति । एतन्मार्गीयमगबद्रतेषु द्वेपरहितैस्तेपामनवरतमेतद्वावावेशेन मात्रास्त्रकः भगवदात्मकत्वात् स द्वेषो भगवत्पर्यवसावी भवतीताशयः । अत्कुडधैरिति । ससीवं-विधमगवदीयत्वख्यापनेनोदरदरीमपूरयद्भिरित्सर्थः ॥ १६ ॥

त्रासिक्षसम्बद्धाः प्रस्तुतमिन्द्रिययोजनप्रकारगाद्धः । हरिमृतिः सदा ध्येया संकल्पादपि तत्र हि । दर्शनं स्पर्धनं स्वेद्धं तथा कृतिगती सदा ॥ १७ ॥ अवर्ण कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णप्रिये रतिः। पायोर्भेलांशवागेन शेपमांचं तनी नयेत्॥ १८॥

१ मगबद्धका अन्देवरहिनेसिन पाठ । १ हप्तक्ष - वि पाठ. । १ होपभावमिलाचि पाठा ।

गुरुषं तु विजातीयवपुःसाध्यमिति तदसम्मवात् सङ्कशादिषि दर्शनादि सर्व भावयेदिल्यः । अत्रा'शृष्वतां फट्टमिलेतह्वाष्यायां 'मगवता सह संठापो दर्शनं मिलितस च । आस्रेपः सेवनं चापि स्पर्शयापि तयाविषः ॥ अपरागृतपानं च भोगो रोमोद्गमस्रथा । तत्कृतितानां श्रवणमामाणं चापि सर्वतः ॥ तदन्तिकगतिर्नित्समेवं तुद्भावनं सदे'लेतसवैमनुसन्धेयम् । स्पर्धानं स्पष्टमिति पाठे अनेव लोके प्रकटमाधि-देविकसुत्तमं 'कामाल्यं सुखसुकुछं कृष्णो संते न चापर' इत्यतुसन्धेयम् । पुत्र इति । राजान्य जातारा अवअञ्चल होता उच्च नार राजानार । उत्र शाः । सङ्कलाजातलात् सङ्कल्पल पुत्रे कामे इलक्षेः । अत एव भगवानमी'तिशोकविवरणे 'कामितामहं मन उत्पादितवा'नित्यनेन कामितामहत्वमुक्तं मनस इति ध्येयम् । नन्वत्र काम आधामरप्रसिद्धो प्राद्धोऽन्यो वेलाशक्रायामाहुः कृष्ण इति । अलैकिक इसर्यः । उक्तं 'चात्मारामोऽप्यरीरय'दिसेतह्याख्यायां 'िकवा सर्वापि सैवान परं कामो रूपयः । उक्त पारमार्थः प्रतिति प्रयम् । रतिस्ति । अठौकिकं तमुद्राव्य सर्घे-न विवत र इति श्रीमदाचार्यचरणैसित प्रयम् । रतिस्ति । अठौकिकं तमुद्राव्य सर्घे-विशेषो भावनीय इत्यर्थः । नन्बिन्द्रियेषु पायोरिष सत्त्वात् तत्य का गतिरित्वाग्रह्मया-राजाः वारापात्र वृद्धानः सार्वे १८०० । १८०० वर्षाः वारापात्रवस्थानः माहुः पायोरिति । मठाश्चरमामानैकप्रयोजनकस्योपरोधजदुः सनिवर्तकस्य सुखाजन-ाषुः चन्त्रास्य , न्यायस्यानस्यानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स कस्यास द्रोपमार्च गौणलं प्रापयेदिसर्यः । तथा चाकिव्यत्करत्याद्व्यर्थमेवेति भावः । वायुनिति पाठे अजामरण्यं नयतीतिवत् स्पष्ट एवान्वयः ॥ १७ ॥ १८ ॥

तर्हि स्त्रीपुमनयनिशेषयोः का गतिरित्याशङ्कायामाहः ।

यस्य वा भगवत्कार्यं यदा स्पष्टं न दृश्यते ।

तदा विनिग्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः॥ १९॥

चिनिग्रहस्तिरस्त्रारोऽनगणनेति यानत् । तथा च यथास्त्र्यादीनि मठानि च तथानुपयोगात् पुमनयवन्त्रिथ इति तस्त्र निग्रह इति मानः । चेति निकत्पादेकशास्तुप-योग इति ध्येयम् ॥ १९ ॥

एवं निरोधमुक्त्वा खानुपदिशन्ति ।

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः ।

नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम् ॥ २० ॥

मस्त्रो मननीयो नित्तरा गोपनीयथ । स्तयो मगवलसादहेतुः । विद्या काम्य-मानवावदर्थसाधनम् । तीर्थे प्रतिवन्धकीमृत्दुरितिनिचयनिरसनपूर्वेकं तत्प्राप्तिसम्पादकः भागधेयोद्दोचकमित्यर्थः ॥ २० ॥

इतिश्रीविङ्ग्लेखरुपशुचरणात्मजश्रीघनइयामतनपश्रीगोपेद्यागोखामि-बिरचिता निरोधलक्षणविष्टतिः समाप्ता ॥

श्रीरूप्णाय नम ।

श्रीगोपीजनवहुभाय नमः ।

श्रीमदाचार्यचरणकमछेभ्यो नमः ।

# निरोधलक्षणम्।

## श्रीविद्वलेशात्मजश्रीवरुभकृतनिरोधलक्षणविद्वतिसमेतम् ।

देयासु प्रार्थित मह्ममनुरूपफलद्वयम् । व्यामेन च समासेन फलन्यसता खयम् ॥ १॥

निरोधकक्षणिति बन्धनाम । निरोधस्य कक्षण कक्ष्यत अनेन ताहरामिति करण ब्युत्सत्तिरत । तथा च कक्षणित्रस्पणेन निरोधजापकित्यर्थ । तत्र कक्षणि द्विषमम्, स्वरूपकक्षण कार्यकक्षणि चेति । तत्र सन्दर्भव्यथा यथा 'सत्य ज्ञानमनन्त व्रवे'ित । कार्यकक्षण यथा 'जन्मायस्य यत' इति । तत्र सन्दर्भकक्षण दशमरक्रन्थे चहुधा निरू-पित्तिति कार्यकक्षणान्यत्रोध्यन्ते यचेत्यादिना ।

यच दुःखं यद्गोदाया नन्दादीनां च गोकुले।

गोपिकानां तु पद् दु खं तद् दु ख स्थान्मम कचित्॥ १॥

नन्दादीनां खेल्यादिपदेन उपनन्दाद्य । चक्राएण अन्तरक्षगोषा । तथा च चक्रोदिया नन्दस्य उपनन्दादीनामन्तरक्षगोषाना च चहु स्त्रं येन पूर्वोक्तयणा दिवा धनममने भगविक्त्तनन्तरक्षगोषाना च रात्रे गुण्याना तहु रात्र । चक्रारात् पूर्वोक्ताना चतुर्णा झुल डोल्डात्मवरूप निरोषलकृष मगवदासक्तिकायिनस्य । तोषकृतगुण गानसासिक्तवर्षत्वमधादशाध्यापकारिकास स्कुटम् । अन्येषु लक्षणेष्यन्यसानिषकारात् स्वपर्त्वनेत सानि निरूपयन्ति गोपिकानां दिवति । 'निन्दुई रोत चासरा निल्यतेक इ च च निरोषकार्यम् । इद तु क्षिणमा सात्, अन्यस्य तु सर्वया दुक्षमेषेवस्य । अन्यस्यापुरुषे सुग्रन्द्र । चक्राराक्षे इदमपि ट्रु ए निरोषकार्यनिति समुष्य ॥ १॥

सुपारूप निरोधलक्षणमाहु मोकुले इति ।

गोकुल गोपिकानां च सर्वेषां वजवासिनाम्।

यत्तर्युषं समभूत् तन्मे भगवान् कि विभास्यति ॥ २ ॥ गोपिनामां वकारेण अन्तर्यकृताना यस्यतः पूर्वदश्रसुभगस्तम् । सम्बन-वामिषदेन अन्तरस्यास उत्पन्ते । पुक्षिणदः परोक्षमदायः । तेषा च यस्युतमसन्त रक्रलीलादर्शनरूपं सममृत् तदपि निरोपलक्षणम् । अन्यशायोग्यमतो भगवान् मे किं विपासतीत्पाश्रंसेत्यभैः । अत एव अष्टकान्ते विद्वलपदामिषेय मय्येवेत्येवकार उक्तः ॥२॥

आसन्तिकविरहातुगवरूपं मुख्यं छक्षणमाहुः उद्भवागमनेति ।

उद्भवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा।

बृन्दावने गोऊले वा तथा में मनसि कचित्॥३॥

उत्सय आत्यन्तिकविरहातुमवरूपः । एतस्य गुल्यकठत्वसिद्धान्तात् सुमहा-नित्युक्तम् । अयमुत्सवो गोपिकानां नन्दादीनां च अमरगीतप्रसङ्गे अध्यायद्वयेनोक्त इति वृन्दाचने गोकुले वेस्युक्तम्। अब अन्यसानधिकार इति मे मनसि स्यादिति उक्तम्। हुर्टमत्वस्थापनाय फचिरिति । एतेषु सार्धमाक्यनेन पूर्व 'यब' इल्पेनोक्ते हुम्बसुर्से अन्येनापि मक्तेन मिय सादिति आशास इति स्चितम् । तथा च यशोदाया नन्दसीप-नृत्दादीनामन्तरक्षगोपानां च द्वाखसुर्धानि निरोधलक्षणानि भक्तेन स्वपरत्वेनाशासानि । गोपिकानां दुः।यसुखे, अन्तरह्मोपीनां अन्तर्शहगतानामन्तरह्मदातीनां सुत्रम्, सर्वेपा-मात्यन्तिकविरहानुमवश्च । इमानि निरोधहक्षणानि खरूपतो व्रेयानि, न तु खपरत्वे-नाशासानि, तत्रानिधकारादित्युक्तम् । भगवान् कृपया सम्पादयेवेदस्तु, स्वयं नाशासा-नीत्यर्थः ॥ ३ ॥

स्वपत्लेन आशासस्य पूर्वोक्तस्यपि फलस्य दुर्छमलेन तत्तिद्विपर्यन्तं क्षेत्राभागायानान्तरं निरोषफलमाहुः महत्तामिति । चिरकालसाध्यदवात्। -

महतां कृपया यावङ्गमान् दपयिष्यति । तायदानन्दसन्दोहः कीर्लमानः सुखाय हि ॥ ४॥

सहतामत्रवागुरूणां खामिनीनां कृपया भगवान् यावद्ययिष्यिति पूर्वश्लोकार्योक्तं फलं सम्पादविष्यति नायत् कीर्द्यमान आमन्दसन्दोहो भगवान् सुखाय भवति । गुणगानवं सुखं निरोधसायान्तरफलमिल्पर्थः ॥ ४ ॥

मुख्यफळस्य स्नामिनीकृपासाप्यत्वमुक्त्वा अवान्तरफळमप्यत्र तत्कृपासाध्यमेव

ज्ञेयमित्याद्वः महतामिति ।

महतां कृपया यहस्त्रीतेनं सुखदं सदा । न तथा छौकिकानां सु स्निग्धभोजनस्थायत्॥ ५॥

ठौकिकानां छोजे प्रसिद्धानां नारदशुकादीनां कृषया जातं कीर्तनम्, तथा स्वामिनीक्रपया सज्ञातकीर्तनप्रकारकप्रखद् नेसर्पः। तत्र हेतुं द्रष्टान्तेन स्पष्टपन्ति स्विन्धे-जानगाष्ट्राच्या प्रजापकारामा । अस्ति । स्थामिनीकृतया अन्तर्भगवस्थाकस्थात् ति । स्विष्यमोजनं रूक्षमोजनं च तद्वदित्सर्थः । स्थामिनीकृतया अन्तर्भगवस्थाकस्थात्

श्रीविङ्गलेश्वरम्भुचरणप्रकदितलामिन्मप्रकीयन्यासीत्र ।

कीर्तनस्य द्विग्धमोजनतुत्यत्वम् । अन्यत्र तु मानसा मृतैः कत्वितत्वेन वस्तुतः प्राकट्या-भाषात् कीर्तनस्य रक्षमोजनतुत्यत्वम् । महत्तामित्यस्य कीर्त्यमानेनाप्यन्यसः। तत्कृतं कीर्तनं न त्वन्येनोपनियद्धमित्यर्थः । मुख्यफलप्राप्तिपर्यन्तं गुणगानं कर्तव्यमित्युक्तम् ॥५॥

तत्र कर्मणापि तावत्पर्यन्तं कममुक्तिप्रकारेण खर्गादिसुखावाप्तिसिद्धौ किमर्थ

गुणगानाग्रह इत्याशक्षाहः गुणगाने इति ।

गुणगाने सुखावासिगीविन्दस्य प्रजायते । यथा तथा ग्रुकादीनां नैवात्मनि क्रतोऽन्यतः ॥ ६ ॥

गोविन्दस्य गुणगाने यस्रकारिका सुस्ताचासिस्तस्त्रकारिका सुखावासिः भूकादीमां सिद्धज्ञानानां तत्रापि आत्मिनि आत्मविचारदशायामपि न जायते, तर्हि अन्यतः कर्मभ्यः कुतः सादित्यर्थः । अत एव 'परिनिष्ठितोऽपि नैर्गण्य' इत्यादि वाक्यानि ॥ ६ ॥

तत्कृतकीर्तने विशेषमाहुः क्टिइयमानानितिद्वयेन ।

हिहरममानान् जनान् द्या कृषायुक्तो यदा भवेत् । तदा सर्वं सदानन्दं हृदिस्यं निर्गतं बहिः ॥ ७ ॥ सदानन्दमयस्थापि कृषानन्दः सुदुर्हभः । हृद्दतः सरुणान् शुन्या पूर्णः प्रावयते जनान् ॥ ८ ॥

सदानन्दं सदूप आनन्दो यसिन् ताद्यं सदर्भ हिन्द्यमानान् जुमान् दृष्ट्रा पदा कृपायुक्तो पवेत् तदा बिहीनैमेतं भवति, स कृपानन्दस्तु सुदुर्छभाः। कृमणा ज्ञानेन वा न भवति, किन्तु क्षेत्रेनैय भवति, अतस्तयेस्तर्यः। सदानन्दस्स बहिनिः भागतं विद्युष्यन्ति हृद्धान् इति । तत्तवृद्धिः भागतान् स्वापान् स्वापान्य स् सदानन्दस्य वहिनिर्गमनमित्यर्थः ॥ ७.८ ॥

रपष्टीकर्तुमुपसंहरन्ति तस्मादिति ।

तसात् सर्वे परिखज्य निरुद्धैः सर्वदा गुणाः।

सदानन्दपरेगेंयाः सचिदानन्दता ततः ॥ ९॥

सर्वे कर्मद्रामादिपपासं परित्यत्र्य निरूद्धेभेकेः सह सदानन्द्परैः कर्गुभिः ग्रुणा गेयाः। एतस फलस अवान्तरलं साथवन्ति सचिदानन्द्वेति। तत्तो ग्रुणपानार् सचिदानन्द्ता भवति, थल्लोकिकग्रराधारया परमफले सन्द्रपयोग्यता भवतीत्रर्थः। स्वतः इति पाठे गुणगानस्वभावादेव भवतीत्वर्थः ॥ ९ ॥

नुतु यैः सह ग्रणा गेयास्ते निरुद्धाः कथं ज्ञेया इत्याशक्का तदिमिज्ञापकं कथया-मीत्याहुः अहमिति ।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः।

निरुद्धानां त रोधाय निरोधं वर्णयामि ते ॥ १०॥

रोधेन निरोधपूर्वावस्थापन्नेन भावविशेषेण अहं निरुद्धः निरोधस पदधीं गार्ग पूर्वोक्तमुख्यफलपर्यन्तं गतः प्राप्तः । अतो गोपिकार्ना खिलादिनोक्तफले इव अभि-ज्ञापककथने मम न प्रयोजनम् , किन्तु अन्यार्थं कथयामीत्याशयेन कश्चित्तंपकमिमुखी-कूलाडुः ते इति । तव् निरुद्धानां सम्बन्धि यो रोपसदर्थं लथि तादशमाविद्धिर्थ-- पुरास प्रमुख्या अनुसार के अनुसार कराव स्थापन स मिल्लयर । निरोधं वर्णायामि अनिज्ञापककथनेन कथयामीलर्थः ॥ १० ॥

विविच्य कथनाय व्यावर्त्यानामपि अभिज्ञापकमाहुः ।

हरिणा ये विनिर्धक्तास्ते मग्ना भवसागरे ।

ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायान्त्यहर्निशम् ॥ ११ ॥

सर्वेदुःखद्द्रशिप ये विनिर्मुक्तास्ते भवसागरे मग्ना इति व्यावर्सानामि-ज्ञापक्युक्तम् । निरुद्धानामभिज्ञापकमाहुः चे इति। अन्त्र ग्रुणमानादौ इसर्यः। यथा सर्वज्ञ-ज्यान्य प्रमाणका प्रभाव प्रभाव क्षाप्त का प्रभाव क्षाप्त का प्रभाव का प्रभाव का प्रभाव का प्रभाव का प्रभाव का प त्यमलौक्तिकं तेजश्र हाने निदर्शनम्, तथा गुणगानादी मोदी निरोधे निदर्शनम् । एवं निदर्शनेन निरुद्धान् ज्ञाल्या तैः सह ग्रुणमानं 'यव' इत्यर्थनोक्तफलिद्धिपर्यन्तं कर्तव्यम् । फलप्राध्यनन्तरं तु तत्त्वमानप्राधमेव सर्वं मविप्यतीति न तत्र कथनपिक्षेति मावः ॥१२॥

गतु परमद्यालुर्गगवान कथं कांबिजीवान सुझति थेन ते भवसागरे मझा भवन्तीत्साश्चम् पर्मिग्राहकप्रमाणसिद्धमेतदिति आहुः गुणेर्टिबतिसार्थेन ।

गुणेप्वाविष्टचिन्नानां सर्वेदा मुरवैरिणः । उन-नात्रचाराताः स्वयः उरवरः । संसारविरहक्केशौ न स्वातां हरिवत्सुखम् ॥ १२ ॥ तदा भवेदयाछत्वमन्यथा ऋरता मता।

समाधानं तु निवन्धे 'आत्मसप्टेर्न वैपम्य'निसनेनोक्तमत्र ज्ञेयम् । येन संसारक्षेशो समाधान हु निवस्य आत्मधान प्रभव गत्मवामाणमा स्वयम्। यन सप्ताहित्रहा भगविद्रादृक्केशथ निवर्तेते, हरेरिव सुखं च भवित, तादशारणावशी यदा भवित तिरा भगविद्रादृक्केशथ निवर्तेते, हरेरिव सुखं च भवित, तादशारणावशी यदा भवित्तानी भगवितो द्वाञ्जलं भवेत् । एतावरक्तव्यर्थनं श्रासा मिकमार्गीयव्यामवे भगवतः श्रुरता तेषां मृक्तिमार्गीयेषु द्वाञ्जलं भवित्तिसर्थः। अन्यया मिकमार्गीयव्यामवे भगवतः श्रुरता तेषां नाकनाभाषत्र समाद्वार नामास्या समा स्वन्तीलयीः । कर्ममार्गे पुनरावृत्तिकयनात् संसारे मोचनम्, येन ते भवसागरे समा स्वन्तीलयीः । कर्ममार्गे पुनरावृत्तिकयनात् संसारे माचनम्, यन त अवसागर नमा चनासाजाः जनामा उत्पर्धकानमास् स्वार मजनम् । ज्ञानमानिषे 'ज्ञानिनानिष चेतांसी'ति याच्यात् तया । इदं निचन्ये द्वितीय-प्रकरणान्ते व्यवस्थापितम् । इदं सर्वे प्रमाणसिन्धनेवेति मनेत्सुनन्द् र्मृहुरू ॥ ननु ज्ञानमार्गे मायेव अत्रापि कश्चिद्वाधेतेत्याशक्ष्वाहुः । वाधदाद्वापि नास्त्यत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति ॥ १३ ॥

अन वाधसम्भावनापि नास्तीत्वर्थ । तन हेतु तन्दृष्ट्यासोपीति । माया हि ससारे अध्याससम्पादनेन मजयति, अन तु सगवदीयत्वेनेव अध्यासो भवतीत्वर्थ । यह सर्वातमना त्याज्यभिति त्यागपक्षसग्रचयाय अपिदान्द. ॥ १३ ॥

गुणावेशेन उभयक्रेयामावे हेतुमाहु ।

भगवद्वर्मसामर्थ्यादिरागो विषये स्थिरः। गुणेर्हरिसुपस्वर्शात्र दु खं भाति कर्हिचित्॥ १४॥

गीयमाना ये भगवद्धर्मास्त्रत्सामर्थ्यात् विषयवैराग्य भवति, तेन ससारक्षेशामाव । गुणै दृश्चितस्यादिरद्वेश्चामाय इत्यर्थ ॥ २४ ॥

मार्गान्तरेभ्य उत्कर्षं स्फुट कर्तुमुपसहरन्ति एवमिनि ।

एवं ज्ञास्वा ज्ञानमार्गीदुत्कर्पी गुणवर्णने ।

अमत्सरेरऌच्धेश्च चर्णनीयाः सदा ग्रणाः ॥ १५ ॥

नतु 'पराभि पा'नीतिनाक्यादिन्द्रियाणामन्यपरस्थस साहजिकस्वात् तैः सर्वेदा निषयभोगे गुणमान कथ भविष्यतीत्याशक्ष्य तदुषायमाहु ।

संसारावेशदुष्टानामिन्डियाणां हिताय वै।

कृष्णस्य सर्वेवस्तृनि भन्न ईवास्य योजवेत्॥ १६॥

एतेपा शिताच भगवस्परतासिद्धये कृष्णसेवास्य बरेतृत्ति एते सह योजयेत्। प्रयत्ने प्रसापताः कुर्यादितिसिद्धान्यसम्बद्धातेथेनुसन्धातस्यः । भूम्रोते चतुर्या । स्मा सर्वारतमात्रस्यविधवर्यः । मगदयिदेव यस्त्रीत्रं सर्वव्यवहारसिद्धी सर्वोध्यास्मनी भागे भगपति निद्धो भवनीसर्वे ॥ १६ ॥

भगनत्व । १९ ॥ भगनिव ॥ १६ ॥
भगनत्व मन्त्रामिन्द्रिये सह योजनेन सिद्ध भूगात नितृष्वन्ति हिस्मूर्तिरिति ।
हिस्मूर्तिः सद्दा ध्येषा संकरणाद्धि तत्र हि ।
दर्शनं स्वर्शनं स्वेष्ट तथा कृतिमानी सद्दा ॥ १७ ॥
अवण क्षितं स्वर्ष्ट गुन्ने कृष्णप्रिये रितः ।
भाषाभिक्षात्रास्याग्नं कोष्यभागं तत्रौ नयेत् ॥ १८ ॥
यस्य वा भायन्त्रार्था पद्दा स्वर्ष्ट न १६२मते ।
तद्दा विनिमस्त्रान्य कर्तव्य इति निक्षय ॥ १९ ॥
नातः परतरां मन्त्रो नातः परतरः स्त्रष्ट ।
नातः परतरां सन्त्री नातः परतरा स्त्रा

आवचरणेन मनसो भाव उक्तः । इन्द्रियाणामाहुः सङ्कल्पादपीति। दर्शनसर्थन-इतिगतिश्रवणकीर्तनानि चक्षरलक्षाणिपादश्रोत्रवाक्कार्याणि सङ्गल्याद्वितन्त्र भगव-सेन सम्पादनीयानि । भगवद्विषयकाण्येत्र दर्शनादीनि सङ्कल्पनीयानि, न तु विषयविषय काणीत्यर्थः । मुख्यतस्तु भगवदिययकाणि तानि कर्तव्यानि । तदसम्भवे सङ्करामात्रमपि कर्तव्यमिति सङ्करास ततो मीणत्यस्चनाय अपिशव्दः । भगवद्धमैसामुर्व्यसिद्धवैसाय-सरूपं तेन साध्यं फुळं च बदन्तः गायोविनियोगमाहुः पुत्रेति । कृष्टणियि पुत्रे रितः कर्गी, पार्थोर्मठलावकेन्द्रियाद्धेतोर्मठांशस प्राहतभावस लागेन द्योपनामं अठीकिकलं तनौ नचेत् प्राप्येदिसन्ययः । मल्खागस्य पासुकार्यस्यान् पासुप्रहणम् । अत एवा सियक्षीः पुर पुर्या नाभिद्वारम्यानतं इति देहत्यागसः अपानकार्यत्यमुक्तम् । अपानं इन्द्रियमिति ुः उत्त स्वाकारपालय राज प्रकारपा जात्रकारपुरात् । नात स्वाकारपालयः उत्तरपार्त पासुक्षेत्रेकमेव । कृष्णप्रिय इति । भगवदीपेषु रागो अन्यत्र निराग इति टक्षण वराग्यसत्त्रमुक्तम् । कृष्ण. त्रियो यम्य ताह्ये भगवदीये । तथा च भगवदी-यस्वन राग इसर्थः । पुत्रपदमुपलक्षणम् । भाषीदिष्यध्येत्रम् । 'नापुत्रसः लोकोसी'सादि-यात्रथः पुत्रे रागस प्रमाणसिद्धत्वेन कर्तन्यत्वशङ्या पुत्रपदम् । अन्यत्र आत्मन एव निरुपिक्षेहरिपपरवात् पुत्रस्य च 'आत्मा व पुत्रनामासी'सादिवाक्येरास्मलकयनात् तत्र सग उक्तः । अत्र तु भगवत एव निरुपिक्षेद्विवयसाद्भगवदीये एव सगीन्यत्र त्रिराग इति भावः । सरु द्वितियम्, प्रतिजन्मिनि जायमान देहरूरमेकस्, प्रलर्द जायमान नमपरम्, उभयनिधमछनिनृत्तेः पासुकार्यस्यादेककथने द्वितीयमप्युक्त जातमिति बेयम् । ...... ५, उपनापनार्थापुराम पाउपनप्रप्राप्तमालयः । क्ष्मानगणुरा भागामाः अयम् । प्राणस्तनोपस्थानां विनियोगमाहुः सस्य वेति । अन्येषां भगवति विनियोगसङ्कत्यो विषय-भोगसङ्ग्वित्रहश्चोक्तः । एतपामधुना भगवति विनियोगसङ्ग्वासम्भवात् निग्रह्मात्र स्त्रीयेषु कृपयोक्तस्य ग्रन्थस्यास्य महात्मिः ।

वदनानलदासोक्ता व्याकृतिः पूर्णतामगात् ॥ १ ॥

इतिश्रीविद्दलेजात्मजश्रीवहृत्भकृता निरोयलक्षणविष्टतिः सम्पूर्णी ॥

#### श्रीकृष्णाय नमः।

# निरोधलक्षणम्।

## श्रीहरिरायकृतनिरोधलक्षणविवृतिसमेतम् ।

नमामि श्रीमदाचार्याननत्पकरूणासुतान् । निरोधफलदानाय प्रभुणा प्रकटीकृतान् ॥ १ ॥ यदीयचरणाम्मोजं वरण मृतिमद्यमोः । तत्कृपातः करिष्येह निरोधिववृतिं मुदा ॥ २ ॥ तदाविमीनितश्रीमद्यभुसेवारसात्मकः । अस्मद्यभुः कृपयतु प्रियः श्रीविङ्गलेखाः ॥ ३ ॥ वन्दे पितृपदाम्भोज श्रीमदाचार्यसश्रितः । यतोऽहमभय सर्वसाधनाभाववानपि ॥ ४ ॥

अथोपोद्धीततया इदं विचार्यते, को निरोधः ? किञ्च तस्य कारणम् ? कथ वा तस्य फळत्वमिति । तत्रोच्यते । प्रपन्नविस्मृतिसहिता आसक्तिनिरोध इति । न च आमक्तिमात्र स इति वाच्यम् । विषयासक्तौ व्यभिचारात् । न च तत्र प्रपञ्चविस्मृति , किन्तु विशेषतः तदमिनिवेश एव । न चासक्तिविषयातिरिक्तमपञ्चविस्मृतेरुभयसाधारण्येन अतिब्याप्तिरिति वाच्यम् । प्रपञ्चशब्दस्य नत्सामान्याभिप्रायत्नात् । न च स्त्रौकिकास-क्तिविषयो न प्रपत्रः इति पाच्यम् . तद्रपस्य तादृशस्यवेदोत्पाद्वकत्वात् । न च प्रपद्मनात्रास्मरण आसक्तेनिविषयत्वापात इति वाच्यम् । प्रपद्मातीतस्य तद्विषय-स्वात् । न च तद्विपयसः तदतीतस्वे प्रापश्चिकजीवासक्तिविपयस्य न स्यादिति वाच्यम् । योगजधर्मप्रसासत्त्या अतीन्द्रियार्थस्य इत भक्तया प्रपञ्चातीतस्य निषयत्वोपपत्तेः । किथ, श्रतानुसर्गस्वले लोकेऽपि अतीन्द्रियार्थस्य तद्विपयत्वमस्ति एव । अत एव कल्पतरुकाम-धेन्वादिमाहात्म्यश्रवणेन दृश्यते अधिलाना लोकानामभिलापः । वस्तुतस्तु प्रपत्रातीतस्य अपि ऐन्द्रियकत्वमेव, चक्षुरवेद्यत्वेऽपि श्रवणवेद्यस्वात् । 'कश्चिद् धीर' इति श्रुते'र्दिच्यं ददामि ते चक्षः' 'तस्मिन् इष्टे परानरे' 'परयन्ति ते में' 'त एव पश्यन्ति ' इलादि-स्पृतिम्यश्च निशिष्टचक्षुवेंबत्वाच । नतु रुक्षणे प्रपयत्माग एव कुनो न निरोपनिशेषण-तयोच्यत इति चेत्। न । तस्य ज्ञानमार्गायमोक्षसाधनत्वेन अत्र अनुपयोगात्। अत्र तु भजनान्यथानुपपत्त्वा ममतापराप्रतिनस्येत्र लागपदार्थत्वेन तस्य तद्विस्मृतिमाप्रपर्यविभ-तत्वात् । अतं एव 'त्वन्माययात्मात्मजदारगेहेष्यासक्तचित्तसः' इति यूत्रप्रचः । उक्तं च प्रभुमिः श्रीभागनतार्थतरत्रदीपे 'मदाभावात् तु भक्ताना गृहमेव निशिष्यत' इति । तस्मात् तदिस्पृतिमानमेनात्र सम्मनित । अत् एतः भरताचार्योच्याद् तहक्षण 'या तु स्यसन-सम्प्रातिनिरोध स तु कथ्या' इति । व्यसन च प्रपयनिस्यतिवृर्विका आसक्तिरेव । अत

विन्तौ प्रश्तिसम्भामुपाद्यान विदुर्युचा । ३ धुतानुसमस्येतिपाट ।

एव क्षणम्पि तत्र तेन विना स्थातुमशक्तिः । अंशतोष्यन्यस्मरणे क्षणं तेन निर्वाहात् । अत एव प्रोत्तः परमदुरुमात्रमेव वदन्तः श्रीमदाचार्याः भक्तिवर्षिन्यां 'यदा साह्रसर्त कृष्णे कृतार्थः स्यात् तदेव हि' इति । विशेषेण असनं क्षेपणं सर्वस्य यस्मादितिन्युसन त्यापि तस्य भावस्य प्रपद्मविस्मृतिरूपत्वमेव मिध्यति ।

स च निरोधो द्विविधः । भागवतोऽन्यश्च । अत एवोक्तमार्थार्थः 'निरोधो यदि मक्तानां स्वस्मिन् स्वस्य च तेषु हि, तदोभयमुसम्बन्धात् रहो भवति नान्यभे'ति । तत्र आयो भगवतः प्रपम्नविस्मृतिपूर्वकमक्तविषयकामिक्तिरिति । 'विरोषोऽसानुशयनमा-रमनः सह शक्तिमि'रितिवचनात् । असेति पष्टवा भेदेन निर्देशात् । 'निरोधोऽस्यातु-शयनं प्रपत्रे ऋडिनं हरें'रित्याचार्यचारणिर्वयुतत्त्वाय । ठीठारूपेषु सर्गादिषु परिगणि-

तत्वाच । 'स च गोपीभिः स्तोभित' इत्यादिना निरूपितः ।

नन्त्रप्त रुक्षणमिदगतुपपत्रम् , भक्तानां प्राप्तिकत्वेन गगवतन्त्रद्विपयकायक्ती प्रप्रम्यिस्मरणाभावादिति चेत् , उच्यते । खयधारितं च तेषु त्यया प्राप्तियक्तं केन प्रमाणिन ? न तावत् प्रत्यक्षम् , तेषां सीकायस्थतिरिकानाग्रत्यक्षामीचरत्वात् । भक्तविशेष-प्रत्यक्षस्याप्रापयि कतालुकूटस्यात् । 'सदा पश्यन्ति सर्य' इति श्रुतेः, 'यद्धि पश्यन्ति गुनवः' ति एव परयन्ति' 'परयन्ति ते में' इत्यादिवाषयैः । एतद्यपद्मान्त-एति सक्तान्ति सगुण्दन्विपयताया अनिवार्यत्यात् । अत एवाश्रापधिकत्वं बोषयत् निजेश्वर्यस् 'दिच्यं ददामि ते चशु'रिति प्रश्चरक्तवान् । नाप्यतुमितिः, अनुकूलतर्कामावात् । न च दरमत्वा-्रेताच रह्याच्या न्युपालनात् । यान्युपाल, ज्युर्वाच्यानात् । यान्युपाल विद्यान्युपाल विद्यान्य विद्यान विद्यान्य विद्या सवज्ञलमनुपपर्वामितं वाष्यम् । ानस्वावायधभाषात्वस्य भगभातः व्यत्यातं तस्रवातं व्यवस्य । व्यवस्य विद्याप्यते । व्यवस्य विद्याप्यते । व्यवस्य विद्याप्यते । व्यवस्य विद्याप्यते । व्यवस्य व्यवस्य व्यवस्य । विषयस्य । विषय

पदेन जीवविषयत्वस्य वाक्ये एवोक्तत्वात् । अत एव श्रीमदाचार्येनिक्तितं निवन्धे, 'विद्याविये हरेः शक्ती माययैव विनिर्मिते, ते जीवस्यैव नान्यस्य दुःखित्वं चाप्यनीशते'ति। तै च धर्म प्रश्चः पुष्टिमार्थे एव आविर्भीवयतीति 'मदन्यते न जानन्ति नाहं तेम्यो मनाग्यभी'तिवचनाद्वसीयते । अत एव निक्तितं केनचित् मगवरस्वरूपतत्त्वाभित्तेन 'संसुष्णन्' इसादि । तदेतत् सर्वमाचार्ये'र्यथाभैकः स्वप्नतिविन्चविश्वम' इस्त्रत्र निक्तिपति-मिति सद्वद्यस्तत एव विभावनीयम् ।

अथ किं तस्य कारणिमिति चिन्त्यते । न तावित्ररोधो ठोक इव चासनया जन्यत इति वक्तं शक्यम् । तस्या अनुभवजन्यत्वात् । भगवतश्य साक्षारकारात् प्राक् लौकिक विषयविषयीन्द्रियाविषयत्वेन अनतुभवात् । साक्षात्कारे तु दिन्यदृष्टिदानेन तथात्वसम्भन वात् । 'दिव्यं ददामि ते चक्ष'रिति वाक्यात् , 'कश्चित् धीर' इतिश्चतेश । नापि भक्तिः, सा हि द्विषा, मयीदापुष्टिभेदेन, तत्र न तावदाया, तस्मा 'भत्तया त्वनन्यया,' 'विश्वते वदनन्तरम्,' 'ज्ञानयोगथ मन्निष्ठो नैर्गुण्यो मक्तिञ्क्षणः, द्वयोरस्येक एवाश्रो मगवन्छन्दः छक्षण' इत्यादिवाक्यैः सायुर्ज्यसुक्तिफलकल्लेन निरोधाजनकत्वात् । नसु 'भक्तया सञ्चातया भत्तचे'त्यादिवाक्यैर्मर्यादाभक्तेः पुष्टिभक्तिफळकत्त्वेन तस्याश्च निरोधसाधकतया कथं न परम्परेतेत्सा अपि तज्ञनकत्विमित चेत्, न, पृष्टिमक्तेरिप तज्जनकत्वस्य विचार्यत्वेन मर्या-दायामप्रसक्तेः । न हि सापि साक्षात्रिरोपं साधयति, किन्तु भगवतः साक्षात् तस्साधनत्वे निमित्तमात्रं सा। अन्यया 'ऋष्णेन चोद्धता' इतिवाक्यं विरुध्येत । न हि निरोधः कदाचिदपि खकृतसाधनैः सिध्यति । अत एवोक्तमाचार्यः 'आसक्तिः श्रेमपूर्वेव श्रेमापि हरिणा कृत'मिति । अत एव व्रजसीमन्तिनीध्वेव निरोधः सिद्धः, नान्येषु, भगवता तत्रैव तथा सम्पादितत्वात् । अत एव श्रीमदाचार्यभैक्तिवर्षिन्यां 'यदा स्याद्ध्यसनं कृष्णे कृतार्थः सात् तदेव ही'ति दुर्लभत्यमेयोक्तम्। तिहं किमाकस्मिकतैयेति चेत् , न, स्वरूपसैवानुग्रहः विशेषसङ्कतस्य हेतुत्वात् । तद्विशेषयः सर्वात्ममायसाध्यफळदानेच्छेवेति सह्वेषः । यद्यपि भावनागुणगानादेः साधनता श्रुपते, तथापि फळसः निःसाधनत्वभद्वभिया योगक्षेमः साधारणं साध्यत्वमादाय सा वक्तव्येति भावः ।

अप क्यं तस्य फल्ल्सिति चिन्त्यते । सुखदुःखामाबान्यत्तत्त्वामावात् । अत्युतासक्तः स्विपयामास्या दुःखसद्दकृतव्यचिति । अयमर्थः । तिरोधो दि प्रपम-दिस्तृतित्वातः आप्तिकः, सा च स्विपयित्ययत्त्रियमानोरयज्ञको मावः, तस्य च रासस्पतिने सुखस्पत्वात् । 'सां दि एपायं टच्या आनन्दीमत्ती'ति श्रुतेः । प्रपम-दिस्तृतिक्पयेन प्रापिकदुःखामावस्पत्वाय । क्रिय, एलं प्रवाधः, तत्त्वं च तेन मह्तित्वयेच्यमाणस्या् । तथा च आमिकप्रयमितदुःख्याि आकाह्मपीयसेन तथा-

१ पुरुपोसमसायुज्येति पाडः ।

लम् । 'विषदः सन्तु ताः शक्षत्' इतिवाक्यात् । अन्यथा द्येनादायपि तजन्यनरकस्य निरोधसः फलस्वमिति । वस्तुतस्तु द्वार्यमेव न, किन्तु सान्तर्यतस्य प्रश्नास्थाप निरोधसः फलस्वमिति । वस्तुतस्तु द्वार्यमेव न, किन्तु सान्तर्यतस्य प्रश्नास्थास्य साक्षाद्वेतुतया परमानन्द एव । अत एव श्रीशुकीर्दया वियोगदुःखानुभवसम्येति 'रेमिरे इह्सु तबिता' इत्युक्तम् । श्रीमदाचार्यरंग्यमिहित'मतो निरोधो महाफल' इति । तस्मा-त्रिरोधः सकलफलमर्थन्यं फलमिति सिद्धम ।

नतु कथमत्र निरोधस दशमार्थेश परमफठत्यसिद्धिः । तदुत्तरवित्कन्यद्वयप्रति-गतु भवनत्र । तहावस्य दशमावस्य १६१५७० लासावः । तहुतस्थातस्कृत्यस्यात-पाचळीठाइयरूपमुत्तयाश्रययोरन्यतस्याश्रयसीय वा तथायोत्तर्थीपचादिति चेत्, न । मुत्तयाश्रययोरतदुपयोगित्येन स्कृत्यद्वयेन प्रतिपादनात् । तथाहि । निरोधे चालि प्रकार इयम्, सगुणनिर्गुणमेदेन, निर्गुणे त्वन्यैव ध्ययसा । सगुणे तु निरुद्धमत्तदेहस्य भौतिक-तथा विवर्तनीयत्वेन भक्तिमार्गप्रकारेण नियलं देहमञ्जीकिकं ठीळोपयोगिनं सम्पाय खान्तः-स्थापियत्वा ततो छीठेच्छायां सास्थानाद्विमोचयति, पुनः तदुपरतो स्वाधितानेव करोतीति ठीलाद्वयं सगुणनिरोधोपयोगित्वेन निरूपितमिति न परमफलत्वसिद्धिविरोध इत्यर्थः।

अतः परं निरोधरूपपरमफलं निरूपयन्तः तस्साधनं साक्षापरम्पराभेदेन गोणमुख्य-जनपर ।गरावरूपपरागरः गरूपवन्तः तस्तापन साक्षावरस्पराग्वतं गाणपुरूप-मेदेन वा निरूपित् तिविमित्तकारणमृतयोभीवभावनगुणगानयोभिये प्रथमं स्त्रोक्रयेण पुरूषं मावभावनं दुर्ठमत्वयोपाय स्वित्ययवत्येव प्रार्थनारूपेण निरूपयन्ति यद्य दुःष्ट-मिति । निरोधे हि सापनद्रयम्, तद्भावभावनं गुणगानं वा । तत्र भावनीयभावस्य सर्वीस्प-मावेन निरुद्धानां प्रुलदुःखासको, 'विकटस्वं तथास्वास्थ्य'मिति वानयात् । तथा च तद्भावनं साधनं निरूपितुं प्रथमविस्मृतिसम्पादकतया अन्यर्दितं प्रथम भावप्रथमाशं दुःखं प्रार्थयन्ते यच दुःखमिति ।

# यज्ञ दुःखं यज्ञोदाया नन्दादीनां च गोकुछ ।

गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्यान्मम कचित् ॥ १ ॥

चदिति प्रसिद्धं शीभागवतादौ परमातिंरूपं प्रशुप्राकट्यकारणं सुगपदनुमूताखिल-चादात प्रासद्ध आभागवतादा परमातरूप प्रश्नमक्छकारण सुगपदनुष्ताखिट-टीटानुभावकं ठोकलिटक्षणं प्रमुखरूपास्मकं वस्तुतः फटरूपं चकारात् तासंबिद्धतः सुलवाचित्रमपि द्वास्तं चचादाया लग्नाशीयभक्तायाः सर्वथा दयापिकरपगृतायाः सुलवाचित्रमपि द्वासं चचादाया लग्नाशीयभक्तायाः, तथा मन्दादीनां श्रीन्य-यानद्वावनद्वस्यदेशापिष्ठितस्यापिमावीर्मातिनित्तमस्यामात् चदुःस्तं भगवता परमफट-प्रमृतीनामखिटन्नवासिनां चकारात् तस्तम्यन्यिनामन्येषामि चदुःस्तं भगवता परमफट-प्रमृतीनामखिटन्नवासिनां चनार्यः वस्त्या दस्तिनां दस्ति वस्तुनां स्वारिक्तावासिनां वस्ति वस्ति। गोकले सर्वथा निरोपस्थाने स्थानस्थितानामेव सम्पादितं दुःश्वं मम फचिदपि स्थादिस-प्रिमेण सम्बन्धः । एवं श्रीयशोदानन्दादिदुःएं मगवतो दानक्रमेण प्रार्थियत्वा अतिदुरापं गोषिकादुःसं शर्थयन्ते गोषिकानां त्यिति । त्रशब्दः पूर्वस्मादीस्कट्यवेठक्षण्यादिन योपकः । गोषिकानां प्रजसीमन्तिनीनामात्मत्वमक्तवश्यत्वादिमिर्धर्मः सर्वथा निरुद्धानां यत्सक्तपालकं रसात्मकतया प्रसिद्धं श्रीभागवतादी, वस्तुतो भावांशमूततयानन्दरूपं तहःस्यं मम कचिद्पि देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणेषु स्यादिति अभिकाप इसर्थः । नत व्यवसाति हि सर्वेषि सर्वथा सर्वारमभावेन भगवन्तमानन्दनिधि प्राप्ताः परमानन्दसमुद्र-निमन्ना दुःखळेशसम्भावनारहिताः स्वाश्रितशोकनिरसनसमर्थाः आनन्दसृष्टिसगुत्पन्नाः, तदःखप्रार्थनमसम्भावितिमित्र भातीति चेद्रच्यते। 'रसो वै स' इतिश्रत्या मगवान् रसारमक इत्यविवादम् । स च स्वशास्त्रसिद्धप्रकारक एव तथा भवतीति प्रभीरिप तथा मन्तव्यं रूपमकामेनापि त्वया । तथा च पुर्वरसरीत्या खरूपानन्ददानं 'आत्मना प्रथमा लीले' त्याद्यक्तप्रकारेण पञ्चथा देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणादिषु जायत इति तेपामतिब्यक्ततया तिन्नष्टस्तरुपानन्दस्यापि व्यक्तत्वेन परयतां तत्र सुखत्वव्यवहारः, यत्रोत्तररीत्मा रसदानं तन्मनस्येवेति तस्याच्यक्ततया तन्निष्ठस्यरूपानन्दस्यापि तघात्वेन यहिःप्राकट्यामायात् तत्र द्वःखत्वव्यवहार इति तमादाय द्वःश्वमित्यक्तम् । वस्ततस्त स महानानन्द इति दशम-स्कन्धविद्यतावसकदिभिहितमिति सहदयैः तत एव विभावनीयमिति दिवः ॥ १ ॥

एवं भावनार्थं भावत्रधर्मार्थं दुःखं प्रार्थियत्वा श्रीयशोदान-दादिसुखप्रार्थनस्य रास-स्त्रीभावपूरितवित्रहत्वेन स्वसायोग्यतया तदप्रार्थ्य गोपिकानामेव सुखं भावोत्तरांशपूर्व प्रार्थयन्ते गोक्कले गोपिकानामिति ।

गोक्कले गोपिकानां तु सर्वेपां वजवासिनाम् ।

यत्सुलं समभूत् तन्मे भगवान् किं विधास्यति ॥ २ ॥

भगवती हि स्थानद्वये गोपिकासम्यन्धिनी छीछा, सैन ताभिनिर्देह सर्वेदा अन्तुसूर्यते सहैनेन च तत्र सुखमिति । तत्र प्रथमं गोखुः अगनतो छीछाभिर्वस्सपुःज्ञानक्रम्बनहैयह्न चेत्रपुरुपीतपीठकानवनादिभिर्गोपिकानां सर्वेशा परिग्रहीतानां च्वकारात्
तद्वारकमन्येषां गोपातीनां ज्ञम्यास्तराध्वरकसमीकरणादिभिरसहोचेन सर्वेषां व्यन्वासिनां
तद्वारकमन्येषां गोपातीनां ज्ञम्यास्तराध्वरक्षमीकरणादिभिरसहोचेन सर्वेषां व्यन्वासिनां
तद्वारमन्यिनां पर्वपादीनां च यरसुरखगतुम्यमानठीकाळ्यसम्पादकमभूत् तत्
किं मे मम सत्सम्बन्धी वा हृदयस्त्रो भगवान् कि विभाष्यति विशेषण करिष्यति
पोषपिय्यतीति वार्थः। विक्षिति प्रश्नार्थकाव्ययप्रयोगेण एतस्तुस्त्रप्राप्तेर्काल्पप्रसुप्ताकल्याधीनतया पूर्वीकदुःसावितो हुर्जभन्तं स्वितम् । अन्यत्र तथा करणे सामर्थ्यातावपाशक्काहुः भगवानिति । स हि सर्वत्र सर्व कर्तु समर्थः, अतः क्रुपायामन्यत्रापि तथा
करिष्यतीत्वर्धेः।। २ ॥

एवं भावनार्थं भावांशद्वयं प्रार्थेपित्वा कदाचिद्रतितीविपरहमानोत्सर्तो नाशसम्भाव-नातामुद्भवागमनजनितोत्सवोऽपि तथामावनिवर्तकतया स्फूर्तिविययो जात इतिमाबान्तः-पातेपि लीलाजनितसुखविलक्षणत्यादेकदेशभूतं तमप्यंशं प्रार्थयन्ते उद्धवागमन इति ।

उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा । घृन्दावने गोकले या तथा में मनसि कचित ॥ ३॥

उद्भवस्य उत्सवात्मकस आगमने जातः प्रकटीभूतो यः सर्वविलक्षणो भगव-सारूपावयवदरीनेन तदीयत्वनिर्पारणात् उत्पन्नः यः सार्थद्वपेपणानिमत्यासको य उत्सदो वजसीमन्तिनीनां यथा थेन प्रकारण तथा तेनैव प्रकारण तद्वावसायनायां मे मम मनसि कचित् कदाचिदि सादित्यभिकाष इत्यर्थः। अयमुस्सवी नन्दादीनां गोपिकानां च जात इति व्यवस्था स्थानहर्य निर्देशन्त ब्रुन्दाचने गोङ्कले चेति । पुन्दावने पुष्टिखाने रहिस व्रजहीणाम्, मोकुले गोष्टे नन्दादीनामिति व्यवस्था । भन्छोद्धव प्रजम्, ' प्राप्तो नन्दशज'मिति सामान्योत्तयावसीयते । नन्यागमनोत्सवप्रार्थने प्रम्यागमनसमयोत्पर्य रही विठोक्यागत मिलादिनोक्तः स कथं न प्रार्थित इति चेत् , तत्राहुः सुमानानिति । प्रियागमनोत्सवापेक्षया विरहे तङ्गाममनोत्सववैविष्टघसानुभवसिंडतया विरह्तसमोपकलेन चायमुत्सवा ततिपि सुतरां महानिलयेः ॥ ३ ॥

एवं अठीकिकसामर्प्यरूपो गुरूषो निरोधः स्रस्पेवेति तस्ताधननिर्देशः प्रार्थना-च्याचेन स्विपयतयेव फृतः, अन्येषां तु मगवान् यहापुरुपञ्चयमा तद्दिभकाराउत्तरिण सायुज्यं सेनोपयोगिदेई वा दासतीत्यभिप्रायेण तावस्पर्यन्तं स्थितिप्रकारमाहुः महत्तामिति ।

महतां कृपया यावङ्गवान् द्यपिष्यति।

तावदानन्दसन्दोहः कीर्वमानः सुम्वाय हि॥ ४॥

यावत् भगवात् द्यपिष्यति फलोन्गुलां द्यां करिष्यति तावत् किर्य-यावत् भगवात् द्यपिष्यति फलोन्गुलां द्यां करिष्यति तावत् किर्य-मानाः कीर्तनिषिपशीकियमाणः एव स सुख्यायेलशेः। 'वहसे विण्णो सुमति भगागहे, 'त्रिना महत्त्वादर्जोभिषेकम्', 'किरातहुणान्भः,' 'देवसिं प्रियतमः' 'त्वलादपोतेन महत्कृतेन' 'सद्वुमहो मवा'निसादिवालयेभैगवतो दयायां च मान्यत्कारणमिति वस्तुमाहः महरुकृतेन' 'सद्युमहो मना'निस्तादिबाक्यमयनता दयाया च नान्यकारणामात वर्क्तमाहुः सहतां कृप्यदेति । सहतां भवयद्भीः महत्वमादानां कृप्ययोत एक्एयेयस्थः । अन्वत्वस्था सहत्वस्थायस्य । अन्वत्वस्था स्वत्यस्थायस्य । अन्वत्वस्थायस्य । अन्वत्यस्य स्वति । सहत्वस्थायस्य । यत्व व्यत्यस्य स्वति । नद्य कीर्यमानेषि नप्यत्यस्य अभेण कमीदिव्यत्व द्वाद्य-ह्या इस्तुक्तं भवति । नद्य कीर्यमानेषि नप्यत्यस्य अभेण कमीदिव्यत्व द्वाद्य-ह्या इस्तुक्तं अन्वत्यस्य स्वत्यस्य तद्यस्य स्वत्यस्य तद्यस्य स्वत्यस्य । अत्य प्यवयस्य स्वत्यस्य प्रविद्यस्य प्रविद्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य । अत्य प्यवयस्य स्वत्यस्य प्रविद्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य । अत्य प्यवयस्य स्वत्यस्य प्रविद्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य । अत्य प्यवयस्य स्वत्यस्य प्रविद्यस्य । 'श्रोत्रमनोभिरामा 'टितिगुणानुताद्विशेषणमुक्तत्रान् । स्वीति युक्तीयमर्थ । कीर्तन विषयस्यानन्दगन्दोहरूपरेते सुदास्य युक्तन्दात् ॥ ४ ॥

नतु क्रीतंन हि सुप्यसायनम्, तत्र महता कृपयेति को वाग्रह यथाकयिद्<sup>षि</sup> कृत तत्त्वेति प्रश्नेनलाह महत्तां ऋपयेति ।

मत्तनां क्रप्या यहत्कीर्तनं सुराद् सदा । न तथा छाक्रिकानां तु स्निम्भभोजनस्क्षयत्॥ ५ ॥

यक्ष्म् यथा मह्न्सां ग्रहापुरपाणा कृषया करूणया लोकनिलक्षणाना भगन समयिवा प्रथम निर्माणपद प्रप्रदाणि च्या सदा काळणिरिन्देदन कीर्तन सुखद नावन्यनिवृत्तिप्र्तनक वा तथा लीकिकानां लेकियन निर्माणपद प्रप्रदाण वा तथा लीकिकानां लोकियन निर्माण क्षेत्रक्ष्म वा स्वया लीकिकानां लोकियन निर्माण क्षेत्रक्षम प्रयाप्त कार्याणपतानाम्, अत एन क्षेत्रक्षमारासत्तानां कीर्तनं ने तथेखं । वरक्षण्य नत्तुः लीकिक दृष्टालमाहु स्क्रियभोजनस्म तथिति वदिस्त्र्यं । तथा च यथा स्विप्यभोजनस्म निर्माण तथा च यथा सिप्यभोजनस्भाणित्रक्षमी निर्माण तथा महापुरपक्षप्रपाणिश्वदिविष्य कीर्तनयोग्तिस्त्रक्षमा वद्गाणक्ष्म प्रपाणक्षम् । स्वप्यभित्तिस्त्रक्षिण कीर्तनयोग्तिस्त्रक्षमा निर्माण निर्माण निर्माण निर्माण कर्माण कर्माण

नतु सुरासिक्य दयापर्यन्त कीर्तन कर्तव्यारेन निरूपितम्, तत्र 'तरति शोकमानमित्ति' 'बद्यसम्योऽसृतत्वमेती'त्यादिश्चतिमि ज्ञानेनेव दु खनिवृत्या सुखप्राप्ते ज्ञानारस्थयन स्थेयम् किं गुणगानेन इति चेत्, तत्राहु शुणगान इति ।

गुणगान सुग्गापाधिर्गोविन्दस्य प्रजायने । यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कुनोन्यतः ॥ ६ ॥

यथा मोखिन्दस्य गोगोऊल्पतिनि साधनाधिपत्य गुणाना माने स्तुतिइद्धाः वर्थने गुरुमदीना मिद्रहानफलानामपि सुसम्, तथा तेपामेव कारम्मनि स्वास्मियपे वायमान मद्यान्यक्रमोधेन सुस्त न तथेलये । यदा यथा भक्ते किरमाणे गुणाने त प्राणेग गोनिन्दस्य प्रभी सुस्तामि प्रकार यन गायम्ती तिमान्यात् तथा तस्कर् णामिष गुक्तदीमा आस्मनि अन्त करणे नैलये । तथा प्रमोसित्वायिततीय- देवुतया ज्ञानमामिस्त्यपेक्षया सुखाधिक्याव गुणगानेनैव स्थातव्यमिति मावः । अत एवं 'होकांख होकाचुनतान् पद्युश्च दिलाशितास्ते चरणातपत्रम्, ' 'परस्परं लहुणवादसीपु-'मेशूनिवीमितदेहपमाः,' 'अय द वाव तव महिमासत, 'यद्वचिति, 'तव कपास्त्रम्, 'अविपादमीमितदेहपमाः,' 'अय द वाव तव महिमासत, 'यद्वचिति, 'तव कपास्त्रम्, 'अवणाद्वेमात्, 'चेऽन्योन्यतो भागवता' इत्यादिवाक्येणगातपराणां इतर्तगरेश्वयो-स्यापि स्वतःपुरुषार्थलं सर्वाधिकफारुलं चावाम्यते सुणगानस्य । इतोऽपि तदेव कर्तव्य-स्यापि सातःपुरुषार्थलं सर्वाधिकफारुलं चावाम्यते सुणगानस्य । तिद्वाहः इत्तोऽप्रयाद्य । अत्याद्य नेषात्राचितः, 'विषातिद्वःसर्थे 'खादिवान्येः कुत्ता एतस्य प्रतिस्यादि । 'तति वोक्यादार्यास्य' 'विश्वतिद्वान्येः कुत्ता एतस्य नित्यादार्याः अभागवतं तथेव निरूपात् । नतु 'तरित वोक्यासपित, 'तमेव विदिव्यत्तिवस्यानित्यः अभागविद्यानितः विदिव्यत्तिवस्यानितः स्यादि अप्ति विद्यत्तिवस्यानितः स्यादि अप्ति विद्यत्तिवस्यानितः स्यादि अप्ति विद्यत्तिवस्यानितः स्यादि अप्ति विद्यत्तिवस्य स्यादि । तस्याच्यत्तिवस्य स्यादि । अस्य स्याविद्यत्तिव । परमान्यत्वाविद्य गत्त्रये । अस्यतिष्ठ इत्याचानिकः पर्वाचानिकः स्याद्यास्य (स्वीवस्तन वर्षे अस्तिमावात् । अस्य प्याचान्यत्त्वः इत्यावात्रस्य स्वावत्वः स्वयास्य प्रविद्यास्य (स्वीवस्ति । विद्यास्य स्वविद्यास्य (स्वीवस्ति । स्वत्वत्वः इत्याचात्रस्य । अस्यति । अस्यति । अस्यति । अस्यति । अस्यति । अस्यति । अस्ति । स्वत्वत्व इत्याच्यापित्वाक्यत्वावात्रस्य स्वविद्यास्य (स्वीवस्त्वन वर्षे अस्तिभावात् सहकारियोग्यतासम्यत्वासम्यत्व प्रवित्वासम्यत्वासम्यत्व । अस्य स्ववत्वासम्यत्व । अस्य स्ववत्वासम्यत्व । स्वत्वत्व वर्षे अस्ति स्वावत्वासम्यत्व । स्वत्वत्वासम्यत्वासम्यत्व । स्वत्वत्वासम्यत्व । स्वत्वत्वासम्यत्व । स्वत्वत्वस्य स्वत्वासम्यत्वासम्यत्व । स्वत्वत्वस्य स्वत्वासम्यत्वासम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वसम्यत्वस

नतु कृते गुणगाने किं भनतीत्वाशका तत्र प्रवृत्त्वमै परिचायक फलमाहुः क्किद्यमानानिति ।

क्षिद्यमानान् जनान् दृष्ट्वा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्थं निर्गतं बहिः॥ ७॥

गुणगाने तत्स्वरूपस्मृत्या तत्पास्यथं ह्विटयमानाचुपतपतो जनान दघ्वा अव-छोक्य पदा परीक्षासाधनसम्पत्ती कृपायुक्तो भवेतः तदा सर्वे प्रवीधपूर्णं सदानन्दं एरं महा यशोदोत्सक्रलालित इदिस परमञोग्नि प्राहुर्गत बहिः प्रकट नवतीत्वर्थः । अत

१ कमंदित्य इति वाद । २ सर्वेया दु लामावस महत्यपीनःवादित्य । एव सर्वालादित्रधन्या-व्यास्त्र । मत्तिविद्यानीति सर्गम्बलन धुर्तौ अवस्तममुद्दिद यस्तममितियुद्धन्व । 'लावमा मा प्रवचनेन यमायत । मत्तिविद्यानीति सर्गम्बलनियुद्धमुक्त यस्त्रिवे लाध्यन द मत्त्रियाचे । एव सर्वि स्विद्वमित्रेपविद्यानि वाह्यस्त्रवानीत्य अवस्तर्विद्याम् अवस्त्रवाद्याने प्रयोगतममाति सहस्त्रवान्यति । स्विद्यमित्रविद्यानि वाह्यस्त्रवानिक । एवं नीमत्त्रवाद्यानि प्रयोगतमातित्यु ताह्यस्त्रवन्त्रते । प्रयोगता इति मत्त्रविद्यानिक । एवं नीमत्त्रविद्यानिक प्रयोगतानिक प्रयोगतानिक प्रवापन इति मत्त्रविद्यानिक स्वति भाष्य प्रयोगतिक स्वति भाष्य । प्रयोगतिक स्वति व्यापना स्वति । प्रयोगतानिक स्वति । प्रयोगतिक स्वत

ঽঽ

एव ब्रजसीमन्तिनीना गुणगानेन हृदि ब्रादुर्भूय 'तन्मनस्का'इत्यादिना तथाभावसम्पती कृपया भगवान् प्राहुर्मृत इत्यु यते । तदेवोक्तमाचार्य 'नहि साधनसम्पत्त्या हरिस्तु-ष्यति कस्यचित् । भक्ताना दैन्यमेत्रैक हरितोपणसाधन'मिति । सदानन्दहृदिस्थमितिपाठे सदानन्दस्य भगवतो हृदिस्यं अभिष्रायादिक वहिर्निर्गत भन्तीत्वर्थ । अयमाशय । 'रुरुदु सुस्तर'मित्यादिना गुणगानममय एपातिदेन्यभाने यदा कृपायुक्तो जातस्तदा तर स्तामित्राय प्रभुणेन 'मया परोक्ष भजता,' 'न पारयेह'मित्यादिना आविर्भानित इत्यन्यतापि गुणगाने क्रेशेन प्रादुर्भूय स्वक्रपा ज्ञापयित्यतीति तदाशया गुणगानमेन कर्तव्यमित्यर्थ ॥७॥

नतु किमिति कृपापेक्षया गुणगानेन क्रेश सम्पादनीय , ज्ञाननिष्ठया सस्तिष्ठनेव सम्पाधतामिति चेत्, तत्राहु सर्वानन्दमयस्यापीति।

सर्वोनन्दमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्रुभः।

हृद्दाः स्वगुणान् अत्या पूर्णः श्लायपते जनान् ॥ ८॥

'एतस्रेपानन्दम्यान्यानि भूतानि मात्रामुपत्तीयन्ती'तिश्चते सर्वत्र स्थितो य आनन्द स मगरति प्रापुर्यण वर्तत इति तदाश्रितस्य मानुपान-दमार-यात्रह्यान-द न कस्यापि हुर्लभत्तम्, 'सर्वे मद्धक्तियोगेन' इतिवानयादपि, तथापि ऋषानन्दः कृपारूपी य आनन्द , भगनद्धर्माणा स्वरूपाभिन्नतया आनन्दरूपरतात् । यद्वा, पुष्टिमार्गप्रवेशातु कुटानुबहरूपया क्रपया व आनन्दो भजनानन्दाख्य स सुतरा दुर्लम । ब्रह्मानन्दस्यापि दुर्ठमन्यात् । 'सुरुर्ठम प्रशान्तात्मा कोटिप्पि महामुन' इतिपास्यात् । भजनानन्दस्तु हुर्रभ एत । सम्भानि साधनमिह किञ्चिदिनि चेत्? गुणगानमेत्रेति गृहाण । अत एव दुर्लभनेन तम्योत्ता श्रीमदाचार्य । 'लोकिकस्त्रीयु समिद्धस्तद्वारा पुरुषे भनेत्, स्तानन्दम्थापनार्थाय योग्यतापि निरूपिता, अतो हि मजनानन्द स्त्रीपु सम्यग् विधापैत' रातिपुर्वनात्रामात्र पार्वताता तारहाता, जाता ह गणनातार्यः कातु वाच्यायाः इत्यादि । त्यात्रप्रेम् ता तथा च विद्यते । तथा च व तररायेमाहु , हृद्दन इति । हृद्दन, हृद्यप्रविष्ट स रूपानन्द स्कूपारमक स्वगुणान् गीयमानान् श्रुत्वा पूर्णः प्रतिक्षण प्रवर्धमानो रसपूरुत्य सन् जनान् जननादिधर्मः युक्तानित साययने स्वातिभीतिनामिन्धी निमञ्जयनीयर्थ । अत एव 'बर्हापीडे'तिपये न्यामिनीना हिन् रेणुनिननु राहारा भाग मक अभुन्त प्रतिष्ठो 'उत्परना' मिलादिभिन्त-द्वणित्रशुग्धरणेन देहे दियपाणान्त करणादिशु 'पूर्ण की डामयतामेन सम्पादित्रा'-नित्समिहितम । अन प्योक्तमा प्रायस्यारमीने 'अन्त प्रतिष्टो भगवान् मुखादुद्तः कर्णयो , पुनिनेत्रस्यतं सम्बन्न तदा भवति सुस्थिरं इति ॥ ८ ॥

एवं सोपपत्तिकं गुणगानकर्तव्यतामभिधायोपसंहरन्ति तस्मादिति । तस्मात् सर्वे परिखड्य निरुद्धैः सर्वदा ग्रुणाः। सदानन्दपरेगेयाः सचिदानन्दता ततः॥ ९॥

यस्माद्धेतोः कर्मज्ञानोपासनामार्गेन्यो भक्तिमार्गो निरतिश्रयितनिजविषयो 'ये पराण्डाताः कमञ्चानापतनामागम् भाक्तमागः । गाराताव्यवानावावया व लिहासक्तमनसः,' 'यद्क्षरं वेदनिदो वदन्ति,' 'विद्यन्ति यदावये वीतरामाः,' 'युद्वान्ति द्वान्ति क्ष्मद्वानोपासनादिकं परित्यञ्च दिना महालोकं मिलादिवाक्येः तस्मादितोः सर्वे कभैदानोपासनादिकं परित्यञ्च सवासनं लक्तवा निरुद्धिमंगवता स्वीयत्वेन दृतैः अत एव किविदिस्पतपञ्चेः, तदर्य सापनानि विद्यक्तिः, सर्वदा निरन्तरं 'सर्वं मद्रक्तियोगेने'ति वाक्यात् सर्व ददतीति सर्वदाः सर्वेष्टतातारो गुणा एव मेघा इत्यर्थः । नतु विदमार्गातुसारेणे तिवाक्यात् तथा मजने कियमाणे तन्मार्गस व्यास्थातृभित्त्यथाकृतत्थात् कं पक्षं अवलम्ब्य गुणान् गायेदित्याश्रद्धायामाहुः सदानन्द्यरेरिति । सदानन्दः साकारानन्दमयः परः पर मात्या परमकाष्ठापत्तो, न सु पुच्छादिमावाणत्तो येषां तार्रशेरित्यर्थः । अधिकारिविशे-पणमेतत् । अनेन मायावादादिमतमनाहत्य प्रक्षवादे क्षित्वा गुणमानं कर्तव्यमित्सुक्तम् । मधारादे एवानन्दमयस्थानन्दमयाधिकत्थे परमकाष्ठापकत्वीकः । ततः किं भवतीन लाकाङ्कापामाहुः सचिदानन्दता तत इति । तत्तत्तेम्य एव गीयमानेम्यो गुणेन्यो जीवस्य सिंबदानन्दता गुणत्रयातिर्भावेनाक्षररूपतया पुरुगोत्तमाविर्मावयोग्यता मवतीत्वर्थः । स्वतः इतिपठि गुणगाने कियमाणे स्वत एव वस्तुस्वभावात्तवात्वम् , न तु तदर्थं प्रयन्नान्तरापेक्षेत्यर्थः ॥ ९ ॥

एवं निरोषायं गीयमाना गुणा निरोधळक्षणळीळासम्बन्धिन एव भवितु युक्ता ्न गर्भाम पानगामा गुणा गर्भाग्यवण्याणाजञ्जाच्या एव भावत सुर्का इति तत्स्वरूपद्वापनाय स्वस्य निरोयविष्टुतिकर्तृत्वामितियदन्तः फठाव्यभिचारितासिद्धी स्रोयामर्थे प्रभुं निद्यापयन्त इय स्थातुभगिरूपणेन स्रजनप्रवृत्ति द्रस्यन्ति अर्र निरुद्ध इति ।

अहं निरुद्धो रोधेन निरोधपदवीं गतः। निरुद्धानां तु रोघाय निरोधं वर्णयामि ते ॥ १०॥

अहं रोधन सर्व रोधयित प्रतिवधाति भगवदितिरिक्तिभिति रोधो निरोधलीलातु-जार राजन का राजना वार्यामाः वार्यामाः वार्यामाः वार्या गरायकालाः स्वा गरायकालाः स्वा वार्यकलस्कृतिस्य आसक्तिभिम्नो भावविश्वयः, तेन निरूद्धः सन्यानजन्यः स्वा वार्यकलस्कृतिस्य असिनिस्यां स्तायमक्तिस्यां गतः प्राप्त प्रवर्षी श्रुतिनिस्यां स्तायमक्तिस्यां गतः प्राप्त अपश्रावस्कृता तदासका, ानतपस पदचा छुतानकृषा स्तत्रभाकरूपा गताः प्राप्त इत्यर्भः । नतु एताद्यास किं तिरोधवर्णनप्रयासेनेयत शाहुः निकद्धानमें त्रिवति । निक द्धत्वे प्रकारान्तरयोतनाय तुशस्त्रः । भगवता शास्त्रात्तुसरोण महासुरुग्रदारा अभेवयरुन वारमसास्कृतानां रोधाय निरोधननकासक्तियमेरूपभावविरोयसिद्ध्यर्थे निरोधं ठीठारूपं वारमसास्कृतानां रोधाय निरोधननकासक्तियमेरूपभावविरोयसिद्ध्यर्थे निरोधं ठीठारूपं

९ विधेयविशेषणमिति पाठः ।

मक्तेष भगवत्क्रतं चर्णयामीत्वर्थः । वर्तमानिकयापदात् स्वस्य सर्वेदैतदभिनिवेशः सचितः । अत एवातिकरण इति प्रसुभिः श्रीवलमाष्टके विशेषणं निरूपितमाचार्याणाम् । खेपामधे मगवन्तं विज्ञापयन्तः इवाहुः त इति । त्वत्सम्बन्धिना तेषां स्वत्सम्बन्धिनं निरोधं वा । अत उभयथापि तवैवायं भार इति भावः ॥ १० ॥

नन्वेतादशेषु गुणेषु विद्यमानेषु कथमत्र सर्वे न प्रवर्तन्त इत्याशङ्का तदभाग्यमेव

हेतुत्वेनादुः इरिणेति ।

हरिणा ये विनिर्भुक्तास्ते मग्ना भवसागरे।

ये निरुदास्त एवात्र मोदमायान्सहर्निशम्॥ ११॥

चे इति भाग्यरिहता यतस्ते हरिणा सर्वदुःखहर्वापि भगवता विशेषेण नितरा मुक्ताः सर्वया त्यक्ताः । उपसर्गद्वयं कथमपि तेषां त्राप्त्यभातायः । 'नियन्धायासुरी मते'ति प्रयोजनामिधानात् । 'मामप्राप्यैवे'ति शिरश्वालनेनार्धनिरूपणे ययाकथिवत् तत्सम्बन्धे सति प्राप्तिस्तु प्रमेयबळेनेतिदिक् । अत एव च्यासोपि श्रीमागवते 'विना पशुप्ता'दित्युक्तवान् । नन् तेषां किं फलमित्याकाह्वायामाहः ते मग्ना इति । ते आसुराः कर्मिणो दैवा अपि अयः जन्ममरणप्रवाहः स एवं सागरस्तत्र मग्नाः सर्वातसन्थानरहिता इत्सर्थः । तस्य सागरत्वं नकादिगिलनसम्भावनया, तत्र तथा पुनरुत्मजनासम्भवः, एवमत्रापि कामादिभिन्नसिन पुनर्मोक्षमार्गप्रवेशासम्भव इत्येतद्धर्मसाम्येन निरूपितम्। निरुद्धानां व्यवस्थामाहुः ये निरुद्धा इति । भगवता ये निरुद्धा महापुरुष्टारा स्वती वा आसमसन्द्रतास्त एवाच गुणगाने मोदमानन्दमासमन्ताद् यान्ति प्राधुवन्ति । एव-भाजानाः व्याप्तः । जन्म व्याप्तिक्ति । स्वाप्तः । स्वापतः । गुणानुकथन' इलादि निरूपितम् । उक्त च तथैवास्मरप्रभुचरणेर्भक्तिहसे 'तदिथिलसीन वरणकार्यत्वा'दिति । अन्हर्निकामिति । न तेषां क्षणमि सांसारिकदुःरासम्भव इत्सुक्तम् । 'गद्वार्तायातयामाना'मितिबाज्यात् । याममात्रमध्येतद्वार्तापरत्वे गृहादेरबन्धकत्विमत्यहाँनैशं तथात्वे किं वक्तव्यमित्यर्थः ।। ११ ॥

नतु गुणगानं निरोधसाधकतया कर्तव्यमित्युक्तम्, तदिन्द्रियाणां वेसुरुये न

सम्मवतीति तन्निवर्तकष्ठपायमाहः संसारावेशदृष्टानामिति । संसारावेशदृष्टानामिन्द्रियाणां हिताय ये ।

कृष्णस्य सर्ववस्तृनि भृग्न ईशम्य योजयेत ॥ १२॥

संसारस अहन्ताममनात्मरम्य प्रपद्मासक्तिसम्पादकम्य य आरेश आममन्ता-दिन्द्रियेषु प्रमेशन्तेन दुधनां भगाईमुरुयरूपदीपयुक्तानामिन्द्रियाणां चक्षरादीनां हिताय मगनत्परतया हित कर्तु सर्वयस्त्रानि दारागारपुत्रादीनि कटणस्य सदानन्दस्य योजयेद् सुक्तं कुर्यादित्वर्यः । कर्मादीनां सम्यन्यमात्रविवक्षायां पष्टयेवेति सप्तम्यर्थे पष्टी । नतु कृष्णे सर्ववस्तुसमप्पेन क्यं इन्द्रियाणां दोपनिवृत्तिरिताश्रकः आहुः इंडास्थेति । स हि समर्थे आरिदेविकतामि सम्पादिमतुं तसेन्द्रियमत्रदोपनिवर्तकर्ते इंडास्थेति । स हि समर्थे आरिदेविकतामि सम्पादिमतुं तसेन्द्रियमत्रदोपनिवर्तकर्ते किमाश्रयमिति भावः । यदा, इन्द्रियाणि स्ततो त्रियुद्धान्यव, भगवित स्तावि स्तावि स्त्रावि स्त्रयम्मूरि'ति श्रुतेः, तेषां हिताय कृष्णस्य भगवतः सम्यन्धीन सर्वेवस्तृति लीलाइप्रिसानि मावनयेन्द्रियेः सह योजस्वेदित्यभः । एतदे वाक्षण्यता मित्यस् विवर्णे 'मगवता सह संठाप' इलादिना निरूपितमिति तत एव तिमावनीयम् । नन्वीशलेपि सर्वनेन्द्रियादिषु सम्यन्यामावे कयं दोपनिवर्वकत्विगत्याग्रह्मगृहुः भृद्ग इति । मृमा सर्व-ब्यापकोडतो ये यथा भाविषय्यन्ति तत्र तथा प्रकटीमूय सम्यद्धी मिवव्यतीत्यर्थः । यहा, भारत्रभाग प्रभाग गानावण्यात तत्र तथा त्रकटाका चाणका गान्यात्वयः। नक्षा, भूक्ष इति ताहरूये चतुर्यो। तथा च भूक्षः कतुवन्त्रवायस्यं तयाहि दर्ययती। तथा च भूक्षः कतुवन्त्रवायस्यं तयाहि दर्ययती। ति तातीयोकाधिकरणनिरूपितमूस्यान्द्रवाच्यसयीतमावरूपकठसिद्धये सर्ववन्तुसमर्थणं कर्ते तातीयोकाधिकरणनिरूपितमुस्यान्द्रवाच्यसयीतमावरूपकठीसिद्धये स्वस्वस्त्यपितमायां थ्यत्रच्यमित्यथेः। तत्रापिकरणे थे। वै मूमा तत्त्वस्तुविद्याचा भूमसरूपितज्ञासायां थ्यत् नान्यत्पश्यती'त्यादिना सर्वात्मभावसारूपमेव निरूपितम् ॥ १२ ॥

नतु मगवतो दयावधि महतो क्रुपया गुणगानं कर्तव्यमित्युक्तम्, सा च पुनर्गुण-

गाने कियमाणे कदा गवतीत्माकाह्मायामाहुः गुणेष्वाघिष्टचित्रामामिति ।

गुणेप्वाविष्टचित्तानां सर्वदा सुरवेरिणः। संसारविरहक्केशी न स्थातां हरिवत्सुखम् ॥ १३ ॥ तदा भवेदयाळुत्वमन्यधा ऋ्रता मता॥ १३॥ ॥

यदा मगवतो गुणेषु ऐश्वर्षीदिषु सौन्दर्यादिषु वा सर्वदा अव्यवपानेनाविष्ट-्यस्य प्रथमम् अञ्चलु स्वयास्त्रः अस्य स्वर्षेषु प्रसक्ताः हि तदासक्ताः भवन्ति ही'साचार्यवचनादासत्त्या वर्षमानया संताते ठीकिकेष्यहत्तामगताह्तपः विरहहेशो र जाराना नगरावया नुसारा । भगविद्दिरहेण हेब्राझ तासुमी न साताभिसर्थः । 'शृण्वन् गृणन् संस्मरपंश चिन्तयन् गगगाद्धहरूण इश्वश्र तासमा न स्वातामस्वयः। २००वन् २०५५ सम्सरभ्र चन्तवयः गामानि रूपणि च महलानि ते । कियास यस्त्वयःणात्विन्द्वयोग्गिवश्विचो न मयाय नामानि रूपणि च महलानि ते । कियास यस्त्वयाताः, 'तव क्यास्त्वः'भित्यादि-सत्त्वते, 'प्रस्पतं त्यहुणवादः,' 'ये योग्यतो मागवताः,' तव क्यास्त्वः'भित्यादि-वाक्येशुणाविष्टिचितानां संसारिवरहरूआयोगोत्ते। अन्यास्त्वयानां प्रयोगित्वान्ते त्योगे जीवनं च न सम्भवत् । यहा, संसारतोन च यो निरहक्ष्यो अभिन्ववित्तविनास्ने ती न साता-च न सम्भवत् । यहा, चचारणा च साताः भिस्यः । अत एवोक्त श्रीमागवते 'तिस्मन्महन्मुखितित' इत्यारम्य 'तात्र स्ट्यन्त्यशन-त्वास्य । अत् रवामा आवात्त्वम् आस्यात्रस्य स्वास्य स्वास्य तार्वस्यात्रस्यस्य विरहेणामहिन तुरुप्तयोक्तमोदाः इत्यन्तम् । अथवा संसारो भगवलद्वन्ताममतारूपसास्य विरहेणामहिन यो क्षेत्री अन्यसम्बन्धसम्बन्धसम्बन्धसम्बन्धाः । गुणाविष्टचित्रले सर्वया भा क्षत्रा अन्यसम्बद्धन्यसम्बद्धन्यामात्राच । नतु संसारः सर्वया हेयः, कयं भगव-नगराह्नप्रकलसायलपर्यात्र । सम्वद्वीययककामादेसिय तस्यापि फलसापकलेन द्विषयकः फलसापक इति चेत्, न । सम्वद्वीययककामादेसिय तस्यापि फलसापकलेन

नतु कालकर्मस्यमावादिभिईदिनाशोद्वेगादिदोपैः प्रतिचन्धसम्मवे कयं गुणगान-निर्वाह इति चेत्, तनाहुः याधदाञ्चापि नास्त्यत्रेति ।

याधश्रद्भाषि नास्यत्र तद्घ्यासोपि सिघ्यति ॥ १४ ॥ भगवद्धर्मसामर्थ्यादिरागो विषये स्थिरः । गुणैर्ररिसुग्नस्पर्शात्र दुःष्टं भाति कर्हिचित् ॥ १५ ॥

अञ्च गुणगाने कालीदेवा घडाञ्चे व न, यतो भगवतीयोक्त श्रीभागवते, 'त कार्दपिनात्सरा शान्तरूपे तक्ष्यन्ति मो निर्मिषो छेटि हेति'रिति । अन्यनापि 'आयुर्द्धरित'
व पुसा उपत्रसामयत्त्री । तस्तिं यः श्रणो नीत उत्तमस्रोकवातिये'ति । एव गुणगाने
वाश्रमानयुक्ता समैन तद्यभासरूप प्रस्तुत साधक धर्ममाहु तद्यभ्यास्तोपि सिस्धतीति । गुणगाने तस्य भगवत अध्यात सरिनात्रमात सोण्यान्तरफलतया सम्यक्
सिद्धिवयो मविष्यतीत्यर्ष । अध्यातपद पटादिसवंषदायेषु भगवद्यभासस्य भानप्रमुक्तनेन नस्तुत आसत्तित्रमणीपनाथ । अन्यया थयदेः पुरुषोत्तमागित्तर सात् ।
व दि पटादि साक्षात तदिमञ्ज , किन्तु परम्पत्या । तसाक्षारास्तवा तद्वात तयात्वात् ।
अन्यया तावद्यसीविद्यस्त तेष्मप्यभिद्यात् । नान्त्यन्त व्यन्तव्या सिद्यान्त्याः
वद्यसीविति चत्, अक्षरगतानापेत्र तथा तद्वतितया व्यपदिश्यमान्तात् । अन्यसा
वद्यसिद्धात्वात् । किन्तु सर्वेषा धर्माणा साक्षात्रात्मानाम्यम् कथनसानुनित्त्यात् । किन्नु सर्वेषा धर्माणा साक्षारण्यमाणामान्य कथनसान्तनिक्त्यत्व सर्वेसमत्व सर्विद्यदेनागननीयत्व च स्तात् । तस्ताद्यस्तमानामिकरणत्वेन तद्यस्यपदेश्च एव, न प्रयोग्तमधर्मग्नोपीति स्वप्त । नन्वैस्यविद्यो व्यनदिया

एन, कि न ते पुरुषोत्तमपर्मा इति चेत्, सलम्, तद्भमा एन, परन्तु अक्षरस चरणरूपत्नेन तदमित्ततवा तेपां तत्र सद्भावात् । यतो व्यासादिष्विप तदिन्छयेव तत्सद्भावः । श्वि भगैः स्वै'तिति वामयात् । एवं सति 'उत्तमः पुरुपस्तन्यः,''पुरुगः स परः पार्ध,' 'भेदव्यप-देशावे'त्यादिश्चतिस्वमीमांतया अक्षतिभेदः प्रक्षीत्तमेद इति भेदार्भेद्वावेऽस्माक्षमिति देशावे'त्यादिश्चतिस्वमीमांतया अक्षतिभेदः प्रक्षीत्तमेद इति भेदार्भेदवावेऽस्माक्षमित दिक् । नतु 'निवृत्तत्पेक्षमीयमाना'दिति वात्रयात् वेतायस्य गुणगानाक्षत्वेन अतिद्वर्ठभस्या-भावेष्ठद्वीनत्वेन कर्यं फूट्रिबिद्धित्याग्रङ्क्य तदप्यनेनेत्र भविष्यतीति सापनसाप्कत्वरूप-मुक्तर्पमाहुः सगवद्धसंसामध्यादिति । सगवद्धमात्र गुणगानं, गीयमाना ये यगवतो पूर्मो ऐसर्यवीयोदयः, तस्य तेषां वा सामध्योदस्युशक्तरेव, विषये भगवदितिस्किविषये, विरागो रागामवः, स्थिरः अन्यापरिमान्यो भवतीलयैः। सा श्ररपानस विदृद्धमाना (बरागा रागामावः, स्थिरः अन्यापारमाच्या भवतात्यः। सा अर्थानत्य विद्यागा विरक्तिमन्त्रम्य करोति पुंतः रित वाक्यात्। यदा, भगवदार्ग लीलाद्यः, तत्यामध्योदासक्तिः जनक्रपादेव विषयविषयकविरागो भवतीत्यः। अत एयोकं श्रीभागवते, 'पितिवितिषि कृतक्रपादेव विषयविषयकविरागो भवतीत्यः। त्रित एयोकं श्रीभागवते, 'पितिवितिषि निर्मुण उत्तमश्लोक्ताले वृद्धां विषये विषये विराणे विषये प्राणायकानां द्वारं सातित्याद्वालाः ग्रणे सामर्थेन सुवसापनेषु विराणे विराणे विराणे विराणे सित्तावित्या ग्रमुण्यास्यित्य प्रसम्पर्याभ्यास्य विराणे स्वर्णानिक्रत्यात् तेर्व द्वार्ष्यस्य प्रसम्पर्याभ्यास्य विराणे स्वर्णे स्वर्णे स्वर्णे स्वर्णे विराणे स्वर्णे स्वर्णे स्वर्णे स्वर्णे स्वर्णे स्वर्णे स्वर्णे विराणे स्वर्णे स्वरत्य स्वर्णे स्वर्ये स्वर्णे स्वर्णे

एवं सोपपतिकं गुणगानकर्तव्यताम्भिधायोपसंदरन्ति एवं झात्वेति ।

प्य सापरात्तक गुणगानकतव्यतामांभघायापतंदरांन्त एवं झात्वेति ।

एवं झात्वा द्वानमार्गादुरुकर्प गुणवर्णिने ।

अमस्सरेर उन्धेश्व वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १६ ॥

अमस्सरेर उन्धेश्व वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १६ ॥

एवं पूर्वोक्तेन प्रकारेण झानमार्गादुणवर्णने उन्हर्मा झात्या सर्वोपेक्षां

परित्यज्य सदा काटाण्यवयानेन गुणा एव वर्णनीयाः । अत्र वाधकदयं लागार्थमादुः

अमस्सरेर उन्दर्भेशिति । गारस्येलीयोगोरखन्तवापकत्वात् लाज्यलम् । 'निमंतसाणां अमस्सरेर उन्हर्मेशिति । होमथं ठीकिकश्चादित् व्यापादकत्वा वापकः । अत प्रवोक्तं सत्तां मिति वाप्यात् । होमथं ठीकिकश्चादित् व्यापादकत्वा वापकः । अत प्रवोक्तं । १६ ॥

मितिही 'पुराये चेत्र कृषिवश्चीक्तं एवं 'लादि ॥ १६ ॥

नतु गुणगानं रागतानादिवशीकृतिचततया न कार्य निरोधार्थसादिति तत्तिस्वयर्थ गुणगानं रागतानादिवशीकृतिचततया न कार्य निरोधार्थसादिति तत्त्वस्वये गीयमानकीकाविशिष्टसारूपव्यानं साधनमाहुः हरिम्मृतिः सद्। ध्येयति ।

हरिम्तिः सदा ध्येषा संकल्पादिष तज्ञ हि। दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा ॥ १७॥ वशन रुपशन रुप्ट तथा छातगता सदा ॥ १७ ॥ अवर्ण कितिन स्पष्ट पुने कुटणियरे रितः । पापोमेछजात्मागेन डोपभागं तनी नयेत् ॥ १८॥ पास्य या भगवत्कार्य युदा स्पष्ट न दहस्यते । यस्य या मगणस्मान पुरा राष्ट्र न ४५वत । सदा बिनिग्रहस्सस्य कर्तव्य इति निश्चयः ॥ १९ ॥

हरे: प्रभोः मृर्तिः खरूप सदा ध्येषा स्मरणीयेखर्थः । नन्यदृष्टरूपस कथ ध्यानमित्याशक्क्य तस्यान्याशक्यमनोरथपूर्तेः सर्वथा निःसाधनस्य गजेन्द्रस्येव रक्षार्थ भगवाना-विभवतीति न दर्शने दोर्छभ्यमिति ज्ञापयित् हरीति । नतु योग इव कल्पितमूर्तेरुपास-नायामित्र सम्पादिताध्यस्तिकयातिशेषप्रयुक्तमृतीना ज्ञान इव सोपधानमृर्तेर्ध्यानमिहापि भविष्यतीत्याशक्याहु मृतिरिति । भक्तयानिर्मृतक्तप्रसेव ध्यानम् , न स्वन्यथामृतसेत्यर्थः । अन्यया कल्पिताकारले यथाकयशिद्धरिध्येय इत्येव वदेशः । ध्येमेति कृत्यप्रत्ये नानश्यकत्व द्योतितम् । नतु ध्यानसहितगुणगाने कि भवतीत्याशक्य तद्वान्तरफलमाहुः सङ्करपादपीति । प्यानस्य का कथा, यत सङ्करपाद्विचारमात्राद्वि तत्र ध्यानविषय प्रसुखक्ते प्रादुर्भावाद्वरावती दर्शनं सर्वावयवाग्लोकनक्तम्, स्पर्शनं चरणादितद्रपूष, तथा कृतिः शिरसि कराम्बजधारणादिरूपा, गतिर्निछासरूपा, एतरसर्वे ध्यानपूर्वकः गुणगानेन सहत्यमात्रात् प्रादुर्भृतभगतस्त्रक्ति स्पष्टमताधितम्, न त अगप्रतीत्मा, प्रति क्षणमनुमृत् भवतीत्वर्थ । ननु श्रुताना युत्र कोर्तनेन स्थितीकृताना गुणानां यान सम्भय-तीति तदर्थं श्रवणकोर्तने आहु अपणां कीर्तनमिति । अयुणां हि भगवद्वाचकाना पदवाक्याना प्रकितात्वर्यनिर्धार्, तदनु सीतिनं श्रुतस्य स्थैपसद्धये पुन पुन स्वत सर्वेत्र कथनम्, एतद्वयगिष सङ्को चादिकमकृत्वा कर्तत्वम् । जन्यया श्रवणकीर्तनपोरसम्भा-वनाविपरीतभात्रने स्थाताम् । अत एयोक्त श्रीमदाचार्यं श्रीभागवततत्त्वदीपे 'सर्वेधा तद्वणा-लाप नामीबारणमेन वा, सभायामपि कुर्नीत निर्मयो नि स्प्रहस्तत' इति । श्रोतृसापेक्ष कतिनम्, तिमरिश्च गानिति तयोषिने । नतु 'कामगोगे पुरुष' इति श्चेत सर्वथा ध्याने सहत्यानन्तर यत्किश्चित् कामगभगवात् गुणगाने कीदश काम कर्तव्य इति तमाहु पुत्रे कृष्णमिन इति । पुत्रे सहत्यपुत्रे सहत्योगक्षेत्र कृष्णस्य सदानन्दपुरुगीनमस्य अलैकिके सर्वपरित्यागपूर्वकर्धामस्वरूपमात्राभिलापरूपे कामे रतिः गीति कार्यस्यर्थः। एतेन सर्वात्मभात्रभावन सर्वदा कर्ते यमित्सुकं भवति। तस्य भावमानस्य कामस्य शरीरपरि वर्तनलक्षण फलमाहु पाद्योरिति । पाद्योः सर्वश्चरीरगतमलाविष्ठानस्य स्ममलाशमाने-णैवाधिलक्षरीरलेकिकतापादवस्य सम्बन्धी यो मलांको लाकिकविषयभोगजन्यसास्य सर्वात्मभावभावने 'सन्त्यज्य सर्वविषया'नित्यादिवात्रथे सकारणस्य त्यागेन तनौ शरीरे त्रा अलारिककामरित - द्वीपामामं मलरहिताशस्य भगवसम्बन्ययोग्यतापादक नयेत् प्राप्यदित्यर्थ । पुत्र इतिसामान्यपदमस्यार्थस्यातिगोष्यस्यन परोक्षयादसूचनाय । नन्ते करीच्य इसर्थ । अन्यथा सत्या शक्ती तदनिष्ठहे 'अप्रतिपिद्धमञ्जमत भवती'ति न्यायेन

तद्रती पुत्रे फुट्पाप्रिय इत्यनेन विरोधापतिरित्यत बाहुः इति निस्थय इति । इद्सुक्तं भवति । मगवरकार्पीतुङ्क्ते रतिः, प्रातिङ्क्त्ये निमदः, सर्वेषा असम्मवे लागः, शरणमावनं वा कर्तव्यम्, 'प्रतिङ्क्ते गृहं सर्वेत्', 'शशस्ये हरिरेवास्त्री'तिवास्यादिति मावः ॥ १७,१८,१९ ॥

एवं निरोधे साधनद्वयं निरूप्य सर्वेभ्यः साधनेभ्यः तयोद्दल्यं वदन्त उपसंहरन्ति

नातःपरतरो मस्त्र इति।

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः।

नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात्परम्॥ २०॥

मन्ने हि कामितफलदर्व देशतावशीकरणं च प्रसिद्धम्, तद्य कामनाप्रसरमनी-तन वह कारावारणस्य प्रतापनाकारण प्रतापनाम् स्वयं कारावारामीत्र रयान्तफलसिक्शा अनिविन्येन प्रभुवशीकरणादतः सापनतुमाद् मद्य पस्तरः । अनि-रयान्तफलसिक्शा अनिविन्येन प्रभुवशीकरणादतः सापनतुमाद्य नोरहष्ट इत्यरः । नतु रुप्तेन सापकत्यात् कर्मोदिन्य उत्कृष्टलेषि एतस्मादित्ययेन नोरहण् इत्यत्तात्राश्चराहुः प्रमुप्तसादहेतुत्वमा अनिवेन्येन स्नामिनदीकरणाव् स्नवस्योत्कृष्टत्यं भविष्यतीत्साशङ्कराहुः नातः परतरः स्तव इति । स्तवस्य मन्नादिग्यः प्रसादसापकतयोक्तृष्टलेषि प्रसुवशी-करणामावादेतस्मादतिश्रयेन नीत्कर्ष इत्यर्थः। नतु ब्रह्मविषायाः प्रियो हि ज्ञानिनोत्यर्थमह नत्यामायादतस्यादात्रयम् नात्कन् २०५५ । गङ्ग ज्वानयामा । छन्। । इत्राम्यात्वयम् स च मम त्रियः <sup>।</sup> ज्ञानी स्वास्त्रैव मे मत<sup>्</sup> इ्सादिवाक्यैः प्रमुत्रीतिसायकतया साक्षात्कार-हेतुत्वात् सकल्पातकमस्मीकाराव उत्कृष्टवमिलाशङ्काहुः नातः परतरा विचेति । च्छाना सम्बद्धाः स्वयात । विचातः स्वयातः । विचातः । विचात 

कपा ।नकापत शत १४:ए ॥ १ - ।. स्वाचार्यस्परणद्वन्द्वनद्वसद्वस्सापनात् । निरोषरुक्षणग्रन्यं विवने हरिदासकः ॥ १ ॥ इतिश्रीमसिजाचार्यचरणाभिषेकलब्धमहाराज्यसुलानुभूतिश्रीहरिदास-चायचरणााच्यास्यास्य स्वास्य स्वास्य ॥ विरचिता निरोघलक्षणयिवृतिः समाप्ता ॥

# निरोधलक्षणम्।

#### श्रीव्रहभकृतनिरोधलक्षणविवरणसमेतम् ।

भक्तमावासंस्त्राय तन्मार्गव्यक्षकाय च । तदानायात्तदीक्षाय स्वाचार्यप्रमवे नमः ॥ १ ॥ विरागादिन्द्रियाणां ये निग्रेद्दे सति साधनैः ।यमादिमिश्च विज्ञाने ज्ञाने मवति सत्कलम्॥२॥ तदमायेन सर्वेषु प्राक्टतांशानिवृत्तितः । मक्तिमार्गे कयं साक्षात् फलं भवति तत्ततः ॥३॥ निःसाधनाद्गीकृतस्य स्वात् फलं रोपतो यथा । तद्यै साधनं स्तरं तस्य स्वाध्वनि वर्ण्यते ॥४॥

प्रमां दशमाधीन रूपणे निरोधशान्द्रेन 'निरोधोसानु स्वयनमात्मनः सह शक्तिमः प्राप्ते अधितं हरे' रिति शान्यात् साक्षाद्रगायकी उनसुक्तम् । तक्कीं इने छोना हम्प्तर्गाय मक्तानां प्रयाद्य स्वयन्त्र स्वयन्त्य स्वयन्त्य स्वयन्त्र स्वयन्त्र स्वयन्ति स्वयन्त्य स्वयन्त्र स्वयन्त्र स्वयन्य

यच दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोकुले । गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्यान्मम कचित्॥ १॥

अनेदमाकृतम् । मोकुळं तु विविधनिदृरणेच्छाजनितसङ्गकृषया साक्षाद्भगनता पुष्टिमार्गेङ्गीकृतमतः स्वानग्ददानार्थं लोके प्रकटितमपि तादशङ्कीकारक्तप्रयोजस्वभावजनितः तद्वाधनाया तद्वस्त्रप्रोज्ञद्वभावाद्वर्पेवासीरिति तद्वावस्त्रावादुःखगित तव स्थितम्, येन साक्षाद्वप्रयावाद्वर्प्यस्त्रप्रेक्ष्यस्त्रम् अपे सुखादिकमपीलश्चना ख्वकीयानार्यते तद्वशितम् मार्गिणां ताद्वप्रविधः तत्वित्रोपेन तत्वाकर्यसाधकम्, अतस्त्रदेवेनं स्वस्मित्तमाय-नया सर्वदा माननीयमिति स्वकीयान् प्रति लक्षयन्ति । तथा दि । अन्वयार्थस्त्र स्वयः प्रविद्यान्वर्यम् विद्यस्ति । स्वक्षायान् प्रक्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षस्यस्त्रस्त्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षात्वर्षत्वरस्त्रस्त्रस्ति । एतद्वर्षात्वर्षत्वर्षात्वर्षत्वर्षत्वर्षत्वर्षत्वर्षत्वर्षत्वर्षत्वर्षत्वरस्त्रस्त्रस्ति । स्वत्वर्षत्वर्षत्वर्षत्वरस्ति । स्वत्वर्यस्ति स्वत्वर्षत्वरस्ति । स्वत्वर्यस्ति स्वत्वर्षत्वरस्ति । स्वत्वर्यस्ति स्वयापत्वरस्ति स्वत्वरस्ति । स्वत्वर्यस्ति स्वत्वरस्ति स्वत्वरस्ति स्वत्वरस्ति स्वत्वरस्ति स्वत्वरस्ति स्वत्वरस्ति । स्वत्वरस्ति स्वत्वरस्

१ मक्तमावसक्यायेति पाठः । 3 निरोधे इति पाठः ।

करापि मनिप्यति, यदि भवेतदा किं वाच्यमिति सर्वदोत्कण्डापेक्षितेति सचितम्। एवं सित एतद्वावानुरूपं दुःसमय निरोधसाधकमिति ज्ञेषम् । दुःसं तु भगवत्वादुर्मयात् एवं सित एतद्वावानुरूपं दुःसमय निरोधसाधकमिति ज्ञेषम् । दुःसं तु भगवत्वादुर्मयात् प्रापिष श्रीमात्वस्णानां श्रीनन्दादीनां च पुत्रोत्सतितहालनक्रीडावलोकनादिविविध-मनोरयात्मकमासीरेव, तथेव श्रीखामिनीनामपि प्रभुपाकट्याशया तत्ममनोरयात्मक तथा । ततः प्राक्टयानन्तरमपि पाट्ये पूतनादिदर्शनजनितमयेन मृतदृष्ट्यादिपतनरूपम् । ततः प्रभोरतिच्छाठस्यमायेन शृह्यमिभयस्पं क्रीडासत्तया भोजनादिवित्रम्यजनितार्तिः रूपं च । श्रीस्त्रामिनीनामपि प्राकटमानन्तरं श्रणमात्रावहोकनामपिन स्यातुमश्रकसा निविष्कार्यव्याजेन मुहुर्गेष्ठः श्रीमातृचरणसमीपागमनं तद्भेतुकमेवेति तादशं तथा । भागान्य विश्व । अभागु वरणवनायायम् विश्व वर्षाः । प्रातानीनसर्यन्तप्रसिद्धायतिकसद्ययमरोजदञ्सद्यमीक्षणगुगन्तम् भीन्येसमुद्धायत्ततायः । सिद्धणुत्या भिरविरद्दे रेपुक्तप्रार्थनहेतुरूपं च । ततो गोचारणगमनादिषु प्रातरास्य सन्याविध तदद्र्यन्त्रज्ञिततत्तन्मनोर्थास्मकं च । अग्रे नादिनुष्ठागृतपानानन्तरं स्वामिनीनां ्राचनम् सद्द्यनवानततत्त्रमनारथात्मकः च । अत्र सद्गष्टाव्यवानात्तरः स्वाधनात्तः तुः सप्टमेत । अप्रेपि सक्तिकायां साक्षात् पूर्णस्यदानपर्यन्तं तिरोधानजनितविचित्र-मात्रासके च । पुनस्ये वित्रयोगस्कृतं स्वष्टमेव । ततस्तस्य संस्यतः संस्यत्ये-१ ्राप्तापन च । पुनस्त्र विवयमस्तिता स्वष्टमय । ततस्त्रस्य सस्युवन्यं खुक्तत्वात्तत्त्वहीद्याद्यसम्प्रकृतिनादिना सर्वदा तदात्मकत्वाचदस्कृती दुःखभावामावाचया पूर्वमेव प्रमुखिति मन्यमानानां भक्तानां श्रीमदुद्धयोपदेशेन महदुःखाणविनिम्बन् चेत्वादि स्रुपम्, तथा चेदमुपे दुःखे जाते पूर्णो निरोपः विद्धो भववीति श्रीमदाचार्यस्तदुःखान्व-गैतानिर्वचनीयमुखातुमबहेतुमायालकैः कृषया सकीयानामच्येवमेव तदयेक्षितमिति तदेव सम्मावनीयमिति तथोक्तम् ॥ १ ॥

एवं तेषां दुःखं सम्भाव्य तत्तदनन्तरजनितमनिर्वचनीयं तत्तत्तुखमपि तदुःखादुः मये सम्भावयन्ति गोक्रल इति।

# गोकुले गोपिकानां च सर्वेषां व्रजवासिनाम्।

यत्सुनं समभूत नन्मे भगवान् कि विघास्पति ॥ २॥

तहुःखंदेतुकप्राकृत्वानन्तरं महोत्सवादिचाल्यमारम्य प्रेह्वपर्यद्वान्दोठनादिरिहण-पञ्चराज्ञान्यस्य व्यवस्याद्यास्य व्यवस्याद्यास्य व्यवस्थान्यस्य व्यवस्याद्यास्य व्यवस्थान्यस्य विष्णुगीतम्य क् क्रीडादानद्रयिद्वस्यादिचीयाैन्तर्भतयायस्त्रीठ्यस्यमो चारणान्त्रनिष्ठायनप्रभृतिवेषुगीतमतः त्रवारमभत्तवम क्षंत्रवानामावात् त्रवरहत्वा वमा क्ष्युक्ता लागतः त्रवारक्षण च श्री-स्वामिनीनां तथा सर्वेषां ब्रज्ञवासिनां च श्रीगोकुठे यस्कुलं सम्यानिवेचनीय समुस्तानमे अगवान कि विभास्ततीति एवाँततीलेव तदमिठापोपेक्षित इति मावः । समुस्तानमे अगवान कि विभास्ततीति एवाँततीलेव तदमिठापोपेक्षित इति मावः । न्युर्गान्य नगवान् । व रुवार्यास्य क्षेत्रका स्वयंत्रका स्वयंत्रका स्वयंत्रका स्वयंत्रका स्वयंत्रका स्वयंत्रका यद्यप्यतिदुर्दभं तयापि सर्वसामर्थ्यवर्थेन पूर्व यथा ख्यमेव कृतवांस्वयाष्ट्रनापि करिप्यतीति ज्ञापनाय मगवत्यदम् ॥ २ ॥

एवं निरुद्धानां दुःखमुखाभिठापं स्वस्मितिह्न्य पुनस्तादग्रमुखानन्तरं वित्रयोगः चनिते दुःखेपि विरुक्षणमुखविशेषोत्पादकः कथनोत्सयो जायत इति तं सम्मावयन्ति सञ्ज्यागमन इति ।

> उद्भवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा । युन्दावने गोक्रले या तथा मे मनसि फचित् ॥ ३ ॥

यथा देशान्तरगते त्रिये तत्त्रेपितगृहसेवकागमने तन्मात्रादीनां विशेषतः प्रियायाय प्रियकृतस्यस्मरणजनितौत्सक्यविशेषेणोत्सवो भवतीति होक्सीतिः, प्रकृते तथोद्धवस्य भगवद्वावेन सर्वदोत्सवरूपस्य वियसन्देशहारकस्य भगवदीयस्यागमने उतस्यः सतराः मठीकिकत्वेन महान्यथा जातः, सुमहत्यदेन तस्योत्सवस्य तदनुभवैकवेद्यत्वेनाशक्य-निर्वचनमुक्तम् । कुत्रेत्याकाङ्कायामाहः चृन्दावने गोकुले चेति । चेति चार्थे । तेन प्टन्दावने श्रीखाभिनीना गोकुछे श्रीमानुचरणानामिति विकः । तथा मे मनसि कराणि भविष्यतीति तथापेक्षित इल्पर्यः । उत्सवस्तु मानसीत्साहरूपो मनोधर्म इति मनस्रेवाभिराण उक्तः । अत्रायं भावः । भगवदीयस भगवत्सम्बन्धिनि समागते साक्षाद्भगवानेवागत इति ताब्शोत्साहः सर्वथापेक्षितः, नो चेत्, तत्त्वमेव न मवतीति सिद्धान्तः । एते तु सर्वथा प्रपन्नाः परमभगवदीया इति तेषां सर्वदोत्सवरूपसोद्धवस्यागमने प्रथमं तत्स्वरूप-दर्शनेत्र कोयं भगवद्देशधारीति विस्मयेनोत्कण्ठारूपोत्सयो जातः, पश्चाद्भगवदीयत्वेन निर्पातितत्वेऽस्मत्रियसम्बन्धी एहे समागतः, तनापि पतमनक्ती निन्द्रवर्ती ज्ञायने, अही महक्ताग्यमस्मदीयं यतोऽस्माछ तत्सम्बन्धित्वज्ञानेऽयमत्रागतः प्रेषितो वा, नी चेन्नगव-दीयस्तदन्यत्र किमर्थं गच्छेत् । तेन प्रभुकृषाप्यस्मासु मविष्यतीत्मपि ज्ञायते, यतस्त-रकुपाऽभावे मगवदीयसागमर्ने न सम्भवति । किय, तहहमेव न भवति यत्र भगवदीयो नायाति, यतस्त्रदागमने भगवानप्यागच्छतीति श्रमुश्लेहमस्वशादुद्धवैडपि तस्तम्यन्यित्व-जनितनिरुपिक्षेहवात्सत्येनोत्साह्मरवशात्तरसत्कारादिकरणे परमोत्सवो जातः। कचि-दित्येताद्यस दुर्छभत्वमुक्तम् । एवमाधुनिकानामपि निरोधमार्गीयाणां तत्सम्यन्धाः भावजनितदुःखं सर्वदापिक्षतम्, भगवदीयागमने तादश् एवोत्सवोप्यपेक्षितः । एवं सर्वोत्मना चित्तादिनिरोपे जाते तेन च साक्षात् प्राकट्येन कृपया हाखमपि दास्यतीति भावोपि ज्ञाप्यत ॥ ३ ॥

नतु ज्ञानमार्गे तु चित्तनिरोपे जाते ष्यानादिना आलसुखं मवति, अत्र दुःखेन चित्तनिरोपेपि दुःखेमव तिष्ठतीति क उत्कर्यस्त्रत्राहुः महत्तामिति ।

महतां कृषया यावङ्गमवान् द्ययोग्न्मति । तावदानन्दसन्दोहः कीर्त्वमानः सुखाय हि ॥ ४ ॥ येथां भगनदीयदर्शनगत्रात् परमानन्दानुभावको महानुस्सवो भवति सर्वदा

नतु भागद्वणमानं सर्वरेष क्रियते, तेन च सर्वेषां सुखमेव भवति, निरुद्धानां सु को विशेषः, तत्राहुः महत्नामिति ।

### महतां कृपया यहस्कीतैनं सुलदं सदा । न तथा लौकिकानां तु लिग्धभोजनस्क्षवत् ॥ ५ ॥

महतां पूर्वोक्तानां कृषमा सामवदानात्मिकया कृत्वा यथा स्रितिनं निरोधमार्गावाणां सदा सुम्बदं भवित, यतः परसरगुणाववादे श्री-ळिलिरसेन सकलेन्द्रियाणां
सक्त एव निरोधेन प्रश्मविस्तिपूर्वकं तदानग्दम्मा एव तिष्टग्तीति सुनस्तद्रभवासना
स्वरूप एव निरोधेन प्रश्मविस्तिपूर्वकं तदानग्दम्मा एव तिष्टग्तीति सुनसद्रभवासना
न गण्यतीति सदेखुकत्य तथा न्या निर्माणविनिष्ठानां तादाम्मायावन्यः
न सदेखुकत्य त्यास्त्रभाकव्याभावात्त्रस्त्रकेनं तथा सुखदं न भवतीत्त्रयां।
तत्र दृष्टान्तः स्वित्यभोजनित । एकं दिर्म्यभोजन्य, अन्यदृद्धम् । स्विष्यभोजने
तत्र दृष्टान्तः स्वित्यभोजनित । एकं स्वत्यभोजन्य, अन्यदृद्धम् । सिर्म्यभोजने
यथा सकलेन्द्रियाणां सुबद्धाण्यायकं भवित, न तथा रूक्षम्, ठीक्निकृत तद्धावामावायथा सकलेन्द्रपाणां सुबद्धाण्यायकं भवित, न तथा रूक्षम्, ठीक्निकृत तद्धावामावादृष्टाल्यमेति तथा । अद्देतन्मार्गावभावाभाववस्य भक्तेष्ठं ज्ञानित्र । एवं सित
यथा ठीक्निकालिकस्योपावजातित्रस्यम्, तावचात्त्रस्यमेत्योरपीति ज्ञान्यते । एवं सित
निकद्धानां क्रीतेने गद्दानेव विशेष उक्तः।। ५।।

नतु सुखदल्वेरि दुःखं तु सर्वदा तिछ्लेवेति क उल्लेपा गुणगाने, एतदपेक्षया ज्ञानिना सकलेन्द्रियादीनामात्मनि छ्येऽसन्तदुःखसम्भाननारहितात्मसुखातुमयः सर्वोत्कृष्टः प्रमाणसिद्ध इति चेत्तराहुः ग्राणगान इति ।

#### गुणगाने सुखावाप्तिगोंचिन्दस्य त्रजापते । यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कुलोऽन्यतः ॥ ६ ॥

गोविन्दस्य गोकुलेन्द्रस्य स्तात्मकठीठाविद्यप्टस्य गुणगाने सुग्वाचा सिर्यभा निरुद्धानां जावते प्रकर्षण, तथा पूर्णज्ञानियां नद्यान्य निर्मात्त क्षात्त प्रकर्षण, तथा पूर्णज्ञानियां नद्यान्य मित्त दिल्लिक्ष्यः । एवेति निश्चन स्वर्णः । मानद्वाता सुख्याची प्रकर्षः साक्षात्त्व स्वरूपः । यवित निश्चन स्वरूपः । यवित निश्चन । यवित । यवित निश्चन । यवित निश्चन । यवित निश्चन । यवित निश्चनित निश्चनित निश्चनित । यवित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित । यवित निश्चनित निश्चनित निश्चन । यवित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित । यवित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चन । यवित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चन । यवित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चनित निश्चन । यवित निश्चनित नित्व निश्चनित निश्चनित

नतु परमपुरुषार्थत्वेन सर्वदा तेषु दुःखमेष स्थापयति मगवान्, किं वा कदापि विदेः सुरामपि प्रयच्छति, तत्राहुः क्षिद्रयमानानिति ।

> क्षिश्यमानान् जनान् दञ्चा कृपायुक्ती यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्यं निर्गतं घहिः॥ ७॥

पर्व क्षिद्रसमानान् सक्षात्स्वरूपसम्बन्धानिकापजनितप्रसातौ प्रतिक्षणमूर्छजाग-रणायस्थानेदेनानिसं क्षेत्रातुनमं कृषेतः सीयान् जनान् सद्वा प्रभुवेदा कृषायुक्ती स्मवेस्तदा सर्वे सद्वानस्दे सर्वीशप्ण सदानन्दस्वरूपं तत्तिदिन्द्रपेषु भावास्यकतया सर्वीकृतान्त्रपोपार्थं हृदिस्थमकीकिककामरूपं वा साक्षात्तस्वरूपं यहिनिर्गतं प्रकरं करोति, विद्यानन्दरामार्थं हृदयात् प्रकटी भवतीत्यर्थः ॥ ७ ॥

एवमयमानन्दः कृषैकसाध्य इत्यतिदुर्ठभत्वमाहुः सर्वोनन्दमयस्येति ।

सर्वानन्दमपस्यापि कृपानन्दः सुदुर्रुभः ।

हृद्भतः खगुणान् श्रुत्वा पूर्णः हावयते जनान् ॥ ८॥ -

 प्रकटीकृत्य जनान् स्वीयान् हाचयते, तत्तरसान्धितरहेषु तरणं कारयति । यथा यथा सकटेन्द्रियाणां दुःखं जातम्, तथा तथैव तेषु स्वानन्दं पूर्यतीति भावः ॥ ८॥

अतः परमेतत्कथनप्रयोजनमाहुः अहमिति ।

अहं निरुद्धो रोघेन निरोधपद्यीं गतः। निरुद्धानां तु रोधाय निरोधं वर्णयामि तम्॥९॥

अहं खयं साक्षात् प्रमुणा पूर्व निमन्द्रः, निरुद्धानां मार्गेऽद्वीहृतः, प्रशाहोधेन गुण्गानद्वसा सक्लेन्द्रियाणां रोधेन निरोधस पद्वी गतः, फलद्द्यां प्राप्तः। निरुद्धते पाठे निरुद्धानां पद्वी गतः, नम्मध्यतीं सन् नदानन्द्रानुनं प्राप्तः। अतस्रद्वाद्यापा पिते मद्दम् निरुद्धानामाधुनिकानां रोधाय नमेव निरोधं वण्यासि, कथयाणि । एतेन मदुक्तः निरुद्धानामाधुनिकानां रोधाय नमेव निरोधं वण्यासि, कपायाणि । तद्वा पाठे तुम्मं स्वद्धी वर्ण-रितिकरणेन सर्वेषा निरोधिकरणेन सर्वेषा निर्मे स्वद्धी वर्ण-रितिकरणेन माग्यवन्ते अत्युक्तिस्वन्येवामानुपितिकी शिक्षा स्विता। किम्, यतोहं प्राप्ता स्वर्धाना स्वर्धान स्वर्धाना स्वर्धाना स्वर्धान स्वर्धान स्वर्यान स्वर्धान स्वर्धान स्वर्धान स्वर्धान स्वर्ध

एवं निरोपसरूपमुत्तवा सर्वथा कर्तव्यत्वमाहुः तस्मादिति । तस्मात् सर्वे परिट्यज्य निरुद्धैः सर्वेदा ग्रुणाः । सदानन्दपरैगेयाः सथिदानन्दता ततः ॥ १०॥

यसादेवं सर्वोत्कृष्टलेन पराकाष्ठपन्नः सर्वेद्धुर्छंगः क्रपानन्दः तस्यात् सर्वे परिख्यज्यैतस्रापकत्वामावात् सर्वे सवासनं त्यस्वा निकद्धैः उद्भूतभावाङ्करेः सर्वदा ग्रुणा एव
तस्रापकत्वामावात् सर्वे सवासनं त्यस्वा निकद्धैः उद्भूतभावाङ्करेः सर्वदा ग्रुणा एव
तायान्यसेव सहने पर्व इति तदिमित्यािभितित तदेव कर्तव्यम्, नान्यदिति भावः।
ग्रुणासु तत्त्वीकास्मका बहुविपा इति कीद्यानां गार्वं कर्त्तव्यम्, तत्त्रपरेत्तालिः सिद्धाः
सद्दानन्द्यरेतिति। सदानन्द्यः साक्षाद्रसात्मकः प्रस्तोतमः, तत्त्रपरेत्तालिः सदानित्यत् सदानन्द्रपत्तालकः प्रस्तोत्वान्यत्वान्यति । सदानन्द्रपत्ति स्वा इति स्वितम् । सदानन्द्रपत्ति स्वति । तत्र अपने सदीत वा योज्यम्। तेत
एव गेया इति स्वितम् । सदानन्द्रपत्ति स्वति । तत्र अपने सदीत वा योज्यम्। तेतः
स्विदिति क्षण्यानम्यत्ययभावतम्यपन्यभामावाध्यः। तत्तः सविदानन्द्रता भवति
सर्वेदति क्षण्यानम्यत्ययभावतम्यपन्यभामावध्यः। तत्रा सविदानन्द्ता भवति
मावसम्पतिः, तैनान्तःसाक्षात्यस्योत्तास्तिवं मवति तत्रः। व्यवतः सविदानन्दता । स्वति । व्यवति स्वत्यः। क्ष्याप्ति तेन्यः। व्यवति स्वत्यः। व्यवति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। व्यवति स्वत्यः। व्यवति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वतः। स्वति स्वत्यः। स्वति स्वति स्वति स्वति स्वति स्वति स्वत्यः। स्वति स्वत्यः। स्वति स

नतु निरुद्धानामेव सर्वपरित्यागपूर्वकमेतदुर्यते, न अन्येषा सापननिष्ठानाग्,, तिस्किमिति तत्राहुः इरिणेति ।

> हरिणा ये विनिर्धक्तास्ते मग्ना भवसागरे । ये निरुद्वास्त एवात्र मोदमायान्सहर्निदाम् ॥ ११ ॥

हरिणा सर्वदुःखहर्ता ये विशेषेण त्यक्ताः, न्यानन्ददानेन दुःखद्दीकरणेच्छाऽभा-वात् त्यक्ताः, ते तु भयसागरे मन्नाः, साधनान्तरप्रवृत्ता अपि एतदानन्दाभावात् तन्मझा एवेति भावः । ये तहानेच्छ्या निरुद्धाः पुष्टिमागौद्रीकृताः, केवरुखरूपिष्ट-भविकसाधनाः, त एव तत्कृत्या तार्ध्य मोदमायान्ति, वाह्यान्यन्तरं स्पूर्णः सन्त-न्यान्त्रसुद्धम्मण्य (व तिष्टन्ति, तदप्यहर्निद्याम्, क्षणमात्रमपि न तदानन्दिन्चेद इति भावः । अतो निरुद्धानिमेत्रायमानन्दः, न साधननिष्टानामपीति तदर्थमेवोच्यत इति सर्वं सुख्यम् ॥ ११ ॥

नतु निरुद्धानामपि पूर्विश्यतसंसारस्य विद्यमानत्वात् तत्तद्विपद्यासक्तेन्द्रियाणां तद्विस्मरणमत्राक्यमिव भाति, तदभाने ग्रुणमानादिप्रजुतिरप्यत्रक्या, तत्राहुः संसारिति ।

संसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणां हिताप वै। कृष्णस्य सर्ववस्तृनि भृग्नि हादश योजयेत्॥ १२॥

निरोपार्य केवलपुष्टिमार्गेऽडीकृतस्य साधनान्तरप्रवृत्तिनिवृत्योरप्रयोजकत्वादर्क्षीकार स्वामोन्त यथा स्वरूपे देखालिका प्रवृत्तिमैंबति, न तथा विषयेषु, किन्तु तत्सन्वर्यदेषे निवारणीय इति संसाराचे श्वःषुट्टानां तत्विष्यभोगादियु अहन्ताममतात्मकायेशेन हुमानं त्वतिष्यभोगादियु अहन्ताममतात्मकायेशेन हुमानं त्वतित्वर्ययेष हुमानं त्वतित्वर्ययेष्ठ स्वर्यायेष्ठ स्वर्यायं स्वर्यायेष्ठ स्वर्यायेष्ठ स्वर्यायेष्ठ स्वर्यायेष्ठ स्वर्यायं स्वर्यायेष्ठ स्वर्यायेष्य स्वर्यायेष्ठ स्वर्य

योजनीयानीति शिक्षा स्चिता । एवं योजनेन तदासक्ती सत्यां साक्षारस्यरूपसम्बन्धामावात् तहुणेप्वेवासक्तिवशादावेशो भवेत् , न त्वन्यवेति भावः ॥ १२ ॥

नतु एवं योजनेपि ततिहिन्द्रयाणां पूर्वसंसाराध्यासात् ततिद्विषयेषु यत्निशिदहन्ता-ममतात्मकः संसारस्तिष्ठेदेवेति तत्त्यागजनितक्षेत्रोऽपि तत्त्रास्यमावाद् मवेदिति कर्य सुराम् १ तत्राहुः गुणेष्टिचति ।

गुणेप्चाविष्टिचित्तानां सर्वदा मुखैरिणः। संसारविरहक्केशी न स्थातां हरियत्सुखम् ॥ १३॥

एवमासत्त्र्या गुणगाने क्रियमाणे तंत्रवाविष्टचित्ता भवन्तीति मुरवैरिणस्तत्र प्रति-प्रभावपथा ग्रुणभाग ।श्रमभाग व्यवसायधान प्रभाव अस्तार नवा व प्रमानविकस्य ग्रुणेट्वाचिष्टिन्त्र्यामां तेषां संसार पूर्वोक्तस्यागर्वनितहेशस्य तो न साताम् । तेषां प्रवाविस्तृतिर्द्यकं गुण्यानाविष्टत्वेन पूर्वेक्ताच्यात एव नव्यति, कृतस्तत्यागज्ञहेशसम्भावनेति भावः । एतरेवोकं वेशुगीत 'कीडासन्मयतां ययु'रिसस्य विवरणे 'जाप्तस्त्रसेषु श्रीडोमव पश्यन्ती'ति । नतु तथापि पूर्वविद्ययमोगोन्वेन तेषामा-सत्त्वा तत्तुप्रमध्य माडाभव परवन्ता त । नतु त्वाव प्रवनाव्यवनामञ्चव तथाना सत्त्वा तत्तुप्रमिष पूर्वोक्तविपयजन्यसुप्रसद्धमेवेति चेत् , तत्राहुः हरिचदिति । पूर्वोक्त-भोगासत्त्वा संसार एव । अत्र तु हरियेथा सर्वदुःपहता निलाङीकिकत्सारमकानन्दरूपथ, तथा तस्य सुवमप्यप्रे दुःखसम्भावनारहितं ससारिनवर्तकं ताहशमेव, न तु पूर्वेतदर्ध मवतीति महद्दैलक्षण्यमुक्तम् ॥ १३ ॥

एवं सर्वेपा विषयवासनारहितदढासक्तो यद्भवेतदाहुः तदेति ।

तदा भवेदयालुत्वमन्यथा भूरता मता। ापः सम्बद्धाः वस्त्र न्याः वस्त्र वस्त्र । १४॥ वाषञ्जक्कापि नास्त्रज्ञ तद्दध्यासोपि सिद्ध्यति ॥ १४॥

प्तं प्रशुरतापात्पकमावासत्त्रया सक्वेन्द्रयाणां प्रवत्ताध्यासहितः एगें निरोधः सक्तपात्पक्षतारूपो वदा सिब्येन्द्रा वयास्त्रस्य प्रभोजैवेद्धः, स्वास्यादिकरणेन प्रतिवन्यकोन भवेदिरायः। अन्यथा ताद्वासक्तमभावे पूरता निधिता। साक्षास्त्रीय-..... व नावलान । जानवार अल्यास्थापन प्रमुखार स्वयास्थापन स्वयास्यास्थापन स्वयास्यास्थापन स्वयास्य स् भगाकाश्चरास स्वयमस्यमगपदागमताकरण प्रमासकारा ग्वतासाम स्वयद्भ सामावत् । गद्ध सर्वस्थामेन ग्रुणमानमा प्रमृत्ती कालकमीदिकज्ञत्वाघः सम्मवेत्तराहः बाध्यक्ष ति । वपास्त शक्कारिकार्ति । कुती वाषः । अत्र ग्रुणमान स्वयः। सक्केटिक्येयु मगत्व एवा-वपास्त शक्कारिकार्ति । कुती वाषः । अत्र ग्रुणमान स्वयः। सक्केटिक्येयु मगत्वत एवा-विष्टत्वेन स्वितत्वादायः केन कर्तु अस्पनः स्वयमि भगवार् न शक्कोति, तदा कोन्य इति नेत्र शक्कीदयः । एतद्वीक्त सन्यासनिविषे 'अत्रास्मे न नावाः स्वा'दित्युपकृत्य 'हरिस्मे'-ात चकारपः । एतदपाकः सञ्चाकारणम् जनारुणः गानासः क्षाारपुषकस्य 'हारस्य'-सन्तम् । अप्रति कपनात् तत्तव्ज्ञानमार्गीयसायनेषु बह्वो विद्याः सन्तीत्सपि ज्ञाप्यते । जन्म । जनात करणार प्रज्ञानाताताता है जिस नगरता सह गेरहार्ग तिष्ठलेन महु तथापि सरूपिलनामिलापस्य विवसातत्वाद् स्वस मगदता सह गेरहार्ग तिष्ठलेन तथ तदमिमानेन सम्भवति, स च वापरूप एपेति चेसनाहुः लद्रप्यास्य इति । यथा

भक्तविति पाटः । २ भगवद्विषयभोगे इति पाट ।

ह्माने 'सोह'मिति स्फुरति, तथा खस्मिन् सर्वत्र देहादी तस्य भगवत एवाध्यासः, तद्रप्रस्तेनैव भागं 'कृष्णोह'मिस्मादिरूपः सिध्यति, न तु स्वस्मिन् भिन्नत्वं स्फुरति । सिध्यति सिद्धिं प्राप्नोतीत्युत्तया यथा संसारावस्थायां ताहशाष्यासः स्मितः, तथेदानीन्तनावस्थायां सत्यां साक्षाद्रगवत्वरूपाध्यास एव भवतीति स्वभावपरावृत्तिर्जायतः इति स्व्यते । एत-देव 'तन्मनस्ता' इत्सस्य विवरणे द्रष्टव्यम् ॥ १४ ॥

नतु तथापि वैराग्याभावे कथं पूर्वीक्तत्राकृतविषयाध्यासनिवृत्तिसत्राहुः भग-

भगवद्धर्मसामर्थ्याद्विरागो विषये स्थितः । गुणैईरेः सुखस्पर्शान्न दुःखं भाति कर्हिचित् ॥ १५ ॥

भगवतः सक्ठेशयोदिगुणसुक्तस्य धर्माः गुणगानद्वारान्तःश्रविष्टाखेगां स्तामध्याद्विषये प्राष्ट्रते तक्षत्रवन्तेन भगवत्यि वा ताद्यस्य विद्रागः स्थितोखि । स्थिर
इति वा पाडः । विषयत्वेन सर्वत्र वेरागयमेव, किन्तु तेषां पराकाश्यात्रालोकिकानन्दरूषे
साक्षाद्वायवि विरुपिरवेदेन नेवलतदीयत्वचुळ्येव तथा प्रत्यति 'सन्वस्य सर्विपिया'विति निरूपणेन ज्ञायते । अत यूव भगवातिष स्वयं कृपया तादशानन्दमन्तुभावयतीति
सर्वमवदात्या । तिहें दुःस्य कथं भवति ? तनाहुः गुणैरिति । इतेः सर्वदुःखहर्तुप्रीयः
स्वस्यपत्राज्ञ कर्विष्टिशुःस्वभानम् । तेषामन्तस्यस्यप्राप्तानं सर्वदा तदारमन्त्रना इत्यस्य भागनेव नासि, जुनतस्यसम्भाविति अत्यस्य । ताषात्मकं यद् दुःस द्ययते
तस्य सम्रूपलात् सुखरूपलयेव, न दुःसङ्ग्रव्यविति ज्ञेयम् ॥ १५॥

अतःपरमुपसहरन्ति एवं ज्ञान्वेति ।

एवं ज्ञात्वा ज्ञानमार्गादुत्यपी गुणवर्णने।

नतु श्रीमुखावलोकनादीनां भावजनकत्वेन सर्वदा मगवत्वरूपसेवेव कर्तव्येति मिकिसिद्धान्तः, प्रकृते गुरुयतया गुणगानमेवोच्यते तत्कपिमसाग्रक्ष तत्राहुः एरिस्मूर्ति-रिति ।

हरिमूर्तिः सदा प्येया संकल्पादपि तत्र हि । दर्शनं स्पर्धानं स्पष्टं तथा कृतिगती सदा ॥ १७ ॥ अवर्णं कीर्तनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णप्रिये रतिः । षायुर्मेठांशल्यागेन शेपभावं तनो नयेत् ॥ १८ ॥

बन्नेदं प्रतिभाति । भगवानुद्धारार्थं मयोदया सर्वानेवाक्षकरोति । तेषां श्रेहरूरा मानसि सेवा फठरूपेति तस्ताधनकेन मार्गनिष्ठया सेवाकरणमावश्यकम् । येषां साक्षा-खुष्टिमार्गे निःसाधन एवाङीकारलेषां तदाल प्रवेद्धलेढ्भावाङ्कराणां सक्त्यसम्बन्धानि छापेण 'मगवता सद्द संकाप' इत्यादिक्या भावनेष जायते, मावना तु मनोधर्मः, तद्धावनायां मनसक्तत्परता मनतीति तद्रशा मानसी सेवा जायते इति पूर्वोक्तसेवाया अधुना प्रयोजक-त्वामाचात्त्रद्वार्थे गुणगानमेव मुख्यमिति तदेवोक्तम् । अतं एव भगवद्धरणानन्तरमेवी न्द्रतमानाभिः सुमारिकामिः पूजादि सर्व निहाय गुणगानमेन कृतमिति 'मूयानन्दसुतः पति रिलम निवरण निवृतम् , साधनमार्गीयश्राणाततानामपि साधनरूपतेयानरूपण रहीः । नन्तरमात्रीत्या गुणमानद्वारा तदार्ज्यार्थ लाग एयोक्तो मक्तिविधन्या तादग्रालापी लारम्य वन्तरनाशास्त्रचा गुण्यानकारा तहाल्याय त्या प्याक्त भावनायन्या तान्यतामा त्यास्य त्यामं इत्त्वे तीति सर्वमनगयम् । किन्न, पूर्वोक्तसायन्दरसेवाकरणेन सेदशयवनिते तापात्मकं दुःखे जायते, तदुःखिनप्रतिस्तु विरह्मदुग्ये गुण्यानितेव भवतीति तदेव सुख्यत्वे-तापात्मकं दुःखे जायते, तदुःखिनप्रतिस्तु विरह्मदुग्ये गुण्यानित्रेव भवतीति तदेव सुख्यत्वे-नोक्कम् । तथा च यत्त्वाहशुष्टिमार्गाहीकारस्वभावोद्यतस्त्रहस्याद्यस्त्रात्मित्रम्योत्स्य नातम् । तथा च यतलाध्यपुष्टमागाहाकारस्वभाषाद्वतस्वहमावाद्वत्तानतम्नारयप्रकारेण हिन्सूर्तिः सद्म ध्येषा माविवहुं योग्या भवति, अतस्वज्ञतिततापितृत्ययं तद्याद्यायं प्रपानिकृत्ययं तद्याद्यायं प्रपानिकृत्ययं तद्याद्यायं प्रणानिकृत्ययं तद्याद्यायं प्रणानिकृत्यत्यः । तद्दिं ज्ञानमार्गेषि ध्यानमेव क्रियते, तत्रो गुणमाने को प्रणानिकृत्यायं स्वाद्याद्यात् । तद्याद्यात् क्ष्याद्यात् स्वाद्यायः स्वत्यायः स्वाद्यायः स्वत्यायः स्वाद्यायः स्वत्यायः स्वत्यायः स्वत्यायः स्वत्यायः स्वाद्यायः स्वाद्यायः स्वाद् सादिनके गरित्रथ, तथेव अवणं तत्क्रांवताना, कातन मगवता सह संलापादिकां च तथा। पूर्वोक्तज्ञानसाधनध्याने हु न तथेति रपप्टमित्युक्तम् । तन तु प्रत्यक्षेपि कारास्य तथा। पूर्वोक्तज्ञानसाधनध्याने हु न तथेति रपप्टमित्युक्तम् । व्यवतीस्यिव्यक्तम् । योवते । एवं न तथानुगवः। गाने तु सहस्यामात्रादि स्पप्टमनुम्सं मवतीस्यिव्यक्तम् । मावनायां प्रकटीन्यु तपास्यकं इत्य हित्तीं आपनाय हरिसूर्तिरित्यक्तम् । गतु भागवद्गिकारोण तद्यव्या एतस्या भवेदिति 'कृगामुक्तं यद्म भवे दित्यनेनोक्तम्, गतु भागवद्गीकारोण तद्यव्या एतस्य हित्तुलेनोक्तां 'महत्तां कृपये श्वानेत्यस तरप्योक्तम् त गत्तुताम् भगवत्वयायां महत्त्वमा पूर्वं हेतुलेनोक्तां 'महत्तां कृपये श्वानेत्यस्य त्यापास्य तत्त्वनामावे स कथं प्राप्यतेत्वता बाहुः पुत्र इति । यतः पूर्वोक्तमकास्य राकाधायव-तत्त्वनामावे स कथं प्राप्यतेत्वता बाहुः पुत्र इति । यतः पूर्वोक्तमकास्य राकाधायव- तादरो कृष्णिपिये कृष्णः त्रियो यस कृष्णस फलदानसमुखस त्रिये वा पुत्रे पुत्रहरो रतिः प्रीतिरेव भवति । खप्रियप्रीतिहेतुःलेन कृपया भावदानात्तेपां गुरुत्वात्तिसन् पुत्रत्वं सिद्धमेवेति तद्रपत्वधुक्तम् । तासां गुरुत्व त सन्यासनिर्णये 'कीण्डिन्यो गोपिका' इति स्फुटीकृतम् । किथ्, यथा पुत्रस्य कामप्याति दृष्टा तस्मिन् वास्तत्येन तदुपचारः क्रियते, तथात्रापि तादशीमार्ति दृष्टा वास्तत्येन तद्दानं तैरपि क्रियत हूरि ज्ञापनाय पुत्ररूप इत्युक्तम् । अन्यम्, पुत्रे यथा तद्विहितविविधापराधादपि वरसल्तैय मवति, तथा ताद्यो कृपापाने श्रीतिहतोरपि तथोक्तम् । प्रीतिरपि तेषां भावात्मिकैव भवति, न तु तद्रहितेति ज्ञापनाय रितपद्युक्तम् । रितर्होसथेति तद्रपत्व तस्याः स्पष्टम् । एवं सित तेषामि कृपा ताद्यो जायते इति स रसोपि तेन प्राप्यत इति सुद्क्त तथा। किय, यथा तादशानां तादशे भक्ते पुत्रभावस्तथा तस्यापि तादशेषु भक्तेषु सर्वदा ान्त्र, त्रना तान्त्रात्वा तान्त्र्य तत्त्व पुत्रनाच्छान् तत्तात्त्र तान्त्र्युत्र विश्वविद्यात्त्र । अथवाऽत्रायमपि गृहामित्रसित्यस्त्रीयते । अध्यवाऽत्रायमपि गृहामित्रसित्यस्त्रीयते । अध्यव्याऽत्रायमपि गृहामित्रसित्यस्त्रीयते । अध्यक्तिकास्त्र कृष्णसानन्द्रसात्त्रस्य प्रियल् श्रीमदानार्यभ्ये विरुसति नान्येषु, तदेतुक साक्षात् श्रीस्तामितीनामपि श्रियलं ताद्यवास्त्रस्येनतेत्वेव सम्मवित, नान्येषु । यतः श्रीमदाचार्याणामेव तद्वावास्त्रकर्त्व तत्तम्यपातित्व च निजयते । तथा च कृष्णस्य श्रिये वस्त्रमे मिष्ट पुत्र इव रित् स्तेषां वर्तत इति मदझी इतेन्यस्मित्रपि ताहरो भनिष्यतीति भावः । अधवा कृष्णपिये मपि रतिवेतित इति कथनात् खस्य तद्भावास्यकत्वावदुन्तर्गतत्वावाञ्चनिकानां सङ्क्रपयेन भविच्यतीत्यपि सुचितम् । एव तत्कुपया जनितो रतिरूपो भागो निरिष्ठ प्राकृतांग्र त्याजियला क्रमेणाठीकिक साक्षाद्भगवदारमक तत्तद्विषयमिन्द्रियेषु योजयतीति स-दशन्त निरूपयन्ति वायुरिति । वायुः सर्वदेहेन्द्रियन्यापी भुक्तमाननिधिलवस्तूनां यो मठांशक्तस्य त्यागेनाभोद्रारेण चिह्नक्तर्मण श्रेपभाव साराश तनी नाडीद्वारा तत्तद्विष्ठाने यथा प्रापयति तथायमपि प्राकृतांश त्याजयित्वा डोपनावं सर्वभगवति नयेदित्यन्वयः । तनाविरसुपछक्षणम्, किन्तु देहप्राणेन्द्रियादिष्त्रत्यर्थः। अथना ज्ञानमार्गीयस्य योगादिघान रणाया प्राणायामादिकराणे सकलेट्यियाणी तत्तत्त्वाद्वत्तिययप्रद्वादिक्त मलाश्च त्यान वित्या बायुः शेवभावभृत् प्राकृततिविद्याणी तत्तत्त्वाद्वतिवयप्रद्वादिक्त मलाश्च त्यान वित्या बायुः शेवभावभृत् प्राकृततिविद्योभूत् आस्थान तानि च परमास्मनि यथा योजयित तयात्रापि स भाव इति होयम् । आगमिनि पाठे स्पष्टमेव । अथवा वासुर्यथा कलुपित-जराना यो मलाशम्नन्मध्यसः पद्मन्तम्य त्यागेन शेपभाग मलाशायशिष्ट जल तनी खिसान्नयति शोषणदारा गृहाति, तथा स भागोषि प्राकृतान्नवागन शोषभागं मर्नेतनी स्तरेद्दादिन्त्ये प्रभी प्राप्येत्, तदात्मरो भवतीति भावः। अथवा नना स्वतना यत्स्री श्रेपभाग तनुष्यतिरिक्त मन प्रभृति तन् सङ्क नचेत् , हरिं प्राप्येत , एत्रस्यरूपारमको भवतीति पूर्ववन् । एव पूर्णी निरोध सिद्धो भवति ॥ १७.१८ ॥

१ वियमिति पाउ ।

नतु तद्भावसमावारसत एव मविष्यतीति कर्तव्यविधिः किमर्थमुच्यते १ तप्राहुः यस्य चेति ।

यस्य वा भगवत्कार्यं यदा स्पष्टं न दृइयते । तदा विनिग्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः॥ १९॥

वेखनादरे । यद्यपि तद्भावस्त्रभावादेव तादशस सबै भवति, तथापि छीविकजना-गुरोधेन यस्येन्द्रियस भगवत्कार्य गगवद्विधेन तत्कृतिरिव कृतिर्यदा स्पष्टं प्रकट न उत्तरः परवान्त्रपत्तः सगबत्कायं गगपदावशंग तत्कातायं क्षावपदा रघट अकट स इदयते तदा लैकिकपर्वपरिलागेन पूर्वोक्ताः सगवदीयः सह गुणगानेन तलेन्द्रियस विनिष्ठशूनियतः प्रलावलं सहस्पप्रहणैकसमाव एवं कर्तेत्रव इलेतदर्थं कर्तव्यविधिषत

एवं पूर्ण निरोधस्वरूपं निरूप्य तत्साधकत्वाहुणगानस्य सर्वोत्कृष्टत्वमाहुः नातः इति निश्ययो ज्ञेय इत्यर्थः ॥ १९ ॥

परतर इति ।

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः। नातः परतरा विद्या तीर्घं नातः परात्परम् ॥ २० ॥

मुत्रस्तविद्यातीर्थोदीनां स्रोक्येदोत्तरस्त्रप्रापकत्वाहोके येदे च महत्त्वं भवतु, न तु तदितिरिक्ते । गुणगानस्य तदनीतफ्लप्रापकत्यान्दतीतसर्वीक्ष्टस्यमपीत्येतज्ज्ञापनार्यं फल्ट-स्तुतिहक्ता । यथि मधादिद्वारा चित्तशुद्ध्या निमहादिकं भवति, तथापि महता हेथेन, ्राप्त्रातः । पथान मधादश्रातः । प्रत्युश्वरः । गम्हाव्यः । गपावः , त्रापा महा। रूथनः । तत्राप्येतदपेक्षया फल सल्पतरं, गानद्वारा निम्नहादिकमपि सुत्तेन भवति, फलमपि महत्, सर्वोक्तप्रपत्तिः ।। २०॥ सर्वोक्तप्रपत्तिः ।। २०॥

श्रीमदाचार्यचरणसरोजसततस्मृतेः । ममार्थावगतिर्जाता दुर्वोधप्यत्र निश्चितम् ॥ १ ॥ तेन् सङ्गतमेवाहं मन्येत्र तदपि स्त्रतः । संशोधयन्तु सुधियः छुपया मिथ वत्मलाः ॥ २ ॥ संशोधयन्तु सुधियः छुपया मिथ वत्मलाः ॥ अहर्तिश्रंवि चारेस्मिन्नेयं निष्टति यन्मनः । अतो हि लिएने नूर्न प्रवृत्तिमें न बान्यथा ॥ ३ ॥ श्रीविष्ठतेश्वरपदास्युजरेणुरेय सर्वस्वमित्यनिश्चमस्तु ममाभिलापः ॥ आ१९२००० परान्दुनरस्य । यस्सर्ग्रतः सपदि देवचने स्रतः श्रीवैश्वानसंत्तपदयी फिलताखिडा स्नात् ॥ ४ ॥

इतिश्रीनिरोधलक्षणविवरणं श्रीवछभकृतं समाप्तम् ॥

# निरोधलक्षणम् ।

#### श्रीपुरुपोत्तमकृतविवृतिसमेतम् ।

प्रणम्य श्रीमदाचार्यान् स्वीयेषु करुणावतः । निरोधरुक्षणग्रन्थं तदासश्चिन्तयस्ययम् ॥१॥

अथ श्रीमदाचार्यचरणाः सन्यासनिर्णये भक्तिमार्गीयत्यागस्य निरहानभवार्थ कर्तव्यतां गुरुद्वयक्यनभिन्नकालफलवीधनाम्यामिवकारिभेदं च सूचित्वा, तस त्यागस प्रेमैकसाप्यत्वं, तत्र साधनाकाङ्कायां भावनासिद्धस्य भावमात्रसीवं साधनत्वं. तती विरुक्षणाधिकारे गुणानां जीवनहेतुत्वं चोक्तवन्तः । तत्र कीदशस्माधिकारिणः कीदश्या मावनया जातः कीदशो भागः साधनतां प्राप्नोति, गुणाध्य तत्र वाधकत्वेनोक्ता अपि कीटशाधिकारे केन प्रकारेण जीवनहेतुतया साधकत्वं प्राप्तुवन्तीत्याकाङ्कीत्पद्यते । किंब, भक्तिवर्धिन्यां जातभक्तिदृढ्यीजभावस्य भगवद्गुकस्वविचारितरीत्या भजमानम्य भक्ति-प्रमुद्धर्थं गृहत्यागपूर्वेकश्रनणकीर्तनरूपं साधनमुक्तवन्तः । अदृढवीजभावस्य तु गृहे शिखा पूजाश्रवणादिभिः स्नेहासक्तिन्यसनपर्यन्तमुपाय तेन कृतार्थतां चोत्तवा, अग्रे त्यागैकरणादै-रावश्यकलमुक्तवन्तः । ततापि भक्तिवृद्धेः किं खरूपित्याकाह्रोत्यवते । तथा सेवाफठ-विवरणे चायफठामावे सेवाया अनाधिदैविकीत्व हेतत्वेनोक्तवन्तः । तत्रापि सेवाया आधिदैविकीत्व कथ स्वादित्वाकाङ्कोत्पचते। एव तत्र तत्राकाङ्कोत्पत्ती तत्रत्यास्ता आकाङ्काः प्रयितु यथा भगवानवतारदशायां भक्तरगोचराभिर्गुणलीलभिः प्रपन्निनस्पृतिपूर्वक-स्वासक्तिरूप निरोध वमेण विद्धानो जीवानुद्धरति, तथेदानीमननतारदशायामपि अवणकीर्तनादिगोचराभिर्धुणठीलाभिरेव क्रमेण निरुन्धानो जीवान दूरतीति वोधनाय त्यागपूर्वक श्रवणजन्यभावनया भजता, त्यागपूर्वक कीर्तनेन भजता, गृहे स्थित्वा पूजादिना च भजता, यथाधिकार भक्तिप्रबृद्धात्मकपूर्वोक्तनिरोधार्यं यत्मानेन भाव्यम् । तप्रापि त्यागपूर्वक श्रवणजन्यभावनया भजता कृपा परीक्षणीया, गुणाश्च गातत्या., स्वावस्था च परीक्षणीया, खाधिकारातुसारेण स्वस्मिन निरोधोत्पत्तिराशसाविशेवै, परीक्षणीया 1 कीर्तनेन मजता तु कीर्तनजन्यसुखिनिशेर्पर्भक्तिवृद्धिः परीक्षणीया, क्षेपा च परीक्षणीया । गेहे स्थित्वा

<sup>.</sup> तहिन्तनमोस्त भावगात्रधानयनिति भाव । आधिदेविशे सेवा प्रेमद्वारा व्यागवानिकेति । २. सन्यामाभम उक्ता दृद्धाधम भाहु । ३. तामक्यावयोगैदो गीतायाम् । ४ सथा फरुस प्रवर्तकाराम् राज्यहु । ५. प्राप्तिन कुपार्वन कार्यकाराम्।

मुज्ता तु सेवाया आध्िदैविकीत्वाय श्रवणकीर्तनप्यानांन्यभीहणं विषेयानीत्सुगदेप्टुं निरोधलक्षणग्रन्थमारभन्ते ।

ननास अन्यस सन्यासनिर्णयादिशेपत्वेन विचारे कि बीजमिति चेत् ? उच्यते । अत्र अन्यकरणप्रतिज्ञाऽभावेन यक्तिश्चित् साकाहृत्ये निश्चिते, सत्र्यास-निर्णयस्यमावनादेः स्वरूपाकाहीत्यापकत्वात्, गुणानां जीवनहेतुत्वकथनस्य च प्रकाराकाङ्कोत्यापकलात्, मक्तिवर्षितीस्थमिकदृदिपदस् च सामिथेयसरूपाकाङ्को-त्थापकत्वान्, सेवाफलविवरणस्यानाधिदैविकीपदम्य चाधिदैविकीवर्धमावाकाङ्गोत्यापक लात्, अनुसार्धसागुणकीतैनादिकथनसः पाकस्मिकतया कैमप्यांकाह्वारवापकत्वात्, परसराकाह्वापुकत्वे द्वालुत्वादिश्चःदानां तत्रत्यभ्रमेयसापि प्रत्यभिज्ञानं चेति जानीहि । न् च भक्तिवर्षिनीस्यपदप्रत्यमिजाऽभावात् तन्त्रेपन्याभावः श्रुद्धाः । सन्यासिनर्णययमेव-्र नाम्यवायनास्थ्यप्रक्षामजाऽभावात् तन्त्र्यत्यानावः व्यक्षः । प्रत्यातान्यवयनः विव तस्त्रयसम्बद्धारि कोडीकरणाददोषात् । परस्यसक्ताह्मवद्यादेव श्रीहस्सियरिषि 'श्रीहण्ण-स्मित्रिक्षि'त्यादिस्रोकपत्रकस्य स्वतन्नस्येन न्नतीयमानस्यापि स्वत्मेदन्नेपस्यमङ्गीहनस् । ा प्रकार स्वादस्थानमञ्जनस्य स्वतंत्रयन्य अतावमानाचाप जलनर्यमानाध्याप्य । तस्मादेव रोपत्नेकवाक्यस्ययोग्झीकारे न फिविडाधक्तिनि तच्छपत्वेत व्याख्यायते । तर मञ्जासनिर्णये त्यागिनो भावनामात्रसिद्धभावस्येव साधनत्वन साधितत्यात्, त्यागिषु प्राचारिकारिकृतस्य त्यागस्य विरहितयवकात्तुमवार्थत्वान्, निरहस्य च प्राकट्यतिरोमाव-ारपारकारकृतस्य त्यागस्य विरुद्धायपकानुमधायत्यानः, विरुद्धस्य च प्राक्तव्यावद्याग्यः जनितदुःखात्मकत्यातः, तादग्रस्याधिकारिणः क्रुण्णे आमत्तया गृहस्थानां चाधकत्या-गात्मत्वयोभोसने कृते, ईपद्रप्रध्यविस्धृतिर्धृतया भगवदामक्ती जातत्वे, व्यसनेन म् मगवद्वण्डीलाप्राधान्युं तिहाय भगवत्स्वरूपमस्तायां जातायां, देन्ये मित जन्मप्रकरः ्रानक्षण्याव्याच्यास्य प्रदाय सम्बद्धक्षक्षण्याया व्याप्तायाः, रूल सार वर्णस्वकरः णोक्तरीत्या मक्तदुःखस्थे सम्बद्धादुर्भावदेतुस्त्रज्ञानात्, ताद्दशुदुःगात्रमयोत्याद्यतः इति । तत्र तादशदुःखनगर्भातिशयस्येव भक्तिपृद्धिक्षप्रयं, प्रप्यतिस्मृतिसगवदासस्योगार्यिन स्यात् । अतः तादशिनृगेषस्य प्रस्तृयमानदुःग्राशंमारूष तद्वायनास्य च कार्यवक्षणमिति पच हुःमं पञीदाया नन्दादीनां च गोकुले। प्रथमं तदाहः **घरो**त्यादि ।

न्य कुल प्रमुख्यात्र हुन्त्रं तद् दृश्यं स्थान्सम कचित्॥१॥ पत्र दुःद्वाधारमृतानां त्रुयाणां कथनेन तेषां भापनिविध्यं द्योनितमः । चकारत्रयेण नत्र दुःसाधारमृताना प्रथाणा कथनग प्रथा भारतावस्य धारतस्य । यकारत्रयण तत्तरसम्प्रातीयभावयन्तः कमादः कालताःज्ञानात्र दुःसभाजः संग्रहीताः। तदानीं कसादि-विद्यानीयप्रसारतराणां सभवात् । कालज्ञानयागये संननात्र । कम्बिदिन अनिर्णीत-वादरानीमध्यसुरान्तराणां सभवात । कालाज्ञानयागय सनमाव । कात्यांदीनं अनिर्णीत-वादरानीमध्यसुरान्तराणां सभवात । कालाज्ञानयागय सममाविष्यस्यानियां सोधितम् । देशविज्ञेयोत्तर्या तत्र तत्र भगरहेशेषु पर्यविद्युत्यसूचनेताथिकारिणस्यानियां सोधितम् । एसमप्रेपि ज्ञेयम् । तथा च ये बालादियारे, ये च भोगण्डादियाये, ये च भोडादियाये आसकाः, तेर्षा दुःत दद्धा तिक्षित्रस्यर्थं ताह्यसाह्यस्यप्रेपीय भगवान् तत्तद्रावानुसर्ते सुखे दानुं प्रकटीमवतीति भगवन्त्रावस्त्रे तादश्च हुःत्यमय साथनमिति स्यस्मिन् तदार्शमोत्यादकी दानुं प्रकटीमवतीति भगवन्त्रावस्त्रे तादश्च हुःत्यमय साथनमिति स्यस्मिन् तदार्शमोत्यादकी यः प्रपत्नविस्प्रतिपूर्वकमगवदासकिरूपो निरोधः स एव फूणे व्यसनस्य फलम् । तदाशंसेत प्रथमाधिकारिणो भिक्तपृद्धिलक्षणित्वयः । अत्र स्यादिलाशंसासूचकम् । यद्यपि आशंसावचने लिडिति सूत्रेण आग्रमावाचित्सुपपद एव लिड् विदितस्तयापि लोक उपपराभावि देवद्ववेदामच्छेद् मस्तायं भदित्यादिप्रयोगदर्शनाद्व दोषः । यदि च लोकोक्तिनं प्रमाणमिति प्राधनायां या सम्माननायां वा लिडिज्यते, तदापि तयोराशंसाम्लक-स्वादाशंसा न व्यपिचरति, तस्माददोषः ॥ १ ॥

थय मध्यमापिकारिकृतस्य त्यागस्य विरहसामयिकासक्तिप्रमन्यायकमगवरड-भवार्थत्वात् तस्य मक्तिवृद्धिस्वरूपं ताद्यनिरोधठक्षणकथनमुद्रोनाहुः मोक्करः इसादि ।

गोकुले गोपिकानां तु सर्वेपां बजवासिनाम् ।

यत्सुलं सममृत् तन्मे भगवान् कि विधास्पति ॥ २ ॥

यरसुर्व सम्भूत् तन्म मगवान् कि विगल्दात । र ॥ तुग्रग्दः पूर्वव्यापुत्त्वयः । एपोत्यन्त विग्रयोगेण दुःवित द्वीत रसप्रभान इति प्राक्रव्यजनिका असन्तासक्तिय तस भक्तिपृद्धिति यथाकथित् द्वीतजन्यसुखाकाहार-रूप कार्य तक्रकिष्टुब्यात्मकनिरोपठक्षणमिति ज्ञापनाय पूर्व गोपिकापदीक्तिः । अन्येषां तदत् पूर्वासम्भावाभावेन ततो न्युनत्यात् प्यादुक्तिः । क्रिंग्रन्दो विकल्प बोतयित । 'विकल्पे किं किसूत चे'ति कोशात् । आससायां भविष्यत्काले छद् ॥ २ ॥

अधोत्तमाधिकारिकृतस्य त्यागस्य विरह्मनन्तरमादिहाक्षात्कारार्थरवात् तस्य तत्साक्षात्कारोत्तः गदा पुनर्वजनसानामिन विरहस्तदा तस्य पूर्वाजुनतस्य ठीलासुखादिस्मरण-सविजितिरहमामयिकाजुभववन्त्यात् तदा भगवतः स्वस्मरणोत्तादको निरोध एव तस्य गक्तिञ्चद्विरूप इति तस्य स्वस्मिस्तदभिज्ञापक लक्षणमाहुः जद्धचेत्यादि ।

इति तस्य स्वस्मिस्तद्भिज्ञापक रुक्षणमाहुः उद्भवेत्यादि उद्भवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा ।

हृत्दावने गोकुले वा तथा में मनेसि कनित् ॥ ३ ॥ अत्रापि पूर्वक्षीकोका स्थादिनि किया अनुप्जते । तथा च ताह्यसमणोतस्या

दिविपयिणी आश्रसेव स्वस्मिन्तादशभक्तिरुद्धिज्ञापक सक्षणित्यर्थः ।

अपने निक्सि छोनेषु गोकुण दोन्तम पूर्वेक्तरीतमे आप श्रीजनवाधस्य रूपासकानामेव निर्मावतः, नान्यस्यरूपासकानामिति ज्ञापितम् । ते एव परमानुभद्दिषयण इति
व । तृतीय ग्रन्थास्यरूपासकानामिति ज्ञापितम् । ते एव परमानुभद्दिषयण इति
व । तृतीय ग्रन्थास्यरूपास्य विश्वास्य अधिकत्यज्ञापनार्थिति द्योपयम् । तैनीताद्यपृष्टिमा
स्थितिप्रम्भ तृत्यास्य निवारः, नः तु सर्वदाप्राप्त द्यापि वावितम् । चाचामते त्यन्य
क्षेत्रस्य युत्रोपित्याद्यकस्य निरोधस्यात्रस्यायद्यभ्यते मनोत्य एतीच्यते । श्रीहरित्यावास्य
मते तु निरोधसिमित्रकाराम् नर्याभावनगुण्यानयोनिष्य प्रथम भावनगुच्यते, तस दुर्वभावपोषनाय स्वित्यकस्या प्रभावनार्येकोच्यते । सम्मते तिद्रसाक्षसाय असिवृद्धिद्यापनः
रुक्षणतीयोच्यतः इति तनो भद्र इति ज्ञवस्य ॥ ३ ॥

एवं सागिषु ये श्रवणजन्यभावनामात्रपराखोषां भक्तिरृद्धिरूपं भावनासमकं निरोध-माञ्चसारूपकार्यमुद्धनाभिज्ञानार्थगुत्तना, चे त्यागिषु तत्रोऽधिका गुणगानासकारितपं मिलकुद्भास्पर्कानिश्चास्य स्वस्मित्रामिश्चापकं लक्षणं त्रिमिवद्दत्त प्रथमं गुणगातृषु प्रथमाधिकारिणः स्वस्मिनदभिज्ञापक उक्षणमाहुः महतां कृपयेत्यादि ।

महतां कृपमा यावङ्गयान् दयिष्यित । तावदानन्दसन्दोहः कीर्थमानः सुन्याय हि॥ ४॥ अत्र यावदिति पदमुत्तरायिज्ञायकं तावसद च पूर्धवयेः। महस्तदं च पारोक्ष्यण प्रजमक्तज्ञापकम् । तथा च ताता कृषया भगवात् याबद्दयिष्यति वस्त्रमाणरीतिक्रसेकतानस्वसंपादिकां दयां करियति तायत् तत. पूर्व कीत्यमानः न्त्रामान्यनत्त्वसे स्मुक्तरीला स्मरणपूर्वक वर्ण्यमान आननदसन्दीहः श्रीमहृत्दाः वनेन्द्रपन्निरित्तस्यात्मा स्मरणधुन वण्यमानः जान रहानस्य वनेन्द्रपन्निरित्तस्यानन्दस्य यः समृहः ठीठारूपः हि निश्चयेन सुखाय मनतीति शेषः । शतन्तसः क्रीलंमान्छीलया सुराजनन व्यसनीत्कर्गरूपसः निरोधसः सस्मिन्नमिञ्चापक रुक्षणम् । इत्तरपद्मेन प्रपद्मितसमृत्याधिक्यादित्सर्थः ॥ ४ ॥

अ्थनकर्तुः पूर्वदशात अधिक्य कीर्तनपरता च पूर्वेक्तमहरकृरयाधिका भवतीति ताध्यनिरोधस स्वस्पिन्नभिज्ञापक रुक्षणमाहु. महतां कृपया गद्धदिलादि ।

महनां ऋषया गहुत् कीर्तनं सुलदं सदा । न तथा लौकिकानां सु स्निप्यभोजनस्थ्यत् ॥ ५॥

न तथा लाकिकाना हा स्वत्यभाजनस्थायत् ॥ ५ ॥ महता पूर्वोक्तानां कृषया घटद् यथा क्षेत्रेन लेकिक्साग्ने निभेषस्वात् सक्तले रीलामियक क्षेतिनं सदा सुख्यदं तथा लोकिकानां न, लीकिकार्तृकं लेकिक ाणानपथक कातन सदा सुक्वद तथा लाककाना न, लाककावृक लाकक निषयक च कीर्तन न, गुपद न।अप्राप्ति भतिति श्रेष । तम द्रापता । स्त्रिष्यमोजन-स्क्रम्बद्दिति । स्निग्प मोजन यसासी हिन्धमोजन , स्त्रिपमोजनस्य रूक्षेण तुस्य ्यन्त्रभारतः। १८९५ माजन वस्तालः १८१५ माण्यः । १८९५ माण्यः ६८४ण सुस्य भवतीति स्तिर्थभोजनारू अत्रतः । तथा च् लीतिककत्के तक्षिपयेके च् कार्तने असुल्दरस-्राताम् । तत्र प्रवादगरुवास्य । तथा प्रवादान्य । तथा प्रवादान्य प्रवादान्य । वथा प्रवादान्य । वथा प्रवादान्य । मानपूर्वसरहोकिकनिमयके मक्तकृते कीर्तने बस्सुप्रहस्य 'क्य विना रोमर्हपं द्रवता चेतसा क्षेत्रपारकार्वप्रथम नातका कार्या प्रश्निष्य क्षा वृत्ता चेतसा विना, निनानन्दाश्चरूठया छुद्धे अस्या विनासय देखुक्यभाद्यायमान यस्युखदरः तदेव पूर्वसादुःकृष्टम् निरोषस्य स्वस्मित्रभन्नाएक स्वस्मितिस्यः ॥ प ॥

डुरकुटन । गरायल द्वारणकारकार अय ततीत्पुरहुष्टापिकारे गुर्वसमाद्दीपकास निरोधस्य स्वस्मित्रमिश्चापक ठक्षणमाहुः

ताव । गुणगाने सुन्वायासिगों[बन्दस्य प्रजागृते । गुणगान इत्यदि ।

गुवामान सुल्वावास्त्राम्बन्द्रस्त नुष्यान्यः । सूत्रा तथा शुक्रादीनां नैवात्मनि क्वतोन्यतः ॥ ६ ॥ मधा तथा अनापा । अते महता हुत्या गोविन्द्रय गुण-भहतो हुपपं<sup>रित</sup> पदह्यमनाप्यतप्रकते । अते महता हुत्या गोविन्द्रय गुण-'महतां कृपय'ति पदह्रयमना'न्युपत्रच । ज्या नव्या कृपय आश्चन्द्रस्य गुण-पाच रागादुसरिण भगवहणीयवन्यसुक्तपद्याक्याचां सीर्तने सुल्वाचासियया येन गाच रागादुसरिण भगवहणीयवन्यसुक्तपद्याक्याचां सीर्तने सुल्वाचासियया येन प्रकारेण प्रजायते प्रकर्पाजायते, तथा तेन प्रकारेण शुकादीनां ज्ञानिमक्ताना आत्मिनि हृदये न. अन्यतः कुतः । ज्ञानमिक्तिम्यामेन चेन्न भवति तदा तदितिरिक्ता-द्वेतोः कुतः स्मादित्यदेः कैमुनिकनोक्तः । तथा च भगवहुणगाने तादशसुखावािः पूर्वस्मादुत्कृष्टस्य निरोपस्य स्वस्मिन्नभिज्ञागकं रुक्षणमित्यर्थः । एवं च त्यागकर्वृणां मण्ये कीर्तियितृषु गुणगातुषु च महत्कुमा हेतुत्वेनापेक्षितिति योधितम् ॥ ६ ॥

सा कृपा तत्कार्यम्तं गुणकीर्तनादिजन्यं सुखं च कथं स्यादित्यपेक्षायां तत्र भगव-त्कृपारूपं हेर्तुं प्रकारभेदेनाहुः क्रिट्यमानानित्यादि ।

> क्षिद्यमानान् जनान् दृष्टा कृपायुक्तो यदा भवेत्। तदा सर्वे सदानन्दं हृदिस्यं निर्गतं यहिः॥ ७॥

जनाम् जननथर्मवतः स्वकीयान् क्षिट्यमानान् स्वप्नास्थर्थं दुःखितान् हङ्का यदा कृपायुक्ती भवेन् अव्यव्यव्ह कुर्योत् नदा हृदिस्यं सर्वे सदानन्दं यहि निर्मतं भवेत् । पृशिक्षिका भवनिकयाऽवारयनुषव्रते । तथा च कीर्तिवरूणां भगवद्यवा भावनाधावत्यं दहारियोक्तसेव मर्यस्थान्तस्य वहिःपाक्रव्येन महनामि प्राक्रव्यात् कहुण्या स निर्मेषः फलमुपद्यातीत्यर्थः । तेनेदमि फलोपधायकस्य निरोपसीव स्वकृप्ता । ७ ॥

ष्ट्रात परं कीर्निषन्पु ननो विशेषं वक्तुं तथा तमाहः सर्वेखादि । सर्वानन्दमयस्यापि कृषानन्दः सुद्वुर्लभः । इन्नतः स्वसुणान् अन्वा पूर्णः क्षावयने जनान् ॥ ८ ॥

एवं नानाविषस निरोपस उक्षणान्युक्तवा तत्र साधनप्रपदिशन्ति तस्मादित्यादि ।

तस्मात् सर्वे परित्यज्य निरुद्धैः सर्वेदा गुणाः।

सदानन्दपरैगेंघाः संचिदानन्दता खतः॥ ९॥

यसाद्भावनापेक्षयापि भगवान् गुणगानेन अधिकं प्रसीदति तस्मात् सर्वे परि-स्रज्य भक्तिमागरीता प्रेम्णा सर्व गृहादिकं सवासनं स्पक्त्या निरुद्धेः प्रथमविस्मृतिपूर्वकः गगवदासिक्षुकेः सदानन्द्रपरेः हृदयश्रहीलास्यक्षेतानेः सर्वदा अमीर्शं काला-विष्णेदेन वा गुणाः गेयाः गानविषयीकार्थः । तत्रवान्तरफ्ठमाहुः सचिदानन्द्रता स्वतः इति । स्वतो यद्य्यातः गुणगानातिरिक्तसाधनं विनेव संचिदानन्दता अक्षरप्रस्ता भवति । ततः इति पठि गुणगानादेवेत्यर्थी बोध्यः । एतेन गुणगातुः स्वावस्यापरीक्षणः प्रकारश्रोक्तः । एवं च सिद्धान्तमुक्तावत्यां 'ततः संसारदुःखसः निवृत्तिर्ववयोषन'मिसनेन यदवान्तरफलमुक्तं तदीदशानामेव भवतीति बोधितम् ॥ ९ ॥

एवं त्मानिषु मुख्याधिकारिणां याद्रप्रितोधस सिद्धिः तरस्रक्रपमुत्तवा तत्र स्तातुमवमप्रिमसिद्धार्थे प्रमाणयन्तसद्वर्णनप्रयोजनमाहुः अङ्गिलादि ।

अहं निरुद्धो रोपेन निरोधपदवीं गतः।

निरुद्धानां तु रोघाय निरोधं वर्णयामि तम् ॥ १०॥

अहं निरुद्धः पुर्वोक्तरीत्या भगवदासक्तः रोघेन संसारावेशसाहित्यादिन्द्रियनि-गर । नरुद्धः पुत्राकाराया नगुन्धावामः सन् निरुद्धाना रोघाय संसारावेशसः प्रदेश निरोधपदवीं गताः निरोधमागं प्राप्तः सन् निरुद्धाना रोघाय संसारावेशसः हित्यावर्थ तं पूर्वोक्तनिरोधं वर्णयामि । तुः प्रयोजनान्तरयक्षानिरासे । तः इति पछे तु पतुर्पा । तथा च यः कथं भक्तिवृद्धित्विदिकं पूर्व पृष्टवान् तस्मे तुम्यं तदयेमथे वर्णयामीत्यर्थः ॥ १० ॥

हरिणेलादि ।

हरिणा ये विनिधेक्तास्ते मन्ना भवसागरे । ये निरुद्धास एवात्र मोदमायान्यहर्निशम् ॥ ११ ॥ ग निरुद्धास्त एवात्र भादनायान्त्यहानवाम् ॥ ११ ॥ विनिद्धेक्ताः विशेषेण त्यक्ताः, सीयलेन नाडीकृता इति यावत् । अस्रेति गुणगाने भावनायां च । तथा च संसारावेषश भगवदनक्षीकृतत्रक्षणत्वात्तद्विरुद्धाया गुण-रुपमान भावनाया च । तथा च सवाराय्यस्य नमण्यसमारक्षणवण्यसावादकराया गुण-गाने, भावनायां चार्डानैंशं मोदग्रातिः. मा निरुद्धानां सामान्यत्रसणमित्यर्थः सिघ्यति॥११॥ एवं रक्षणं निरूप्य भावकापेक्षया गुणगानुषु विदेषमाहुः गुणेद्विद्यसादिः।

गुणेट्वाविष्टिंगिनानां सर्वदा मुरविरिणः। संमारविरहरूको न स्थानां इतियत्सुणः

१. यभवेपरधन इति धुते ।

सुरचेरिणः जडदोपनिवर्तकस्य गुणेषु गोवर्षनोद्धरणादिषु सर्वदासकिचित्तानां संसारश्च विरहक्षेत्रश्च न स्यातां किन्तु रिवन् सुरुवस् । तथा च भावकाना दुःसाः समया सुकाक्ष्या भावकात्ता दुःसाः सुवा सुकाक्ष्या भावक्कतस्यणाकाङ्क्या च विरहक्कृत दु खमेव बहुळम्, तत एव च श्रीम छरः । गादणा दु ससारविशाभावात्र ठीकिक दु खम्, विरहस्कृर्तावन्तर्निष्ठा, पहिरानुभवे च गुणगानम् । अतो मगवत इव सुखमित्यर्थे ॥ १२ ॥

गहराज्य य अगामार्थ निर्माणकार होतु एव भाविष्युगानोविशेषमुत्तवा तस्य कृपाहेतुकत्व निगमयन्ति, मध्यमाधिकारे हेतु

तह्यवस्था च वदन्ति सदेखादि ।

तदा भवेदयालुत्वमन्यथाऽकृरता मता। याधदाद्वापि नास्त्रत्र तद्ध्यासोपि सिध्यति॥ १३॥

यदा पूर्वोक्त रीति तदा भगवती द्यालुह्वं भवेदिति पूर्गेकस्य निगगनम् । अय मप्यमस्य व्यवसीन्यते अन्यधेलादि । अन्यथा यदि न गुणाविष्टिचतता तदा अक्त्रता भगवत , अपातकता तस्मिन् मित्तमार्ग-शुलभारहेतुतित यावत् । सा मता ससारिज्ञाभावगुणानिष्टिचततामावान्या सुक्तिन्यात्वा । तथा च तेन मप्यमार्थि कार इत्यर्थ । एतद्वयस्थामाहु याघेलादि । अत्र अक्त्रताया चारग्रज्ञा भगवदियक्षाज्ञानक्ता निरोपन्युनिव्हा, अपिश्चरत्त । अत्र अक्त्रताया चारग्रज्ञा भगवदियक्षाज्ञानक्ता निरोपन्युनिवह्म, अपिश्चरत्त । तेनेय सर्गा मभागप्रक्रव्यती मध्यमा । शिकारियास्थल्थं । एतद्वेव कार्य कडमकस्य ताद्यतिरोजस्य स्वण ज्ञेयम् । एतावा पिकारियास्थल्थं । एतदेव कार्य कडमकस्य ताद्यतिरोजस्य स्वण ज्ञेयम् । एतावा पिकारियास्थल्थं । व्यद्येव सात्त व्यवस्यानम् भक्त तस्य फलमुष्पादित ज्ञेयम् ॥ १३ ॥

अधाददर्भाजभागमः पुजादिभियेतमानम्य ममागः विश्वस्त्वान् तम्य व्यवस्था त्रिभिन वेदन्तः तत्कृतसेत्राया आर्थिदैविकीस्वाय पूर्वसुद्धमनित्रतंक सर्वत्रस्तुममर्गणरूप सापनमाहु

संसाराचेदेशसाहि ।

संसारावेशदृष्टानाभिन्द्रियाणां हिताप ये।
कृष्णस्य सर्वेवस्तृति भुन्न ईशस्य योजयेत्॥ १४॥
भगवद्रमसामध्यीरिहामो दिवयं ह्यिरः।
गुणैरेसिग्रस्याभ्र दृग्यं आति क्हिंचित्॥ १५॥
एथं जात्वा ज्ञानमार्गोदृरुत्यं गुणवर्णने।
अमस्मरेरळ्थेश्च वर्णनीया. सद्द गुणाः॥ १६॥

तारदोन दि समारानेशदुधानीन्द्रयाणि निप्राद्याणि ! तानि च निष्युद्यमाणानि श्लोम १ समाधीशमानच्यानु । २ धुनी दुधानी द्रयानि हास्वत्तरप्रावकानि न भक्ति, तार्टी द्रवानि

त्रसायासम्बद्धाः । ३ श्रुता दुशानाः द्रयानाः द्राय्यवादमायकानं म भवान्तं, सारा ४५० तु भाषकानि । ३ भवि चतु ।

जनयन्ति, अतस्तदमावार्थ तेषां हिताय से निबयेन सर्वाणि वस्तृनि सीपानि कृष्णसः भूम ईदास्य योजयेत् । समय्ये मगवत्सम्यन्यमिश्रितान्यतुसन्दर्णात् । फठारमकलयोधनाय कृष्णस्येति । अवतारादिवारणाय भूस इति । एतावन्मात्रसाध-नकरणेपि विषयव्यासंगनिवारणसामच्येबोधनाय ईंडास्येति । 'तं यथा यथोपासत' इति श्रुत्मा तलक्तुन्यायेन चोक्तयमेपुरस्कारेण चिन्तनसावश्यकत्यात् पदत्रयक्रयनम् । तेन फलसुरपादयन्ति भगवदित्यादि । एकादशस्कन्ये 'दारान् सुता'निति प्रसुद्धवानये तन्त्राचित्रपास सम्बद्धाला । प्रवाद्धालाच वास्य उपाणाला व्यक्ताप्य सर्ववस्तुसमर्पणस भगवद्धभैलक्षयनात्, कविवाक्ये च भिक्तः परेशानुभवे विरिक्ति'-रिसारिक्षोकद्वये विपयवैराग्यस फलस्वेन कथनात्, सर्ववस्तुसमर्पणस भगवद्धभैश सामर्प्याद्विपये विराग स्थिरो भवति । तथा च भक्तिवीवन्यां स्रेहाद्रागविनाशः क्षाभय्याद्वप्यं यिराग स्थिरो भवति। तथा च भक्तिवित्यां 'लेहाद्रागिशनाशः स्या'दिल्यनेन यरफल्याद्रपीजमावस्य लेहादुक्तम्, तस्वैर्यक्रयनेन तज्ञनकस्य लेहाद्रक्तम्, तस्वैर्यक्रयनेन तज्ञनकस्य लेहाद्रक्तम्, तस्वैर्यक्रयनेन व्याप्त स्वित्यक्ष्यं स्वित्यक्ष्यं स्वित्यक्ष्यं निर्मेष्ट्रस्य निर्मेष्ट्रस्य निर्मेष्ट्रस्य स्वित्यक्ष्यं साभनात्तर्तात् ग्रुणैरिति। द्वितीयरक्ष्यं साभनात्तर्ता । अत्याप्तिव्यव्याप्तिकत्य भगवहर्ति प्राप्तुवतां 'वित्यक्ष्या यवार्ष्योप्तात् स्वित्यक्ष्यं स्वित्यक्ष्यक्षयनेन कीर्तमार्थेग्रीयः हरिस्त्यक्ष्यस्यक्षयोज्ञनस्य पूर्वं कप्रवेत् तस्यान् माति, न ज्ञानविषयीभवनीत्यभैः। अत्र स्ववस्योज्ञनस्य पूर्वं कप्रवेत तस्यान् माति, न ज्ञानविषयीभवनीत्यभैः। अत्र स्ववस्योज्ञनस्य पूर्वं कप्रवेत तस्यान् प्राप्तिवः विद्याप्तिवः स्वित्यक्षयः स्वत्याप्तिवः स्वित्यक्षयः स्वत्याप्तिवः स्वित्यक्षयः स्वत्याप्तिवः स्वत्यवित्यस्याप्तिवः स्वत्यवित्यस्य प्रकाररूपता योपिता । तेन 'श्रुखाग्दे'लारम् आस्मानेवीदंनां भितेष्ठक्योथकमेकादशस्कर्णीय भगवद्वावयजातं स्मारितम् । तेनात्मनिवेदनपूर्वक क्रियमाणेन गुणमेकादशस्कर्णीय भगवद्वावयजातं स्मारितम् । तेनात्मनिवेदनपूर्वक क्रियमाणेन गुणगोने इःरात्मसंभ्यानामानरूप फर्त सिध्यतीति योगितम् । एव फरुमुपगाय दाव्योयं
तर्हातिमुपित्यन्ति एवमित्यादि । एवं वृद्धोक्तरीला गुणवर्णेन ज्ञानमानादुरूकप्
नार्ह्मात्मुपित्यन्ति एवमित्यादि । एवं वृद्धोक्तरीला गुणवर्णेन गर्मार्थः, लोगो गर्भः, ल्रुल्यामित्याः,
नार्भार्थः, अमस्पत्री राष्टुर्वेश्च परोक्तप्रीत्मन्त भस्तरः, लोगो गर्भः, ल्रुल्यामित्याः,
नार्भार्थः सम्पत्रीति, तर्वद्वा गुणवर्णने ज्ञानमानाद्वक्तिः सिध्यतीति होण वार्म्यः
सिस्त्रसम्भात् दुस्वामान ज्ञाला गुणवर्णने द्वालामानम् । ज्ञाला वर्णने लोग वर्णने हारसुखस्पर्धात् दुःखामान झाला गुणवणन ज्ञानमाराहुत्कप. सिप्पतीति शरेण वाभ्यं परणीयम् । तथा चेतदझात्या गुणवणेने हुःखामानमारम् । ज्ञाला वर्णने लेण उक्करं परणीयम् । तथा चेतदझात्या गुणवणेने तेन्यामको शहरोषु प्रसक्ता हि तदासका भवनित हुःखुक्त भवनित । तथा चेत्र पुणवणेने तेन्यामको शहरोष्ट्रियद्यानी वापकत्यानास्यव्द्वानित्याच्ये मानवदामिकदार्थे मितविद्येन्द्याने वापकत्यानास्यव्द्वानित्याने स्वापक्तिव्याने स्वापक्तिव्यान

साधनान्तरमाहुश्चिमि हरिस्तिंग्लादि ।

ालाग कारण्यास्यास्य संकल्पादिष तत्र हि । हरिमूर्तिः सदा भग्या संकल्पादिष तत्र हि । दुशैन स्वर्धने स्पष्टं तथा कृतिगती सदा ॥ १७॥

१ दु खानुसन्धानस्पमिति पाट ।

अवणं क्षतिनं स्पष्टं पुत्रे कृष्णप्रिये रतिः । पायोर्मलांशस्यागेन शेषभावं तनो नयेत् ॥१८॥ यस्य वा भगवस्कार्यं यदा स्पष्टं न दृहयते । तदा विनिष्रहस्तस्य कर्तव्य इति निश्चयः॥ १९॥

योऽध्दवीजः व्यसनार्थे यतते, तेन हरेभेगवतो मूर्तिः खयं सेव्यमाना सदाभीक्ष्णं निरन्तरं वा ध्येया, भगवदभिन्नत्वेन प्यातन्या । हि यतो हेतोः । तत्र मूर्ती संकल्पा-दिमन्तरं वा ध्येया, भगवदभिन्नत्वेन प्यातन्या । हि यतो हेतोः । तत्र मूर्ती संकल्पा-दिमन्नतिवाराष्ट्रद्यानं रख्युपस्त्वन्य कार्य स्पष्टं सम्स्पदर्शनेन तस्पर्शनेन च भगवरसम्बन्धितया रुफुटम् । पूजात्रवाहेण् तत्र सिन्नधुने उन्धे अन्तर्यामिमासणी-क्तन्यायेन, गुणोपसंहारे कार्याख्यानाधिकरणे 'सम्बन्धादेवगन्यत्रापी'ति सुत्रेजीकृते, निवन्धे च 'तद्र्षं तत्र च स्थित'मिलेतद्रोधिते भगवद्यवेशे, बहुन्ययोगोलकन्यायेन च भगवतस्तद्भाष्य बहिर्भावात् स्फुटमित्वर्धः । एतदेव हस्तपादयोः कार्येऽतिदिशन्ति तथा कृतिगती सदिति । उक्तन्ययेन यथा पूर्वोक्तं हवं भगवस्तम्बन्धि सहस्य, तथा कृतिगती सदिति । उक्तन्ययेन यथा पूर्वोक्तं हवं भगवस्तम्बन्धि सहस्य, तथा कृतिगती हस्तपादयोः कार्ये भगवस्तिवायां तदर्थं चठने च सदा भगवस्तम्बन्धिनी स्पष्टे । पूर्वोक्तं स्पष्टपद्मत्र तिभक्तिकिहिविपरिणामेन सम्बध्यते सन्देशात् । श्रोत्रवाकः कार्ययोक्ताथात्वमाहः अथणं कीर्तनं स्पष्टमिति । एतयोः प्रकारान्तरेणापि भगव-त्मम्बन्धित्वस्य मर्वेमम्मतन्वं बोधियतं स्पष्टगद्भय पुनरुक्तिः । उपस्ये भगवद्भयोगित्वस्या-रफुटरतात् तस्य भगनत्तम्बन्धिःवाय प्रकारमाहः पुत्रे कृष्णितिचे रतिरिति । 'कामः सङ्कत्पनः रमृतः,' 'मङ्कलप्रभवान् कामा'नित्यादिवाक्यैः सङ्कल्पस पुत्रे कामे कृष्णस प्रिये सति रत्तिरुपस्यकार्यं भगवत्तान्विः भवतीति शेषः । गोषाठतापतीये 'यं मां स्वृत्वा निष्कामः सकामो भवती'ति मान्यवीं प्रति भगवद्वान्यस्य श्रात्रणाद्वमवद्धानात् ताद्यन सङ्करेपन भगवद्विपयककामोरपत्ती सापि भवतीत्वर्थः । भगवद्विपयककामामावे तु गर्धो-पस्परितं भनति तथा प्रकारस्त्वत्रे वाच्यः । पायोभिनियोगमादुः चाचोस्त्वादि । चाचोः प्रसाहन नगत तथा प्रशास्त्वज्ञ वाच्या । पायागनवागगाहुः पायास्त्वाह । पायाः कार्य हि विसर्गः, स चात्र महांशवागरूपः, तेन कार्येण तक्रनस्सेन्द्रियम्य नवीं चोपमाचं न्येयत् । भगवित विनिधान्यमानं स्वतिर्दे तच्छोपनहारा गुणभाव प्रापयेत् । अनायमार्थः । चेणुगीते 'अक्षण्यता'मिलात्र सुनोधिनीस्त्रास्यित्वयफलकोष्धित्रास् कारिकास्य यद्रोगोहमरूपं पायुकार्यक्रस्त, तथा 'पूर्ण हु सायमहिने प्रिश्वसायायकोन्न निवार पीमानस्त्रस्त दशमकार्थं 'मिल्हस्त् । यन तृतीयस्तर्भ्यः 'सुम्मोलह्वाऽप्रदे च्यां द्वारान्यक्षभीनगरूपं तस्त्रप्रसुक्ते. तत् प्रभाविकारं न समयवित, द्वितायस्ति । तत् प्रभाविकारं न समयवित, द्वितायस्ति । विस्वपत्ति । विस्वपत्ति । विस्वपति । विस्वप तन्दीगश्चर्युक्तीऽनसयीः स्थूलपातुः मृतपृत्रियासको यश 'कफः पित मरुः खेतु प्रस्तेर नखरोम च । कर्पविदर्पिका चनि पासूनां कमको मरुः' इति वैपकोक्तो मरुाः, म हि पासुनेवेन्द्रियेण तत्तरेहिडिद्रदारा निर्गच्छति । तावतेत्र तस्पेन्द्रियस्य विनियोग इति गीणत्वेन शेपता । किया, पूर्व 'ससारावेशद्रष्टाना'मितीन्द्रियविशेषणेन मध्ये धामत्सरेर- लुन्पेश्रेति कथनाहणवर्णनकर्तुषु तस्ततायोघननान्ते चोक्तपासुकार्यकथनेन वैतेषा जयन्या धिकारित्व योधितम् । तेन ये मक्तियधिन्यामदृद्यीजमाना उक्तास्तद्यीयसुपदेश इति स्वितम् । किञ्ज, अन मन प्रभृतीना नवाना विनियोजनप्रकार उक्तः, ग्राणस्तन योस्तुतिनियोगः कोपि नोक्तः । क्रिय, भगविशये कामे उपस्यविनियोगकपनात् तदभावे तदमानः सूचित । तथा सति तेषा मगन्दुपयोगामावे कि कार्यमित्याकाक्षाया-माहु पस्र बेलादि । वेलनादरे । यस्येन्द्रियस भगवत्र्कार्य यदा स्पष्टं न हुउपने तदा तस्विद्धियस विशेषेण निम्न स्वाप्त्रपत्त नागवत्त्वा विश्व । हुउपने तदा तस्विद्धियस विशेषेण निम्न स्वाप्त्रपत्त कर्तु प्रमत्तमत्तिद्विद्याणित्ता तथा च यदि तन तेपा निम्न न कुर्यात् तदा नो चत् प्रमत्तमतिद्विद्याणित्ता । इसुक्तन्योपेन निपयरस्वस्य पति ससारावेशस्य महदेवानिष्ट सात्, अतन्तदानस्यम्भि त्ये । एवच जपन्याधिकारिणा यदुक्तोपदेशरीत्या करण तदपि तदुचितनिरोधसेय रुक्ष ... , राज्य जनप्तासकारणा चठुकापद्यस्तया करण तदान तहा समानस्वरण रुव णम् । तत्रापि मुद्रमिष्टित्, तदा सुतरा तथेति योध्यम् । एव करणे उद्धेगनिवस्या तमेण सेवाया आधिदेविकीत्व सम्यद्यत इस्तदेद नगन्याधिकारिणा प्रत्य साधनसिति सिष्यति । एव सर्वमुपदिस्य नघन्या क्रियोजनितस्त्रवित्तस्त्रवित् अन्वान्तर उपदिष्टेभ्य साधनान्तरेभ्य एतस साननन्योस्कर्य वदन्ति नान इत्यादि ।

नातः परतरो मन्त्रो नान् परतर स्तत्र ।

नानः परतरा विद्या तीर्थं नात परात्परम् ॥ ६० ॥

जपत्याविकारिणामतः उत्तात् मानवातात् परतर उत्कार मन्द्रोष्टा र रादिने । तदार्यतेन हि सेत्राकरणाजस्तोत्तेनम्, अनुकल्पतेन च, अनुकल्पतादृहस्ताच, रिवेक योष्यम् । स्त्रच इंग्णाजयादिन्तीतपाठ, गोषित्या, अनुकल्पतादृहस्ताच, रिवेक पैर्याश्रये तथेयाईकारादिति । जिन्मा उपामना, ती व महादि, तथोरिव मृग्यस्थाभारे ्राच्या प्रभावक कार्याच्या १ वया व्याप्त्या, अस्त्र मान्य प्रमानी स्थि मुमान विकर्णन परमापक मात्, श्रुना तज्ञतुत्त्वायुवरणात्, भारत् च यज्ञतीसी मुमान फटरोन क्यनात् तयोरत पृथगित । तेन चयन्यानामरिकारिणामत्रोक्त योजनादि साधनत्रयमेनात्यात्रयकम् । तत्रत्र स्टामिः यसमाना प्रमेण ग्रहत्यामोत्तर पृषाकन्तिरा व त्पकम्ति उद्विमिद्रिति निष्का । नाम गोर्शामा श्रीहरिगयाश्च हिम्मा ये जिल्लीका रा कानाचर समाधनगरक नगा पुरत्न च उपयानगरवाचा मलादारी क्रमण क्षेत्रान पटनि प्रवासन्तु यन क्रमण मेड्रू, तेनु क्रमेण मया व्यास्थातम् । न्याग्यानप्रकारम्यु सवपा नहिं । इति मया स नानूदित इति दिक् ॥ २० ॥

त्राचारातुः वस्य वस्य । स्ट्रान्य वस्य वस्य वस्य मान्यस्य प्रवस्य । । आचायप्रसङ्घ्याः हरूपस्थिते यस् पृतित् भगतसः प्रवस्यकेतः ॥ आयापनवर्गना हत्यान्त्रम् पर्वा ॥ १ ॥ तक्कान्यनातमात्र्यत् पुण्योत्तमारात्रं श्रीतिक्रहेराच्यणान्यात्रासदास् ॥ १ ॥ त्तकारच नातमा १५१त् प्रभावनार च आवरवण्य परणान्य गदासदास ॥ १ ॥ चित्र जीवनान्त्रस्य प्रभावनार विज्ञानस्य निरोधलसणपणमयित्रस्य ।

<sup>ा</sup> इह्या रुपाः मारी अन् स्थानमञ्जूष्ट त्रसुणाव युक्तः ता सादिवसिति सावनन स्थानः अस्ति उपल प्रतान सहस्री। दे त्रस्मानास्मानः सोतनः तदानि। ई श्यास्थाने प्रकारद्वसम्। भणवृत्तुप्तः सान्या स्थानः उत्तर्धानः ।

# निरोधलक्षणम्।

#### श्रीश्यामलात्मजश्रीवजराजकृतविवरणसमेतम् ।

वनश्रीह्यभिरिषु रोमालियमुनातटे । तहाहुळतिकायुन्दे क्रीडन्कृष्णो विराजते ॥ १ ॥ गोपीशरितमागीच्यमतिण्डाचार्यसंस्कृतः । गयि श्रीगोपिकापीशनिरोपोऽस्तु महाफङ॥२॥ साचार्यचरणाम्योजळपया तलिरूपितः । स्वीयसाकर्ययोगाय निरोयः क्रियते स्फुटः ॥३॥ श्रीविद्रळेशपादाष्ट्रकृपारससुवृष्टिमिः । निरोपकल्पवृक्षो मे सिश्चितः फलितोमवत् ॥ ४ ॥

श्रीमदाचार्यचरणाः स्त्रीयेषु कृपया निरोधफलदित्सया निरोधस्यरूपं निवुण्यन्ति । तस्य फलासकानुश्रममस्परातात्र च प्रथमं प्राकट्यमपेष्टयत् इति यथा प्राकट्यपूर्वकः सिद्धो मनेवाया निरूप्तमित । यशेति पूर्वं येन प्रकारेण प्रश्ने निरोषार्थं असुराविर्मृतः स मित्र नात्तीति तदमायजदैन्येन तत्न्यास्यर्थं तथा प्राथमीयो यथा स मान्नो मनतीत्राष्टुः यच दुःस्वमिति ।

> यच दुःखं यद्गोदाया मन्दादीनां च गोकुले। गोपिकानां तु यद् दुःखं तद् दुःखं स्थान्मम कवित्॥१॥

यहुःखं यद्योदाया नन्दादीनां गोषिकानां गोछुळे भगवदाविभीवारपूर्वममूद्धि तहुःखं मम क्रियत्सादिति सम्बन्धः । भगवदाविभीवाज्ज्ञायते यत्सर्वेषां तवस्यानां ताद्धं द्वारमभूषेन भगवदाविभीवोऽज्ञिन । अन्यया भगवात्रिःसाधनः दुःखामविन प्रकटो भवेत् । चकारवयेण तत्सम्बन्धिनामि ताद्धुःखममूदिति भावो ज्ञाप्यते । अन्यया संसम्तिपि दोषः स्वत् । क्राच्यदिति स्वस्य दैन्यापिक्याधैमयोग्यत्ज्ञापनाय । गोछुळ द्वित यदासर्वया तत्रत्यानां निर्देषिकं सुत्रिकं प्रकट्मा । यत्स्वत्रापनाय । योष्ठळ द्वित यदासर्वया तत्रत्यानां निर्देषकं प्रकट्मा । यत्स्वत्रापनाय । योष्ठळ द्वित यदास्वत्रानमिज्ञतेति न चातुर्यकापळ्या-दिना द्वार्खम्यतः, किन्त साहिजिकमेष । १ ॥

एतदुःखानन्तरभावि भगवदाविभीवजं सुखं तत्रखानामित्र भवेदिति प्रार्थनीयं दैन्येनेवेखाश्चेनाहः गोकुत्छ इति ।

गोकुले गोपिकानां तु सर्वेषां ब्रजवासिनाम् । पस्सुष्वं समञ्जल तन्मे भगवान् कि विषास्यति ॥२॥ गोपिकानां गोकुले इन्द्रियकुले, तु सनः सर्वेषां ब्रजवासिनां भगवदाविर्मावे अति यस्सुखं सममृत्तस्सुखं भगवान् किं मे विधास्मति । अत्रायं भावः । गोदिकानामिन्द्रियकुछे 'आत्मानं भूपयाञ्चल नगनाम् १० न भन्यात्मातः । अतान नगनः । आत्मानामान् रेखन्य 'आत्मानं भूपयाञ्चलुं रिति न्यायेन जात आनन्दो भगवान् पहुणेश्वर्यसुक्तः सर्वे इत्या सर्वदानसम्भेद्धाद्दश्चरूपं सम्याच तथा दानं करिष्यतीति समग्री मनोरयः। तस गावसारसन्तं दुर्रुभत्वास्त्रमेण भविष्यतीति भावः । तु पुनः सर्वेपामेव प्रजवासिनां भगवदा-विमीवे जाते य आनन्दो जातः, येन वृद्धा षाठाम् उल्लेसितहृदयाः नृसं छतवन्तालाद्यं मे भगवान् विधासति ॥ २ ॥

ततो भगवन्नित्यस्थित्यारमकानन्दसुखप्रार्थनामाहुः उद्घेवति ।

उद्भवागमने जात उत्सवः सुमहान् यथा। बृत्दावने गोकुले वा तथा मे मनसि कथित्॥३॥

उद्धवागमने जाते वृन्दावने व्रजसीषु गोकुले नन्दादिषु यथा सुमृहानुससयो जात-स्तथा में मनित कचिद्रगवान्त्ररिध्यतीति सतापमनोरयः । सुमहानिति पदेन पूर्वास्तवाहि-विष्टस्य ज्ञाच्यते । तथा हि, उद्धयागमनास्त्रं मथुरास्त्रामां ततो भगवानत्रायत इति तप्रस्था न भगवदीया इति ज्ञानं भगवती प्रजनित्यस्थित्वस्थानं भगेवच व श्रीमद्भवदीयः तप्रस्था न भगवदीया इति ज्ञानं भगवती प्रजनित्यस्थितस्थानं भगेवच व श्रीमद्भवदीयः नित्यस्थितिदेशित् तथेव ज्ञानं भविष्यनीति मनस्युत्सवः पूर्वस्थादिरुश्चणे जातस्यापायः ्राचालाताध्यात तथय ज्ञान यावण्यनाति मनस्युत्पवः भूत्रस्ताह्रण्या गावण्यानायः अभिमागवत्विज्ञती प्रपन्नितर्म । ताद्य उत्सवी मम मनसि क्षयिरस्यादिति मात्रः । यद्व, भोक्कुटे चुन्दावमे वा उद्धवस्यागमवे जाते सति तत्रवस्यक्तदर्यनेत तत्राव्यायास्य तवरणः । स्वाद्यायास्य स्वादिति भावः । यद्वा, स्वास्ययाम् ममनसि स्यादिति भावः । यद्वा, स्वास्ययाम् स्वास्य स्वास्य स्वस्य स्वस्य च निस्तिस्यति । स्वास्य स्वस्य स्वस्य स्वस्य च निस्तिस्यति । स्वास्य स्वस्य स्वस्य स्वस्य च निस्तिस्यति । स्वास्य स्वास्य स्वस्य स्यस्य स्वस्य स्वस्यस्य स्वस्य स्वस्य स्वस्य स्वस्य स्वस्य स्वस्य स्वस्य स्वस्य ात वनारमभावस्त्रथय भवस्तत्वय भारतमस्त्राम्, तन तथा दागण्या अनु तवव अध्यन्ते इरमुस्यमे भवति तदानायं वा तथा मे गडुपरि भगवन्मनिस तार्ता वा स्वादिति भावः ॥३॥ नन्वेतावान्मनोर्थो भावनयेव कर्ष सिष्यदिस्याग्रङ्ग श्रीमदाचार्यक्रुपयेव संस्यतीति

विश्वासपूर्वकं भावनीयं, तेन भविष्यत्येवेत्याहुः महनाभिति ।

प्रयासपूर्वक भारतीय, तो भारत्यव्यवस्याहः सहनाभात ।
सहनां कृपया यायद्गग्यान् दययिष्यति ।
सहनां कृपया यायद्गग्यान् दययिष्यति ।
तायदानन्दसन्दोहः कीव्यमानसुखाय हि ॥ ४॥
सहतां कृपया भारतान्यान्त दयिष्यति दयां करोति तावदानन्दसन्दोहः
स्वाक्तपः कीव्यमानसुखाय पूर्वोक्ताय स भागो भगतीव्यशः । यदा, भगवान्यान्त् महतां
कृपाक्तपः कीव्यमानसुखाय पूर्वोक्ताय स भागो भगतीव्यशः । यदा, भगवान्यान्त् महतां
कृपां करोति तावदक्रया जीवस्य सतार्यदेन्यद्वीनेत द्यां किष्यति तदा आनन्दसन्दोहः
कृपां करोति तावदक्रया जीवस्य सतार्यदेन्यद्वीनेत द्यां किष्यति तदा अन्यत् दयिन् कालभानसुन्नाय स्वादात भावः । भगवान् कालभानसुन्नाय पावन्मदता कृपया दययि-प्यति तायदा स्वात् । वयमर्थः । यावत् भगवान् दयां करिष्यति तावत् मदतां कृपया पूर्वेभेव दयातः कीलमानसुन्नाय जानन्दसन्दोद्यः सादिति भावः ॥ ४ ॥

९ भाव्येति पाउः । ३ निख्यिधितिरशिति पाठः ।

नतु श्रीमदुद्धवागमनजातोत्त्रयस्य निप्रयोगस्कृत्यौ दु दायम्माननरूपत्यात् ष्ठावस्य महत्कृपया जातेषि तस्मिन् कथं निवीद् इत्यात्राक्ष्याहुमहत्तामिति ।

महतां कृपया यहत्कीर्तनं सुन्ददं सदा ।

न तथा छौकिकानां तु सिन्धभोजनस्क्षयत्॥ ५॥

महता कृपया सदा कीर्तन सुखद भनतीति शेष । अय भानः । सदा तस्मित्ति समये कीर्तन तेपामेन कृपया सुखदम्, प्राणनाधाया जीननार्थं भनतीति भागः । यदमद्वासित्वामेन कृपया सुखदम्, प्राणनाधाया जीननार्थं भनतीति भागः । यदमद्वासित्वामेन विकास । ने विकास । ने त्यानित्वास्तित्वाहः न नेपित्त । नु पुन टोक्सिनाना न तथा सुख नमनीत्वास्य । तन निदर्शनमाह्य सिक्सप्यानीजनस्य स्वादिति । सिक्पमोजनस्य रूखन्त्वा, रूक्षमोजनस्य रूखन्त, रूक्षमोजनस्य न सुख जनवित सोस्त्रप्रे ॥ ५ ॥

नतु ज्ञानस दु पनिवारकत्व श्यते, न गुणगानसेत्याशङ्काहु गुणगान इति ।

गुणगाने सुम्बावासिर्गोविन्दस्य प्रजायते ।

यथा तथा शुकादीनां नैवात्मनि कुतोन्यतः॥ ६॥

गोविन्दस्य गुणगाने यथा गुरावाति प्रजायते तथा गुकाद्रीनामात्मिन नैव जायते, जन्मत कुत स्माहित्यर्थ । गुक्तस्य चेहुणगानेन सुग्न स्मावद्य समावद्य स्मावद्य स्मावद्य स्मावद्य स्मावद्य स्मावद्य समावद्य समावद्य स्मावद्य समावद्य समावद

गुणगानमात्रेणेव कथ भगवान्निरोधारमके कृपा कुर्यादिखाशक्ष्य तस्वरूपमाहु

क्षिद्यमानानिति ।

हिन्दयमानान् जनान् द्वष्टा कृषायुक्तो यदा भयेत्। तदा सर्वसदानन्दं हृदिस्यं निर्मतं यहि ॥ ७॥

जनान् क्रिस्यमानान् दद्दा यदा कुमासुक्ती भवेतदा हृदिष्य सर्वसदानन्द वहिनिर्गत कुर्योदिति सम्बन्ध । अत्राय भाव । गुणगानस्य वित्रयोगतापे जीवनैरुम्यभावत्वात्त त्तापास्यर्थे भगविद्च्छाकाह्नया तापसहने गुणगाने कृते सति जनान् त्रीकृकदेहसुकान्, यतोऽकौकिकदेदे तापस्त्वानन्दरूप् एव भवति, तान् क्रिस्यमानान् दद्दा, यदेति तस्य दुर्रुमलात् फ़पासुको भवेत्तदा हृदिस्ं सहिदस्ं सर्वेसदागन्दगाधिदैविकशक्तिरूपं पहिनिर्गते क्रुयीदित्सर्थः । गुणगानकर्तुर्भावात्मकस्यरूपं तद्दृदिस्यं महिः प्रकटं क्रुपीदिति वा ॥ ७ ॥

नतु भगवतः सर्वमेवानन्दरूपमिति गुणा अप्यानन्दरूपाः, तेन गुणगानस्याप्यानन्द-रूपत्वात्कृपया भावात्मकानन्दस्य वहिःप्रकटकरणरूपस्य को विशेष इत्याश्रकाहुः सर्वानन्दमयस्यापीति।

सर्वानन्दमयस्यापि कृपानन्दः सुदुर्छनः। हृद्गतः सराणान् श्रुत्या पूर्णः ष्ठावयते जनान्॥८॥

सर्वोनन्दमयसापि क्षपानन्दः छडुउँभ इस्यधः। सर्वोनन्दमयशन्देन भगवतो गुणा-दयोपि भगवद्रमा जीवेषु स्तरूपप्रतिपादकपूर्वकरसदातार इति शाप्यते। एतज्ज्ञापनायेव मयदम्योगः। मयद् प्राचुर्ये । तेन सर्वमेव भगवदीयमानन्दप्रचुरमिलर्थः। अत एव गुणगानेन रमणं फलप्रकरणान्तर्गतद्वितीयाध्याये निरूपितम् । अविशब्देन वहिःखरूप-प्राकट्यात्मककुपानन्दस्य कथनविशेषो झाय्यते । स च कुमास्क्रियतायावान्तरफलपरमफल-रूप इति भावः । तासां च गुणगानानन्तरं परमफळप्राप्तिस्तवैव सर्वत्र निरोधाधिकारिणा-मित्याद्ययः । क्रपानन्दस्य दुर्वभत्योत्तयाञ्ज्रबहैकठम्यत्वं ज्ञान्यते । नन्वदुमहेतरासाध्यत्वे गुणानामपि तथालं सादिसाशङ्काहुः हद्गत इति । हृद्रतः संगुणान्कृतः पूर्णे मूला जनान् आवयते ममान् कुरते । रासान्थाविति शेषः । कृषयेव पूर्वमद्यशायायोक्तन्यायेन जनान् प्रावयते ममान् छुन्ते । सामन्याविति शेषः । कृतयेव पूर्वमद्यद्याभ्यायोक्तन्ययेन विग्रह्मा हृद्दतो मवति, तत्तस्यिव तद्रणेनेन खयं तत्तापष्ठको भवति, एतदेव पूर्णेलम् । वेण्यास्य हृदते मुर्णेलम् । वेण्यास्य हृद्दत्य । विश्वयास्य विश्वयास्य विश्वयास्य विश्वयान्य । विश्वयास्य विश्वयान्य । विश्वयास्य विश्वयास्य । विश् न कर्तव्या॥८॥

....... यस्माहुणानां तत्त्वाधकत्वं तस्माहुणगानं स्वरूपञ्चानपूर्वकं कर्तव्यमिखा**हुः तस्मा**-दिति ।

तसात् सर्वे परिखल्य निरुद्धैः सर्वदा गुणाः। तकात् राज्य नार्याच्या स्वादानन्दता स्रतः॥ ९॥

यतो गुणास्तरसायकास्त्रस्मारसर्व परित्यन्य सर्वदा सर्वकालनिकदैस्त्रद्भावापन्नैग्रुणाः थता ग्रुपाल्यासम्बद्धाः । भारतम्बद्धाः । सदानन्दत्तेन परित्रेया इति मावः । अयं मावः । 'सन्त्रज्य सर्वविषया'निति गेया इत्यर्थः । सदानन्दत्तेन परित्रेया तत्त्वर्षं परित्वच्य निकद्धैः सहिति शेषः । 'स्वसकीन्योन्यवर्णय'न्नितिवतैः सह गुणा गेषा इति मावः । गुणान्यिशिनष्टि स्वरूपञ्चानार्षम्, सदानन्देन फुप्णेन परित्रेषा इति भावः । अयमर्थः । गुणानानगुणाः प्रभुणेव श्रेषा येन तान् श्रुत्वा स्वयं सहशो मूला स्वरूपसदानं करोति । नतु गुणेषु सदानन्दत्वामावादेतज्ज्ञाने कयं तत्र तत्त्वं स्वादित्यग्रद्धशादुः समिदानन्देति । स्वतस्त्रेषु सदिनन्दता सिदेत्यर्थः । यतत्त्रेषु स्वतःसचिदानन्दता, अतत्त्वया ज्ञात्वा गेषा इति मावः ॥ ९ ॥

नतु निरुद्धानां गुणगानं युक्तमिति सिद्धं, फलासाधकानां साधनदशायां कर्य

गुणगानं सादित्याग्रहा स्वानुमनात्मकपूर्वसोक्तनिरोधसक्तपमाहुः अहमिति । अहं निरुद्धो रोपेन निरोपपदवीं गतः ।

निरुद्धानां तु रोपाय निरोधं वर्णयामि ते ॥ १० ॥

अहं रोभन निरुद्धः, निरोधभर्दी गत हुन्येः। अवायं माराः। मगनता येषु जीवेषु कृषया निरोधो विचार्यते, स च निरुद्धभक्तसंगैनि सिद्धो मनति, नान्ययेति निरुद्धानाः ज्ञापयिति सिद्धो माराः स्वार्थानामपि दैवजीवमक्तिनिरोधायं प्राकत्यादम्बाज्ञादयाकरणान्तसङ्गजनिततापस्य रोधन्ति माराः। एवं च सर्वकृत्तरीया तेषां रोधेनानुरोधेन मगनता निरुद्धः निरोधभदवी पुर्धः प्रकटक्रपेणैव गत इति माराः। निरोधफळ्खा विप्रयोगतायानन्तरमावित्यादाचार्याणां च स्रोज्ञामप्यपातिस्वरुद्धस्य विप्रयोगायानम्बरुद्धान्तर्थः। स्वार्थान्य स्वर्धानार्थमा स्वर्धः। स्वर्धानार्थमा स्वर्धानार्थमा स्वर्धः। स्वर्धानार्थमा स्वर्धः। स्वर्धानार्थमा स्वर्धः। स्वर्

एवं प्रतिज्ञाय निरुद्धसम्हरमेवाहुः हरिणा च इति । हरिणा चे चिनिधुक्तास्ते मग्ना भवसागरे ।

ये निरुद्धास्त एवात्र मोदमायान्त्यहर्निशम् ॥ ११ ॥

च । निर्काश्च स्वायं मादमायान्यहानहास् ॥ ११ ॥ हिएया वे विनिर्काश्च भवतार्थ समा मननीत्यश्च । अत्रायं भावः । अकारणं सर्वेद्वःखहर्ग तत्साधननविषायं द्वःखहरणशिक्तिन चे विशेषण निर्वेक्ताः सावासकत्वरूपोन्द्रोधरिताः कृता, येन च सागरे संसारसागरे ममा दुःखमेन प्राधुवन्तीत्यर्थः । ये तु अत्र अस्मतेन व नगिन पामायकत्वरूपेण निरुद्धासे बहुनिशं मोदमायान्ति, सन्तोषं प्राष्ठ-वन्तीति व्यव्यते । अहिनिश्यदेन भावासकत्वया योषस्रीवद्वीरपव मोदं प्राप्तुवन्तीति व्यव्यते । अहिनिश्यदेन भावासकत्वया योषस्रीवद्वीरपव मोदं प्राप्तुवन्तीति व्यव्यते । अहिनिश्यदेन भावासकत्वया ॥ ११ ॥

नतु तासां तेषां च विषयोगहेर्यो गुणगानदशासमयः (स) तस कयं गोदरूपतेला-शहाहुः गुणेष्टिचति ।

#### गुणेप्याविष्टचित्तानां सर्वेदा मुरवैरिणः। संसारविरहक्केशो न स्थातां हरिवत्सुखम् ॥ १२ ॥

मुर्त्वरिणः गुणेषु आविष्टचित्तानां सर्वदासंतार्गवादहेश्यो न स्नातामिति राम्यन्यः। अत्रापं मातः । मुरस् जळदोपारमकत्वात्वागरस्थितस्य वैतिलोक्तया रसतागरदोपनिवारकत्व यञ्चते । तस्य गुण्ड्यानन्दमयेषु विरहसामयिकोत्कटतापृतिवात्कजीवनहेतुम्तेष्वाविष्ट-पितानां तो न स्थातामिति मात्रः । विते ह्यावेशोत्तयान्यविशामाचे बोध्यते । अत एव प्रभाग ता न स्थाताामात मात्रः । ाचत धावशाप्तवात्रात्रात्रात्राः सर्वेदस्युक्तम् । भगवरसेवार्थस्यावृताविष तत्परलार्थम् । यथोक्तं जीवोत्कटतापिनवर्तकाः पार्थभिक्तिप्रभित्यां 'स्याष्ट्रतोषि हरी चित्तं श्रवणादी यतेस्तदे' सादिना । एवं गुणाविष्टचि-नाना मगवित संसारसाहन्ताममतासकस्य विरद्यामाव इति यावत्, विप्रवीराजः हेराय तानां मगविति संसारसाहन्ताममतासकस्य विरद्यामाव इति यावत्, विप्रवीराजः हेराय तादुमावित न स्पाताम् । अयमर्थः। मगवस्यहन्ताममतास्रोहत्तितस्यसेयोगं एवं भवेत्, सुर्ख मवेदिति शेषः । तथ निर्देशनमाडुः हरिचत् । हित्ति न स्वातं, झुखं मवेत् । अप्राप्तः । स्वातं । स्वतं । स्वातं । स प्रयोगजक्षेशीप तथा। 'मनतीना वियोगों में न हि सर्वोत्सर्व'ति भगवतैनोक्तस्तदभावः । निवेदनानन्तरं भगवत्स्वरूपासकतेव सिध्यति । एवं सति भगवानिव तौ न सातां, सुखं च खादेवेति मावः ॥ १३ ॥

भगवत एवं करणे द्यालुतां हेतुत्वेनाहुः तदेति ।

..... २००० व्यापाल स्वर्मा तदा अवेदमालुत्वमन्यया कृत्ता मता । वाघशक्कापि नास्यव तद्भ्यासीपि सिष्यति ॥ १४ ॥ यदा पूर्वोक्तप्रकारेण सुखं स्थातदा भगवति द्याललं मवेत् । अन्यया मर्थादा-दिप्रवेशेन कृरता मता सम्मता, प्रष्टिक्षानामिति शेषः । भगवता एवं करणेमिमाता-दिभाषश्रह्मा गता सम्माम, अध्यापात्राक्ष नेलाहुः। माभ्यसङ्कापीति। स्थापश्रह्मा मर्योदाष्ठतिक्रमाचक्कत्याभी वा भवेदित्याश्रह्म नेलाहुः। माभ्यसङ्कापीति। अन्य अस्मिन्मामें वाधश्रद्धार्थ नास्ति । अधिश्रम्देन तच्छह्नैय नास्ति कृतः पुनर्शेष इति ाज जास्त्रनमाग थाथग्रद्भाग नाम्तः । जायग्रन्था ताच्यद्भव नाम्य शुतः धुनशाय इति । मावो व्यज्यते । भागवद्र्य्यासस्य दृहत्यादेहाप्यासामाशाच याधग्रहस्याहुः तदिति । तस्य भागवतोञ्ज्यासोऽपि सिच्यतीति भावः । अभिशब्देन भगवतोप्येतदप्यासो रसतीत्या

...--पाता वाष्यत ॥ १४ ॥ नतु मनवतो द्यालुले सुखोलादकता मयतु, परमस्य ठीकिकत्याक्रगवतो छीकिकत्याक्रयमेतस्य ठीकिकनिक्दा निरोधििद्धितिसाधक्रमाटुः सस्तारेति । सिघ्यतीति चोघ्यते ॥ १४ ॥

भावस आक्ष्मायस्य सामाज्यास्य स्थारता । संसारावेषादुष्टानामिन्द्रियाणां हिताप वै । क्रुरणस्य सर्वेवस्तुन्ति भूम्र देशस्य योजयेत् ॥ १२ ॥

संसारावेशेन द्र्यानामिन्द्रियाणां हिताय वे निधयेन तानि ईशाय योजयेदिति सम्बन्धः । अवायमभः । संसारावेशेन भगविदिनियोगप्रतिवन्धः स्वात्, तेन तदावेशो द्रष्ट इति तदमावार्थमिन्द्रियाणां निधयेन यया हितं मवित, तानि मगवद्यं योजयेत्, तेन तथालं भवेत् । नन्वेतरतामम्याः पूर्वं ठीकिको दोषो निरूपित इत्यावक्क तस दोषस्य वस्तुस्काः भवेत् । नन्वेतरतामम्याः पूर्वं ठीकिको दोषो निरूपित द्रयायक्क तस दोषस्य वस्तुस्काः आहे सुरूरतित वस्तुस्वरूपमाहुः । यतो वस्तुनि सर्वाणि मुसः कृष्यस्य । अतो समर्पिते ठीकिकलं नाशक्ष्मीयमिति भावः । 'क्रीडायमायम इदं विजयरकृतं ते' 'क्रीडायमण्डमिदं ठीकिकलं तथाक्ष्मीयमिति भावः । 'क्रिडायमण्डमिदं ठिकिकलं तथास्य तथा निरूपित क्ष्मित हित्य स्वाचित्र तथा निरूपित हित्य स्वाचित्र तथा निरूपित स्वाचित्र वर्षाय क्ष्मित्र हित्य स्वाचित्र स्वचित्र स्वाचित्र स्वाचित्र स्वाचित्र स्वाचित्र स्वाचित्र स्वाचित्र स्वचित्र स्वचित्र स्वचित्र स्वाचित्र स्वाचित्र स्वचित्र स्वचित्र स्वाचित्र स्वचित्र स्वचचित्र स्वचित्र स्वचित

नतु संसाराविष्टिचित्रदुष्टानां कथं तत्र विरागेण भगवत्यतुरागपूर्वेकं समर्पणं स्वादित्या<sup>-</sup> शक्ष्याहः भगवदुर्भसामरूपोदिति ।

भगवद्धर्मसामर्थ्याद्विरागो विषये स्थिरः। गुणैहेरिसुखस्पर्शान्न दुःखं याति कर्हिचित्॥ १५॥

भगवद्धमेसामध्योदिषये विरागः खिरः स्वादिलयः । भगवद्धमेणामेतास्त्रमेय सामध्ये येन तद्धमेत्रवेशमात्रणेव ठोकिके विषये विरागः स्वात्, तदनन्तरं ग्रुणैः भगवदी-यैवेणितैरुठोकिकस्वरूपेण हरिसुखं हरेः सुखस्य स्पर्धं प्राप्नोति । द्विहिषक्काविरूक्त्या परिश्लावयेकृतमपि द्वासं न यातीलयः । यदा, भगवद्धमेसामध्यीदियये भगवदीये विशिष्टे रागः स्थिरः सात् । किन्न, गुणैः इरिसुखस्यः याति । अयं भावः। ग्रुणगोननाठीकिकन्ते सम्पन्ने हरेरिणे सुखरूपः स्पर्धो यस्य ताहम्मावं प्राम्नोतीलयः । किन्न, हृदयती द्वासं विश्वयोगक्रेयानन्दानुष्रमासकं कहिन्दिष्ठिन न गन्छतीति नावः ॥ १५ ॥

एवं निष्प्रत्युद्धं तत्त्वरूपं निरूप्य तत्कर्तव्यप्रकारमाहः एवमिति ।

एवं ज्ञात्वा ज्ञानमागीदुत्कर्षे गुणवर्णने । अमत्सरेरऌज्येश्च वर्णनीयाः सदा गुणाः ॥ १६ ॥

एवं पूर्वोक्तप्रकारेण ज्ञानमागांदुरकर्षों निक्त्षितस्तं गुणवर्णने ज्ञात्वा अगस्तिरैमैत्सपादि-दोपरिहेतेज्ञीनादिषु अस्टजीः स्रस्य स्मिमेन्छायां मगबदिच्छार्य गुणाः सदा वर्णनीया इति भावः । स्तेदिति पदेन क्षणमप्यन्यया न स्वयमिति ज्ञापितम् । यद्वा, गुणवर्णने य उत्कर्षस्तं ज्ञानमागांत्सर्वं भगवद्येमितिक्तपाद्मगबदुपदिष्टगोषतुरुवाद् (१) ज्ञात्वा सदा अमस्तरेः सापस्यादिदोपरहितेरलुर्ज्यभेगवतः खामृतम्रहणसमये मानादिदोपरहितेर्गुणा वर्णनीयास्त-द्वावास्तर्गं, मनविलासिनोवस्वसमानजीलेश्विति शेषः ॥ १९ ॥

एवं गुणवर्णनसावस्यकत्वं सोपपत्तिकसपपाय तद्वणेने हेशसहनात्मकं दूपणसुद्राव्य

परिदरन्ति प्रशिम्हर्तिरिति ।

हरिमृतिः सदा ध्येषा संकल्पादिष तत्र हि । दर्शनं स्पर्शनं स्पष्टं तथाकृतिगती सदा ॥ १७ ॥

सदा हरिमृतिंध्येयेति सम्बन्धः । अकारणसर्वेदुःखह्त्री दुःखहरणार्थमेव मूर्तिधारक-पर हारपूराप्ययात सम्बन्धः । अकारणसब्दुःखह्या इ-प्रहरणयान सूर्व्याचन स्वाचित्र क्षेत्र । त्या । नवु स्वस्य प्येयेति भावः । द्वीति सुक्तश्रायमभैः । स्वस्य तदश्रयोजनात्सैव व्येया । नवु तक्कानमात्रेण कर्ष दुःखनिष्ट्रतिः सादत अद्भुः द्वर्यानमिति । प्यानेन द्वर्दानं स्पर्धानं प्रहानं स्वस्येय भवतिस्योः । नवु दर्शनं स्पर्धानं य योग्यरूपामाने कर्ष सादिस्यत बाहुः प्रस्तानं प्रवाचन्त्रसमाने कर्ष सादिस्यत बाहुः तथेति । ध्यानेन तथा आकृतिर्गतिश्च भवेताम् । सदिति नित्समित्सर्थः । न स भावः पुनरन्यथा भवेत् ॥ १७ ॥

नन्यतस्यव फलदशायां सम्भवति, न साधनदशायामित्याशह्य सापकानां तस्सिद्धः-

र्थगुपायमाहः अवणमिति ।

श्रवणं जीतेनं स्पष्टं पुत्रे कुष्णिप्रिये रतिः । पायोमेलांदात्यागेन दोषभागं तना नयेत् ॥ १८ ॥

श्रवणं कीर्तनं तथाव्यसम्पादकं स्पष्टमेव, तस्मात्कर्तव्यं, तत्करणेन तथात्वं सादि-त्यथः। तथात्वसस्पादकं स्पष्टमेव, तस्मात्कर्तव्यं, तत्करणेन तथात्वं सादि-त्यथः। तथात्वस्य दुःसंगवर्वनगादुः । भगवदिश्रयस्य त्यागे निवर्शनगादुः पासुरिति । मठांत्रसामेन यया पार्ह्यप्रति तथा बहिर्गुखपुत्रादिसामेन श्रेपमामं तमी सकीयत्नेन नयेत्।। १८॥

नतु सर्वेपामात्मा गगवानेवास्ति, तस्मात्कथं लक्तव्याः, खान्तरङ्गलादपि लागो-

नुचित इत्याशङ्काहः चस्येति ।

द्यापत इलाशक्षातुः पस्यति ।

पस्य वा अगयत्कार्य पदा स्पष्टं म इङ्गते ।

पस्य वा अगयत्कार्य पत्य इति तिक्षयः ॥ १९ ॥

तदा विनिमहस्तस्य कर्तव्य इति तिक्षयः ॥ १९ ॥

यस मगवकार्य स्पर्ध न भवति स न भगवदेश किन्तु प्रकृत्वेश एत्, आन्तरं तथा

यस मगवकार्य स्पर्ध न भवति स न भगवदेश किन्तु प्रकृत्वेश एत्, आन्तरं तथा

सोने पाद्यमित्र तथेव भवति, जन्त्यणा तु पाणिक्ष्यमेव । वत एव निवन्येऽस्मर्य्याणेश्वरेः

भोने पाद्यमित्र तथेव भवति, जन्त्यणा तु पाणिक्ष्यमेव । तहिर्दितम् । विकल्पेत

पूर्णासे भगगन् सकार्य स्तर्कारं सर्थं करोल्येव व दरवत इति व्यव्यते । तहारि तिर्धिते स्वाप्तं स्वयाभैः । यद्या मठाशस्तातान्ततं वामहत्तास्य
यो इस्तः पामहत्तास्य विधिः कर्तव्या । अयमर्थः । यद्या मठाशस्त्रात्वास्य वामहत्तास्य

शोदि जिल्याः स्वर्वकार्याणेशिकार्य किन्ते तथा तस्य सारस्वत्यास्य स्वर्वव्यवस्य स्वर्वव्यास्य था हुआः चामहुआस्याः । । वन्तर्यः । अनुन्यः । अनुन्यः । अनुन्यः । । । शुद्धि निभाय स्वेत्रावीयवीमित्वं किन्त्यते तथा तसः स्वास्पनलात्तन सांधमगविति तियेदणं हुन्दा स्वांधं स्वस्मित्रात्वेत्र्य तसः सागी विभेषः । असित्रत्यें न सन्देह् इसर्यः ॥ १९॥ एवं निरोपसन्हर्षं निरूप्यान्यनिषेषपूर्वकोतत्करणार्थमस्य सर्वाधिकत्तसुक्त्वोप-संहरन्ति नातः इति ।

नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः ।

नातः परतरा विद्या तीर्थे नातः परात्परम् ॥ २० ॥ अतः परतरो मधो नास्ति, तेन मधादिषु, विश्वासं विद्वायामेव ग्रन्थो जाप्यः ।

जतः पत्ता भाग नात्ता, तन मधार्युः । स्वासः । स्वित्यापम्य अभ्यार्यः । एतदुक्तप्रकारेण स्वयमित्यर्थः । अतः परतरोन्यः स्वाने । तेनैतदुक्तप्रकारेणेल प्रदेः स्तुल इल्परेः । अतः परतरा विदाषि न । या विद्यक्षेत्रविद्याध्यापे सतप्रस्वावे निस्त्रिता सेयमेवेल्यर्थः । अतः परतरं तीर्थमपि न । तीर्थे प्रतिवन्यक्रपापनिवर्तकल्यास्ति, न स्वाधि-

संयमेवेत्यथः । अतः परतरं तीथेमपि न । तीथे प्रतिवन्यकपापनित्रेकत्वमस्ति, न व्याप-दैविकप्रतिवन्धनिवर्तकत्वम्, अस चाधिदैविकत्तिवर्वोकत्वमस्तीति नातः परतरं तिवपारक-मन्यदिति भाषः । तस्मात्यतिवन्धकापगमार्थमतदेव स्त्रोत्रं सेव्यमिति भाषः ॥ २० ॥ इति श्रीगोपिकाधीशवक्षभाचार्यसचितः ।

> निरोधो विष्टुतस्तेन सदा सुप्यन्तु ने मिष्र ॥ १ ॥ निरोधसंज्ञयोऽनेन प्रकारेण सदा धुषैः । छेतव्य इति हि झाला तत्कृपातौ विवेचितः ॥ २ ॥

इति श्रीइपामलात्मजश्रीवजराजविर्याचेतं निरोधलक्षण-विवरणं सम्प्रणेतः ॥

## परिशिष्टम् ।

# 'निरोधलक्षणकी टीका प्रथम श्रीहरिंगयजुने कीनीथी पत्र २२'

अथ विचार्तने, को निरोध ? किस तस्य बारणम् ? कथ या चण्णविमित । प्रवस्रविका अव्ययन, का तराच ११२म् तम् वराणम् १६४ मः १० त्यानाः । अव्ययन् । त्र च तम् भागमितिरोच इति । न भागमित्राप्र मितेष इति साध्यम् । विवासनि असियारान् । त्र च तम् ान्यसम्बद्धाः । न चामानमात्र क्षराच इति वाच्यम् । ११वयम् । व्यवस्थाः व्यवस्थाः व्यवक्षित्वति , रिन्तु तत्रसितियशं तत्र । न चासनित्वययात्रित्तत्रप्रवासिस्तरोर्वित्यसाधारण्येत्रातिव्याः प्रिसीत पार्चम् । प्रवासानयदा गयः। न पासानाव्यपात्रात्वस्या स्ट प्रवत्यसम्बद्धाः स्ट । त्र प्रविस्थानायस्य । त विसीत पार्चम् । प्रवासानस्य तस्यामाच्यामित्रायस्यात् । न च स्नोतिकायनिविषयो न प्रवत्न । त्र च मपञ्जमाथामारण आसक्त त्रियामाच्याप्तामायाम् । न च लाक्कानाव्यक्ष । न च तहिनवल्य मपञ्जमाथामारण आसक्तिविवयत्त्राचात हति याच्यम् । प्रवश्नातीतस्य सहिषयत्वात् । न च तहिनवल्य ान्तानामाण आसमानावपयाचापात द्दान पाच्यम्। प्रथानातल त्यत्र सम्बद्धाः अनीदिवार्यस्य अनीदिवार्यस्य अन्तर्या भगवानीतस्य तिथम'वीयपत्त । नतु प्रयक्षस्या पत्र कुती न निरोधनिरोधनामिन धन । न । तस्य ज्ञान-न्याप्तम्यः व्ययस्थापयतः । नतु प्रयञ्जलागं एव तुर्गाः भागतायाम्याप्तम्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात्रस्यापात् स च निरोधो जिल्लेच । भागवतो अस्तव । तत्र भागवतो भागवत प्रवासिस्कृतिपूर्वक भागविष्यकाम . - ल्हाचा द्वावय । भागवताऽस्यश्च । तत्र भागवता भागवत अपगावरण्याः । निर्दितः । निरोधोऽस्यानुदायनमामन सह प्रतिभित्ति पचनात् । असैनि पद्या भेटन निर्देशाय । ानराण । 'जनराणांश्यानुदायनमामनः सदः जानाम'सरेल पयनात् । अस्थान प्रथम भाग लाज्याणः । 'विरोजोऽसानुदायन प्रयोजनीयन वरियाचार्यचलेनिहन वाणः। लीलाक्ष्येषु मर्गाहितु परिगतिततायः। ानान्त्रभावन् प्रयोग्न प्राप्त हर गरवाचायचाणा रहन यात्र। स्टाटस्यु न्यान्त्र प्रशास्त्र प्राप्तावाचार्यः नन्त्र स्रकृणीदसमुपयसम्, भ्रमाना प्राप्तानस्येन भगवतमहिषयकामक्तः प्रयम्भिसरणासावादिति ... ०६१णामदम्तुपपन्नम्, भक्ताना प्रापाजन्यन भगवतमाइपवकास्ताः अभागवतपादम्यार्। पेत्, वच्यते । प्रापतिकच वेत्र प्रकारेण ? न सावत् प्रवासम्, अस्मरादिप्रवासगोधारावात्तुम्यार्। ्र ज्यात । आयाज्ञकः व वन प्रकारमः । न तावत् प्रव्यक्षमः । अभवादनव्यवस्थानम् । भक्तिविषम्रवस्थायाप्रविकत्यानुकृतवात् । अतं ग्यं तथायं चोषवन् भाषान् भनानामत्तृतं प्रति न्तरावसपप्रवाक्षावासामान्त्रकावातुकृतवात् । अतं प्रच तमाव वाभवय् नामवय् निर्माण विश्वविद्यालयात् । पिराय दवामि ते व्यक्ष रिरामचात्र् । प्वति पश्चिति मुनयो गुणायामे समाहिता इति श्रीमातावतः ्यान प्रशास त चेश्च सरवुक्त्वात् । चात् प्रशास सुनया गुणायम प्रमाणका अस्य स्थापना । चात्र प्रशास सुनया गुणायम प्रमाणका । चार्यस्था । चार्यस्था । मार्यस्थान । चार्यस्थान । चा ान्य । नाध्यद्वासात , अञ्चक्रलवनामात्रात् । त च दत्यत्य ६५८३ व्यास्त्र प्रस्तु प्रस्तु प्रस्तु प्रस्तु प्रस्तु प्रमुप्तमार्गस्यवसाधितमात् । गम्दद्व 'जयति जन्नियात', 'तृहित्तो यस प्रस्तु 'तृहित्ता ,' 'मतिष्ठ सिगुण स्टूतम्,''त्र अत्रत्र् लिगुलो स्रोत,' भुनोरम्प्यस्यवेदसात,' 'मुनगलि हीत्स्राविषद ...... लापुण स्प्रतम्, पत भजन् जापुणा भवतः, सुनारस्यव्यवययस्य, अगः वाराणाणाणस्य कृत्या भजन्तः द्वादियार्थस्यस्य ल्वेति शापुणस्य विश्वितः । नतु अस्तु भगन्ति तथायस्, तयापि . .. नजन्य द्रश्लाद्यावयस्तुहरू ज्यात शतुव्यक्त १०१८ । १०१५ चलु गणाना जन्यस्य स्थाप्यस्य स्थाप्यस्य स्थाप्यस्य भगवतोप्रतिहत्तानताके प्रयक्षविसारणं क्षमुप्यशस्त हृति चेत् , इत्यम् । समवतोऽज्यत्ताकिमायैव पद्म सर्वे यो त्रक्तिमात्रिकांचयति, सा तद्म त्रकायांचपुणा भवति । ण्यत्र सति 'धिया पुष्टे'ति ्रा चव्य या शाक्तमाव्यमात् सा तादा तत्काथान्युणाः भवतः । १०५८ ताणः १०५० वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः वर्षः वर वाक्षे मुत्यदानिवायणाडाद्वीशाया अपि सन्देन तदाविभीवनाद्यस्यमण्डुवयस्य । न प विरोधाद नान्य सुरयदाानचायादादांशाचा आय सारव तदााचमावागदायामानुवायमध्य । १ ४ करायाद ज्ञाय सर्वज्ञवस्तुववयस्मित राज्यम् । तिरद्भविषणमाधारवस्य तदेवति तदेवती साहित्रतिसिद् यान स्वज्ञासम्तुवपद्यामात सार्व्यम् । सरद्वाश्वरभमाधाराज्यः त्रावता सम्भवास्य स्वातः सम्भवास्य । स्वात् । एतस्य गया सम्रा स्वीलसम्बारमासिनिहिनस्य विद्वस्मण्डने । त च 'सम्बोद्धाविषयात्राति' । कर्षः जुल्च वया तथा सावन्यसम्भारमास्यः।साभानरावा अङ्ग्लन्थाः । यय कृत्यस्यावार्यसम्बद्धाः रिति वाक्यादविचाधयव्ये तथा प्रकासम्भव इति वाज्यस् । तस्य सुरसमायावान्त्रव्याविचारतिकाव्य ा नान्याद्वावाभवरव तथा बन्धसम्भव दृश् वाच्यम् । एत शुरुमाधाराम् वन्याव्यासाय वस्य स्वान् । विद्यावित सम तन् विद्वाबुद्ध सरीरियाम् , यन्यमोशकरी आस सम्बन मे विनिमितं हुनि ्राण्यात्वस सम तन् छळ हुद्य वसारणम् । यन्मादण्याः नाम साम्या सामानाः इति । सारमान् । तदय श्रीमराणमिनिस्ततं निवन्ते, भीवाविते हरं सनी सामीन विनिमिते, ते जीयलय ान्यन्य । तद्य आमदाश्वामानरूपता लंबन्य, न्वद्याव्य हर चारा शास्त्रय व्यवसानत् त जायस्वय नाव्यस्य दु सिस्य खाण्यतीयति ति । तौ च प्रश्नु अतिसार्गं पृष्ट आविश्रोवयतीति 'मदत्वयो न जानस्ति ान्यस्य दुःस्थतः चाप्यनादातः तः । ताः च प्रद्युः आन्तमानः प्य आवलायन्यातानः सद्भवतः न जातास्य नाहः तेम्यो समाप्तपीति वचनाद्यसीयतो। अतः गृषः निरूपित केनचित्रः सावास्यरुपतायासिद्येन 'सहाव्यान् ार राज्या सनागपा त वचनावृत्यस्यवता अव १४ मन्द्रभव क्लाप्यू नामास्वरूपवासामान् स्तुष्णत् इसादि : तहेतन् सर्वसाचार्यक्षेमांक स्मृतिस्मृतिष्ठमः इत्यत्र निक्रपितमिति सहस्यमत् एव क्ष्मादः । सङ्ग्रम्, सबस्याया-प्रथमानः स्थानावन्यानस्य क्ष्मानावन्यानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स विभावनीयम् । अप कि तस्य कारणमिति विस्ताते । च तावछीकः इयं वासनया ज्ञावतः इति यक्तुः जनाजनाथम् । अथ १३ तस्य कारणामातः स्थल्यतः । म सायद्याः प्रस्य प्रस्तानाः अन्यतः इति बहुः सरमम् । तस्य अनुभवन्यायात् । अगवदाश्च साथारकारात् प्रावः हीतिकविषयनिषयिनिद्वपानिषयसेत सरप्पर् । सद्या अञ्चलवनन्यात्वाद् । साम्यसम् सामारक्याप्त् मान्य कार्यकावसम्पर्याद् साम्यस्थान् अञ्चमवात् । साक्षास्कारे हे विष्यादिवनिन समावसम्मवाष् । विषय बृद्दामि ते च्छुनैरिति वाश्यात्, जनुभवात् । साक्षात्कार तः व्हथ्यद्वाद्याणाः व्यवस्थानम् । ताणा प्रवासः व प्रश्नातः व व्यवस्थात् । पंजीवस्थान् । साक्षात्कार तः व्हथ्यद्वाद्याणाः स्थाप्तः । स्थाप्तः विश्वसः । स्थाप्तः स्थाप्तः । स्थाप्तः स्थाप • R. Œ.

'भवया खनम्यया,' 'विदाते तदनन्तरम्' 'ज्ञानयोगश्च मित्रष्टी नैर्गुण्यो भिक्त्लक्षण ,' इत्यादिवाक्ये पुरुरोत्तमसायुज्यम्स्कादेन निरोधाजनकावात् । 'ननु भत्तवा सञ्जातये त्यादिवास्येमीर्यादाभने पुष्टिभ विपल्यायेन, सा च निरोध इति कथ न निरोधजनक विमित्ते चेत्, उच्चते, तस्या अनुग्रहसहकारित्वेन त्व राज्याच्या, सा च लक्षाय इत्याच्या मारायज्ञाक वामात चया ज्ञाना तस्य ज्ञानास्य स्थाप परम्पराताचनस्वान् । अन्यमः 'नोपानितमहत्तमा' इति वाक्य विरुप्येत । महदुपासनस्य मयादा भक्तिरुपत्वात् , न हिनीया । तस्यानदिभक्षयात् , न हि स्वमेष स्व प्रति साधन भवति । सहि किमा कम्मिकस्वमैनेनि चेत्, न, तादशविदीपानुम्रहस्य कारणवात्, तादशस्य गुणगानसङ्कतः प विशेषश्च तथा फलदानेर्द्धवेति सहेष । वस्तुतस्तु न गुणमानादेरपि साधनस्य, नि साधनस्यभगान्, तथापि योगहेम माधारणसाध्यत्वमादाय तथोत्तम् । अथ कथ निरोधस्य फलस्वमिति । सुखदु सामावान्यतरभावात् । प्रयुत्तासके स्वविपयाप्रास्या दु लसहरूतःवाचेति । चन्यते । तिरोधो हि प्रपञ्चविस्मृतिसहिता आसिक , सा च स्वविषयविषयकविविधमनोरथजनको भाष , तस्य च रसरूपत्वेन मुखरूपत्वात्। 'रस हि एवाय लडध्वा आनन्दीभवती'ति श्रुते । प्रपन्नविस्मृतिरूपरवेन प्रापन्निकदु सामावरूपरवात । किञ्ज, फल हि पुरुपार्य , तस्त्र च तेन स्वरृतिस्त्रीयमागस्त्रम् । तथा च आसिन्स्राध्यस्तितहु स्वयः आकार्द्वणीयस्त्रेन तथा च तेन स्वरृतिस्त्रीयमागस्त्रम् । तथा च आसिन्स्राध्यस्तितहु स्वयः आकार्द्वणीयस्त्रेन तथा यम् । विषद् सम्तु ता सर्वादिति वाक्यात् । अन्यथा स्वेनाद्यवि तज्ञन्यनरकस्य ततुभयस्पत्वाभावेन फलत्व न स्वात् । 'भूयान् मे नरक श्रष्टाविषयतामि'ति धिया इथेनकरणात् । सुखसाधन तदिति चेत्, तदा प्रकृतेशी दीयता दृष्टि । न च सुखश्रमात् प्रवृत्तिरिति बाच्यम् । तस्के मुलप्रमायोगात् । तस्मात् पुरुषायं गुव फलम् । वस्तुतस्तु हु लमेव न, किन्तु परमानव एप । अत एव श्रीष्ठके सर्वान्ते 'रोमिर' हर्णुकम् । अत एव श्रीमदाचार्य 'रती तिरोधो महाकल' इस्रभिहितम् । एव सिन भिक्तमार्गे निरोधसेव फलन्वात् सम्राधनतन्निरूपण कुर्वन्तः श्रीमदाचार्या तस्य दुर्लभत्यज्ञापनाय प्राथनारूपेण निरूपयन्ति 'यद्य दु स'मिति । निरोधो हि प्रपद्मविस्सुनिपूर्वक भगवदासिक । सा च स्वविषयदर्शनाभ्या मुख्तदु खामिका । यदिति पदात् दु ख च छोकविरुक्षण स्वस्पातमस्त्वात् कोटिकोव्यानन्दरूप युगपसर्वेदीलानुभावक भगवदाविभीववस्, अती निरोधस भयमारतो दु ल प्रपञ्चविरमृतेभगवद्रयंदु खजन्यत्वात् । अतो मृष्ठभूतः वादन्तेष्वस्पेन परुत्वाद्रभ्य हितत्वेन प्रथमात्र दु स प्राथयन्ति 'यद्य दु स्र'मिनि । यद दु स्व यशोदाया नन्दादीमा चकारान्त्र्येषां बोक्कि असि तद्दु ल सम कविदिष स्वादिति सम्बन्ध । नन्येत मर्वे निरोधस्य फल थे, तदेव तु न,

मुत्रया रम्बर्शन तथात्वसम्भवादिति चेत्। न, अनाकलनात्। 'मानसी सा परा मता' 'बेनस्तववण सेवे खादिमि सिद्धान्तमुकावत्यामाचाँपनिरोधपदार्थस्य फलस्पलेपालेनोक वात्, अतौ न काचि- च्छकेति भाष । मात्यरणदु प्यस स्नीत्वभावतोऽधिकत्वात् मथमोति । नतु पूर्वहेदोन भगवदानन्दिविधि प्राप्ता कि क्षिष्टा पूर्वति चैन् । अत्राय भाव । भगवति मधुरा प्रति प्रस्थिते, तत आरम्य मातृचरणार्यी नां सारूपात्मकविश्रयोगदानेन ते हिष्टा एव, पर स महारसो विलक्षणानन्द । पलस्येयमेन पर्ववमिनिर्वदैवमानन्दानुभव , अतलामानोरथ कुर्वेग्त 'खान्सम प्रति'दिनि ॥ १ ॥ एव यशोदादितु स प्रापिया अतिदुराप गोपिकातु व्य प्राथपन्ति 'गोपिकानां व्य ति । मुझन्द पूर्वसातुरवटावप्रदर्शक । गोपिकाना मजसीमन्तिनीनो यत् धीभागवतादी निरतिशयस्वेन प्रसिद्ध स्वरूपासम्ब सत् विविद्धि देहेन्द्रियमाणेषु स्वादिति मनोरय । यमोदानन्दादीनामेतासुसस्य स्वस रालखीमावपूरितविमहायेन

भयोग्यतया अप्राथनीयत्वाद् गोपिकादीनामेव सुर्वाश प्रार्थयन्ति 'गौनुरे गौपिकानां चेति । गोडुरे मगवतो टीलामिर्वेणुनादादिरूपामिगापिकानां, चकाराह्रोपानां सर्वेषा अजवानिनां चापि

थम्भुत्तमनुभूवमानतीलाध्यसम्पादकमभूत्, तत् कि मे विधासनि । भन्यत्र तथाकरणे सामध्या

भावमाशक्याहु "भगवा निति । स हि सबै कर्तुं समर्थ । अतोऽन्यत्रापि सथा करित्य येथेत्यथ ॥ ३॥

एव दू ल प्राधिवित्वा शीलामियेत्सुल सद्वि प्राधिवता आत्यन्तिकवित्रयोगदानानम्तरं चत्सुल तद्वि प्राथयन्ति, उद्भवागमन इति । उद्भवस्तागमने जाते यथा गोविकानां मनसि भगवस्तारूच्य

दांनेनोत्सदो जातस्या से मनति बचिदपि न्यादिति सम्यन्थः। युन्दायने गोकुछे येति । यानस्यः समुद्रापा । यत्र तहुणानेव गायन्था न्याद्रात सन्यन्यः। सुन्द्रापा गाउठा प्रदायते, ताता समुद्र्यापाः । यत्र तहुणानेव गायन्था सज्जतीसितन्यः सम्भूय श्वितास्य वृद्यायते, ताता नदारीनाव गोकुळे य असयः स इति तभेति 'गाकीद्य सर्व' 'प्राती मन्द्रस्त'मिळादिसामान्योत्तया वसीयते । नवस्यवः क्षत्रित् पूर्वतन एव, तं विलोवयात्तिमेखारिनोकः प्रार्थनीय इति थेत्, तब्राहुः सुमद्दानिति । पूर्वेश्व महान् सुनस्यादिग्यः, अयं तु अवायुत्तरकाठीनत्वात् सुतरामेय महान्, सुविध्य-उ चणाच । २वल भहान शुक्ताहम्यः, अय तु अत्यापुत्रकालावाय गुज्याच्या वस्तु । तो कोयमपीच्यद्रतन हसारिमोकः॥३॥एवमलीकिकसामध्यक्तो गुप्यो निरोधः स्वश्चय तद्धिकारिश्वत च्यापान्यवान इत्थाप्तमाकः॥३॥एयमलाकःसत्तामध्यरूपा गुण्या लायः स्वत्यय वसुव्यात्तिः च्यापान्यवेव प्राधितः। अन्येषां तु भगवान् महापुरपकृषयाः साविकातानुसारेण सानुत्र्यं वेतुन्वादिषु संवोपनीपिट्ट या दाखतीत्वमित्रायेण तावत्वमन्तं श्विताप्रकारमाहुः महताबिति । यावत् समवान् करोत्मुला दर्ग करिवान तावत् करियान कोर्तनिवयित्रियमाण एव सुवानस्थाः। भहस्ते विको करोत्मुला दर्ग करिवान तावत् कीर्त्यमाना कीर्तनविवयित्रियमाण एव सुवाचेरायाः। भहस्ते विको ा प्रभावना कारव्यात तावत् कार्यमानाः कातनावयवात्र वमाण वन प्रशासन्यनः (स्वरावयोतेन तुर्वात अजामहे, 'विवासहरणादरजोमिनेकस्, 'किरासहणान्ध्र', 'वैवर्विने मिन्नतमः', 'स्वरावयोतेन भरण्येत्र, अन्तासहपाद्यज्ञामयकान्, अकरातहृषाध्यः, व्यापन अन्यपन स्वापन ्राप्तः, अन्तुअहा भवा मत्याद्वाक्षभगवता वृत्तामः च नाम्यकारणस्य प्रभुत्तः वर्षः पुर्यति । एतेन भक्तिमार्गस्य त एव निर्वाहका इंखुकं अर्थात । नतु सीक्षमानेषि भगवति कडपर्यन्त प्रमाण भाकमागस्य त एव निवाहका इंखुक भयात । नवु कावभागाः नुवस्य प्रमाण भागाः स्थापना तहणानामपि प्रमाण भागाः स्थापना तहणानामपि प्रमाण स्थापना तहणानामपि । भगवतस्यापना तहणानामपि । भगवतस्यापना तहणानामपि त्रशिवतया स्वरूपमात्रवाहास्याहः स्तानन्द्रसन्दाद् रागः । मावपरामात्रवाहाः । अतं पृष ......... १००५मभानवागप्रमत्वाव् साधनवद्गायामायु त्रःकातनगण्यः ५व मध्याप्यः । हि युक्तीः भवनतमन्त्राव्याम् । हि युक्तीः भवनतमन्त्राव्यास्यः परीक्षिदेव तद्येकमेव 'ध्येष्ठमनोभिनामा'दिति विरोधणमुक्तवाव् । हि युक्तीः ाग्यवमानवाकपाससः परीक्षिदेव तद्यकानव 'धात्रमनाम्बरामा'दात ।वश्यकपुण्यायः । ७ उ वसर्थः । आनन्द् कीर्वमाने सुद्धस सुत्तावात्॥शा गृत्रु कीर्तर्ग हि सुवसापनस्, तत्र महतां रूपयेति की नागरः काल्यमान सुवस्य सुन्तवात् ॥शा नतु कातना हः सुवसाधननः पश्चना स्वतः हृपया नागरः, यमावधीग्रति कृतं तासुत्तापनितितं प्रभेतेत्वाहुः महतौ कृपयति । यया महता कृपया ्राप्तः, प्रयाज्याग्रदाय कृत तस्तुलसापनामात प्रधनत्याष्ट्रः महता कृष्यारा । प्रयाणका प्रवस्ता प्राहुसीयकं क्षिति । प्रशासन्ति । प्राहुसीयकं क्षिति । प्राहिति । प्राहुसीयकं क्षिति । प्राहुसीयकं क्षिति । प्राहुसीयकं क्षि भागपारम्याः सदा कालापारच्यम् कातन तापानवारः प्राप्तानिक निर्मानवारम् कीर्तनं न तर्यः निर्मापनवारम् । कीर्तनं न तर्यः निर्मापनवारम् । कीर्तनं न तर्यः निर्मापनवारम् । विद्यानवारम् । विद्य ापनगरु, तथा लाककाना आकृतग्वात्र्यान महाशुच्याम सम्बद्धाः समयन्त्रणायाम स्वाद्धाः समयन्त्रणायाम स्वयं। सुहास्त्र स्वयं। तत्र प्रशन्तमाहुः क्षित्रध्यभोजनरूक्षपदिति। जिल्लास्य प्रयूपेस्य भोजने रूखं। सुहास्त्री ा १९४८ रहान्त्रमाहुः । आरथभाजनरूषयात्।त । १७४४ प्रश्नम् । स्वाप्य स्थापन्य स्थापन्य स्थापन्य स्थापन्य स्थापन्य मित्रप्रकारस्योतनाय । विष्यस्य पदार्थस्य भोजने रूक्षस्य प्रीतिरहितस्यवेत्ययः। यथा कस्यविज्ञयः ाजनशास्त्रवातनाय । श्रित्रपत्त पदाश्रव्य भाजन रूक्ष्य प्रात्तराह्वस्त्रपत्रस्य । पत्र ज्यान्तर्यः सर्विभिन्तर्यः विश्वे वस्तु न रीपते तस्त्र यथा तहसानिश्चरस्त्रस्य प्रतिदिनं शीवमाणस्य न नहीजने ानान्यत्तरः । अग्य वस्तु न रापत तल यमा तहसानामग्रस्थयः भागान्य सम्बद्धाः । पुण्यक्रम्, तथा प्रकृतिर महापुरवहणाभावस्पद्देशयुक्तानां ताहसकिति स्थाणां स्तिकहानां स्तितः जन्मन्त्र, तथा प्रकृताय महापुरवहगाभावकवर्षायुक्ताता वास्प्रकार क्ष्मानेक य सर्वारित तद् नल न पुष्टिपञ्चतिति भाषः । यदा, जिम्म सोतनं यस स च स्क्षः क्ष्मानेक य सर्वारित तद् तित । तथा च यथा विश्वक्षस्थानेवर्षकारतार्वं नयाप्रातीलयः ॥॥॥ नषु 'यस्ति तीवमास्त्रविदिति ्यः . तथा च थया व्यवप्रस्क्षमात्रम्याकारतस्य शयात्राधालयः वणा गर्वः स्थाः वाक्रमावायः स्थाः श्रुणा जानेनेव दुःस्तितृष्या सुस्रमधिशंतायस्ययव स्थेतं, कि गुणानेनेति चेत्, तत्रपुरः गुणानान् इति । ुन्त ज्ञाननव दुःखनकृष्या मुख्याध्यभाषायस्ययव स्थय, भा पुण्यानगाय न्या, प्रवाह सुन्ता स्था यथा गोविन्दस्य गोगोञ्जयदेरीजानोशाने स्पृतिवुक्या कथने श्रुवस्तिनां सूर्वहानवतासपि सुन्तं तथा चना गाविक्दरत गोमोक्कलवर्वेगुंगाली सनि स्त्रुविद्यक्या कथन श्रुकालान प्रश्नावस्तामान्य सुक्र तथा त्रेग्योद शास्त्रिति स्यात्त्रियदे सहात्म्येयवर्तनेत वास्त्रात्तं यत्र न सरेत्यात्तं । कृत कालास्त्रेयत् । रार्लाग्निद्रास्त्रभनेत्यपरितोपः, परितोपक सीभागवत्त्रप्रचेनिति हिन्द् । तत् यून 'कोत्रोव कोकानुतात्त् प्रयोगान्द्रास्त्रभनेत्यपरितोपः, परितोपक सीभागवत्त्रप्रचेनिति हिन्द् । तत् व्याप्त्रस्त्रम् । । अय द साद तत्र सरित्राम्य ्राने प्रयास्थाः त्व क्यान्यः अवगान्यः । सामैनिमतिकस्तितः (शाने प्रयासमुद-भग्याः विषयिन्त्रे वा अन्यत्र देशदे कुत दृष्यः । सामैनिमतिकस्तितः । पास्य, त्रिकुसतर्थ, नेपातितुःसहार इताहि बादयः श्रीभागवते तथेय हिस्त्यपात्र । नतु तरित सोकमा-ा, महमतथ, नवालदुःवदः द्वाम वाष्यः आवानम्य वाष्यः अवन्यत्रः । वदः वादः वादः वादः । वित्, तमेव विद्वातित्वयुक्तिस्वादेशीः का ग्रतिर्दित चेदः अत वदासः, सकाम्यतिषुकः वेदेतं वास्यादिनमाने यानामेवसमान्यानिमन् वैस्तरवेशापीत्वात्रियार्थेक्षमचेत्रणाचित्रवेसमच्या ्ना वाज्यवद्गामस्य ज्ञानाम्ब्रह्माध्यालनम् कृष्यन्तामान्याद्ववात्ववस्याप्यस्याध्यास्यस्यक्षः साम् एव समीपीतः। श्रुवादिः श्रामस्योक्षेत्रस्य द्वासायप्यवसायेवः, परमानन्यायारिस्य अन त्राग ५व समाधानः । शुद्धान्द् द्वासफलाकरा दु वासावश्यवसानव, परमानस्ववाहस्य अ-स्वयः वस्तुत्वतु दुःलासवाचेतवसीन एव । अन्यधीवसमिति वास्यात् । अतः एवाषावसानस्य-प्तरपा वस्तुतस्त पुरक्षासानाः वाद्यान ५ व । स्वाप्तासानाः वाद्यादः अत एवाचावातस्त्रस्य पाविकरणे गूर्वं सतीरिवास्य स्वीवर्वन वर्रते अत्तवमानात् सहकारिवाचतासम्बद्धाः प्रवर्शेचमामासि-भागकरण पुत्र सताप्टतास्य स्वायावन वदण अवस्थायम् स्वकालपास्त्रावस्थायस्य प्रवासमायस्य भेवतीति किर्तायत हरासियाति ॥ ६ ॥ तदु गुग्रमाति हतेति किं सवतीत्यासह सत्र स्वरूपये भीवतीति किर्तायत हरासियाति ॥ १॥ तदु गुग्रमाति सारवरुपसम्बद्धाः सामास्ययं हिस्समानान् उपवपनो जनान् सृष्ट्वा थदा कृपायुको भवेत् तदा सार्थ सर्वात्मक सद्दान्नन्द्र पर यहा हृदिक परसम्वीष्ठि प्रावृद्धेत् बहि प्रकट भवतीस्वर्थ । अत एव मजसीसन्तिनीना गुणगानेन हृदि प्रावृद्धेत तस्मस्वका हृत्यादेन तथाभावसम्बन्धो कृप्या सगयान् प्रावृद्धेत् इत्युव्धेत तस्मस्वका हृत्यादेन तथाभावसम्बन्धो कृप्या सगयान् प्रावृद्धेत् इत्युव्धेत तस्मस्यस्य हित्तेष्वत त्याभावसम्बन्धो कृप्यति । महा, हृद्धन्दर स्वाविक सम्बन्धादे विक्रित्ते स्वाविक हित्तेष्व हित्तेष्वेत प्रवृत्ते हित्तेष्व स्वाव्यादे स्वाव्याद स्वाव

सप्रेत्यर्थ । अयमर्थ' । गुणाविष्टवित्राना सर्वत्र संसारेण अहन्ताममतारूपेण अमिरूपिवप्राप्तितदमा-धाम्या य क्वेत्र पत्र ससारामापेन भगवस्वपि तदभावेन भवति सोपि तथेस्वर्षे । मगवद्विषयकसंता इस सतामप्यपेक्षणीयत्वात् । अत एव 'कुर्वन्ति गोव सपद' मिस्पन्नतस्य गोवस्सपदमान्नकरणीक्सा अहमेतहासोऽय मम स्वामीत्येताबान् ससार स्वापितो भवतीति निरूपितमाचार्ये. । स च हेश शहनताहाकाश्र भन सामाभवताबान्, सताह स्थापिता भवतात । स्वरंगतसावादः । स च क्षेत्रं । स्वरंगतसावदः । स च क्षेत्रं । स्वरंगतसावदः । सम्वदा मीतायामेव वर्णितः ॥ १६ ॥ नतु गुणाविष्टवित्तवेष्विष्टि । मेलूस्तित्व सित्ति । स्वरं स्वरंगत्वते यथा स्वरंत भक्तवादि । स्वरंग सत्वदंत भक्तवादि । स्वरंग सत्वदंत भक्तवादि । सेत्र मुख्य स्वरंगता स्वरंग स्वरंगति । स्वरंगति हुजनीपक्रतीःप्रशामदीतु करणया किहरनिषेदितानुमाहकत्यमुख्यते श्रीमामनते। सा च पूर्वेक्तभावे नेव भवतीति सर्वेमनगरम् । नतु कारुकांसमायादिगित्तीहृताशवेदायोहुगादिदोपसम्मये कय ग्रुण माननिर्वाह इति चेव, तत्राहु याध्यशक्कांसम्मयक्ति। अत्र ग्रुणमाने कार्वादिवाधनदैय न, वती गानानवा इत्त न्यत्, त्याहु याध्यस्त्राह्माय नास्त्यवात । अय गुणगान कालाह्याध्यस्य प्राप्त भागवेतीया क्षेत्रभागवेत 'न करियमायतः पानस्त्ये ने कुर्रीयन में निर्मियों केटि हेति रिति। शियों नाव भागवतिय वाध कर्षे शक्य , तब के वराका कालाहय इत्तयः । अत एश्लेकमाधार्थे इतिया न राक्षीत कर्ष्यं वाधा क्रुपोर्थर' इति । नतु सर्वकृतिसमर्थस्य भागवत कथ्यनेतद्वाययाध्यस्यस्यस्य भागवत्यस्यने वर्षसमर्थस्य भागवित व्यवस्य भागवत्यस्यस्य भागवत्यस्यस्य वर्षस्य भाववाशामार्थविति भाव । एवमनिष्टनित्रचित्रस्वा इष्टमातिमाङ्क तद्ध्यासीपि सिम्धतीति । गुणगानेन तस्य भावतः अध्यासः सर्वेत्रावभासः सोध्यवान्तरकत्वत्याः सम्बद्धानिययो भवतीसर्थः । अभ्यासपद वारिषु तदवभासस्य भावजाश्युच चैन वस्तुत आसीन्त्रभावोशनाय । अन्यया बदां द प्रश्नोत्तमाभिक्षत्व स्वात्, नहि धदांहे साक्षान्त्रभिक, विन्तु परमप्या । तस्यासास्यत्वा तद्वारा तथात्वात्, अन्यमा तावद्रमैविरिष्टत्व तेत्वच्यमिदस्यात् । तन्त्रम्यन्त एव ब्रह्मसम् सचिदानन्दादय स्तेरिवति चेत्र, अक्षरगतानामेव तेपा सङ्गतितया व्यपदिश्यमानत्वात् । अन्यथा बर्डापीडत्वादयोपि व्यप रतान्यात् यत्र, ज्ञातातातात्रात्र्यं तत्र संद्वातात्रात् व्यवस्थात् । क्षयः व बहुगावात्र्यं प्रमाणी दृदयेत् । । च स्टापति । तद्वातारात्र्यमाणासम्बद्धं स्थमत्वासुत्रित्वात् । विद्व, सर्वेषा धर्माणी साधारणने तद्वतासाधारणपर्मामावे स्थणाभावादितिरूत्यस्य जीवतुमत्वसभानीयस्य च सात् । तसादभेदसाक्षरसमानाधिकरणत्वेन तहमैन्यपदेश एव, न पुरुषोत्तमधर्मगन्धोषीति ब्रद्धास्य । नन्ते श्रवीदयो व्ययदिष्टा एव, कि न ते पुरुशेतमधर्मा इति चेत्, सलम्, तद्धमा एव, परत्वश्रास्य चरण करावेन तद्भिवतया तेवा तत्र सदावात् । यतो व्यासादित्वपि तदिव्यय तदाव , युक्त भँग स्वैरिति वासाद्य । एव सति 'वस्त प्रस्ववय' 'भेदवयपदेशावे'खादिस्त्रतिग्रमीतांत्रया अक्षराभेद पुरपोत्तमभेद इति भेदाभेदवादोऽस्नाकसिनि दिक् ॥ ३४ ॥ नन् धरायस्य गुणगानाङ्गायेन तदभावे पुरस्तामभव हात भर्गसन्त्रान्यसावकाला हुए ॥ ४॥ ॥ मुख्यस्त्रव्य पुरस्तामध्यस्य प्रकारामध्यस्य अध्यस्य अध्यस्य प् असरीतालेन न मरस्त्रवास्त्रास्त्राहर तर्यानेनेव भगतीत साधनसम्बादकरसमुख्याह भगपद् मसामध्यातित । भगवदमी गुणगात सत्तामध्याहरमुक्तिक विकट अभवहरूतिकविधये निरामी संगामाव स्थिर , अन्यापरिभाष्यो अवतीत्राधे । 'सा श्चरुपानस्य विद्वस्थानः विरामिसन्त्रम् वागामाव विश्तः, अन्यापारमाध्या अवतात्वयः । 'सा ब्रह्मातत्व्यः विद्वद्वमाना व्याप्तवस्थनः अस्तितः पुत्तः विद्वद्वमाना व्याप्तवस्थनः अस्तितः पुत्तः विद्वद्वमाना व्याप्तवस्थनः अस्तितः प्राप्तः विद्वद्वमाना व्याप्तवस्थाने वित्तः अस्तितः विद्वप्तः विद्वपत्तः विद्वपत्तिः विद्वपतिः विद्व पूर्वीकमुण्यतिरोपाधिवासस्ययमार् तद्युगमा भगवास्त्ररपुष्पाममावभेव साध्यमाहुः हृतिमूर्तिः सद्यु ध्ययति । एव कृते सर्वेकसरणस्य अन्यादावयपुरणमगीरथस्य मर्थमा तिसाधनस्य प्रजेशहर्यय रक्षार्थं अगवानामिभैवसीति ज्ञापित शुरिरिति । मनु योग इव वरिवतग्र्सरपासगावामिव सम्वादित-ध्यम्तियाविद्याप्युक्तमृतिनां मात्र इत स्रोवधानमृत्यांभित्राति भवित्यतीलाशक्ताष्ट्रः हरिमृति-क्ष्मान वास्त्रप्रमुत्तम् तात् इत स्वक्षानमृत्यागोगाशाय भावस्वावणहानुः हरिम्सिं ति । भाषाविभूतसस्पर्धन प्याम्, त प्रावधागृतस्वयः । सेवरि विभागेन कृत्वानो भाव प्रकान जीतित्तर् । गुरु प्याप्यंतपुणानमाशेन कि भागीत्वावरुषाः सहन्तावरिति । स्वस्त्यादिवासमात्रादे तस्र भाष्यम् तो अनुत्यांवान् भावतो वृद्यां स्पद्यंत द्वपूणावित भवति । तथा पृत्तिः वदास्येषणाहित्यः, गतिः विद्यावर्ताः , गुण्यतं प्याप्युवंतासगुणाने विभेग-सत्यस्त्रस्य स्वसायेषणाहित्यः, गतिः विद्यावर्ताः , गुण्यतं प्याप्युवंतासगुणाने विभेग-सत्यस्त्रस्य स्वसायेषणाहित्यः । मिति । श्रवण श्रीभागयताचे , वीतेन, जनद्वयादि स्पष्टम्, सङ्गोणादिमञ्खा सर्वेत्यम् । अस्यम थवणे वीर्तने असम्भावनाविवरीतमायो स्वाताम्, तथा च अगर्थः स्वादिशि भाव । श्रीतृतापैशं षीतम, तांद्ररोक्ष तानमिति तयोर्वियः। निश्च पुत्रे छाडण्यमिथे छुण्यसः विश्वः छुण्यः वियो चा यस ाणा, वाजराक वातामात तथा।वयवः। ।तम प्रत्न सुरुणामय प्रणालः ।वयः प्रणाः। ।वया वा वशः तथाभूते रत्तिः वार्वत्यये । प्रत्ने प्रणामय दृति व्यवासेत प्रणामयक्षेत्रयः स्थाः वार्यः, ॥ प्रत्यत्रेति साथः सुष्यते । शतः परे साथनसमुदायनण निरूपमतः शासियस्यितसम् ॥ तिवस्यस्तिसस्यास्त ान्य मुख्या । आग पर काषासन्धानायण महत्त्वपता स्वस्थारवाल्या मानवासारकारवाङ्गः यानुरिति । सयरिकरेण गुण्यामेर प्रबंदे भगवि । वश्यमयराद्दारव्याहः स्ववित्यंः प्रविवान् वरित्य-तमकांत्र सोपणयोग्य सोपयिता तहयोग्य स्वयोगोधित्य तो होपभाव होत्र अवशितो स्वस्थारीतुः भनकाश सारणपान्य चारावादा तर्याग्य स्वयागाधान्य ता। ध्यमात राप भवारणः वस्तारणु-सत्त्वन्यी भागः त मयेत प्राग्नुयात् । तमा सार भगिमेष्य सरीरे भक्तीविवसत्तवस्य ग्रुदेवीकामध्या-ग्रुमयथोष्यता भवतीस्याः । ज्येनेतद्तिरिक्तसायनैस्य प्रशिवस्थो गः निवर्गत इत्युक्तम् । तृतासास्यादि अन्यवास्त्राता भवतीस्त्रयो । त्यनेत्रस्तिरिक्ताप्रमेशव प्रशिक्त्यो न विवर्गत स्थुन्य, । तृतास्त्रायि दु संगादिना भावनासस्मावादुवावताष्ट्र सम्प्रीता । वाल युवायेभागवकार्य स्थादिकः गण्य प्रकरं प्रशिक्त्येत न रहस्ते विकासस्मित् तदा सित साम्पर्य तत्व विजेत्व भावतीद्वगहच्याि शिक्षस् कर्मप्र दूरक्षाः भावत्या सात्ति तामध्यं तद्विमद्ये भावतिव्यत्त्रात्राता भावती । व्यायेत तहाती पुदे कृष्णावेये शंतिरसनेन विरोधायमेरिस्ता व्याद्वः इति विकासः । तत्ति सामध्यं निवद यय वर्गस्य हति भाय । इद्युक्त भर्याः । कृष्णिविषये क्रिस्पष्टम्भुगार्यभर्ये औदासीस्य शांतिकृष्ये सति सम्भवे त्यागय सेवामित्रकृतया निम्नहा, असम्भव तु त्याम हत्या आगरभतिमार्थे सर्वेत हरि ॥ १७ ॥ ा १८ ॥ भत् परं साधारूप निरुपमा साधनात्रसमामायोजपर्यं वदस्ता से ।



#### लाल्यम्डकृत 'निर्णयार्णवा'न्तर्गतैतद्ग्रन्थसंशयनिससः ।

संसारावेषादुधानामिन्द्रमाणां हिताय थे। हण्यस्य सर्ववस्तृति भूझ इंतास्य चौनवे विति। कृण्यसः सर्ववस्तृति कृष्यसंविक्ष्यस्तानि विश्वकरपासंविक्ष्यस्तानि विश्वकरपासंविक्षयस्त्रमाति विश्वकरपासंविक्षयस्त्रमाति विश्वकरपासं हिन्दुस्याणां विताय योज्येन । नयाव्यस्त्रमात् च्छुरातीना वितियोग स्त्राहेश्वाद्धाद्धाद्धाद्धाद्धाद्धात् 'सूक्ष इति। व्याप्यस्त्रमेति । नत्र वाचानाविक्षयाय्यस्त्रमेति वितिहित्व वादीर्वस्य हित्तरासित्वाचाङ्काद्धाद्धाद्धाद्धात्मेति । व्याप्यस्त्रमेति वित्तरासित्वाचाद्धात्मेति व्याप्तस्त्रमेति । सर्वत्र सर्वक्ष्यणसम्प्रस्त्रम्य । प्रव्यस्ति स्त्राप्तस्त्रमेति स्त्राप्तस्त्रमेति स्त्राप्तस्त्रमेति स्त्राप्तस्त्रमेति स्त्रापत्रम्यस्त्रम्य ।

अत्रैय—हरिस्ति सदा प्रेयेक्कारि । अयेवित । अनेनाअन करणास यानायुपयोग उत्त । वर्षोन्त स्थानीतिति च्युहस्वको । सथा हरिताती हिंत करणाद्यो । अवण कीर्तन स्थानीतिति च्युहस्वको । सथा हरिताती हिंत करणाद्यो । अवण कीर्तन स्थानीति भीजवाणो । येद्र क्रायनित्ति । क्रायनित्त वर्षा वर्षा वर्षा वर्षा सिताति अग्रवाच्यो । येद्र क्रायनित्ति । क्रायनित्त वर्षा वर्षा

मन् निरोधरूकणार्थ्य 'या दुः व नयोदार्था' इत्यादित्यं श्रीमदाव्यां वर्षेक्षरविद्वार्थितायां विद्वा व्यादि स्थान वित्रविद्वार्थिता सिंद्र सादि स्थान वित्रविद्वार्थित स्थान । भगविद्वर्थि दुः स्थान । भगविद्वर्थित स्थान । भगविद्वर्थित दुः व्याद्वा । भगविद्वर्थितादि कार्य निर्माणयां निर्माणयां स्थान स्थान स्थान । भगविद्वर्थित दुः व्याद्वा । भगविद्वर्थित स्थान स्थान । भगविद्वर्थित स्थान । भगविद्वर्थित स्थान स्थान । भगविद्वर्थित स्थान स्थान । भगविद्वर्थित स्थान स्थान । भगविद्वर्थित स्थान । भगविद्वर्थित स्थान । भगविद्यर्थित स्थान । भगविद्यर्थित स्थान स्यान स्थान स्य

१ एतदन्ते मुद्रितम्।

# खाळुभट्टकृतनिरोधस्त्ररूपनिरूपणं श्रीदशनस्कन्धसुर्योधिनीयोजनान्तर्गतम् । श्रीतोवर्धनचारी वजोतु मदलनि ।

श्रीमोवर्षेनपारिणं शुभकरं श्रक्षारम्तिं भन्ने । धन्दे नन्ददुराणपुण्यपत्रितं श्रीबालकृष्णं प्रश्नम् श्रीमद्वष्ठभविद्वलेश्वरविम् प्यायामि सद्वन्दितो । दुर्चे साक्ष्यवा निरोधविद्वते सन्देवविष्वंसनम् ॥

श्रम निरोधस स्टन्यार्थयात् प्रथमं तत्स्वरूपं विचार्यते । तत्र 'निरोधीसानुदायनमात्रानः राह-शक्तिमे'रिति वास्पादात्मनः पुरुषोत्तमस्य शक्तिभरतुशयनं निरोधः। आत्मपशिवर्शेणं परं वस प्रासम् । 'भीणश्रेषात्मसन्दादि'रुद्धातमशस्यस्य परवाचकताया निर्धारितत्यात् । तत्र 'कृथिभूवाचकः शस्दे। णळ निर्देतिवाचकः, तथारापं परं महा रूणा इत्याभिषीयत' इति श्रुतेः, 'कृष्णस्तु सगवान्त्वय'मिलादि-भाक्याच परमामार्थ कृष्णस्य सिद्धम् । सताः कृष्णस्य अनुतायनं निरोधः । अनुतायनं नाम छीछानुरूपा मान्याच्य परमात्मात्र कृष्णारं सम्बन्धः भवा कृष्णयः स्थाप्तंत्रात्मात्राः । स्थाप्तयम् मान्यव्याप्तर्थाः सिर्देशः । चित्रणुः सर्वेद्यस्ययः द्वार्यादे सित्र्याके स्थित्यम्बन्धारः । भवः देशे देशे स्वर्त्तस्य वेत्र ग्रह्मायसम्बन्धेन निर्दातीस्यरः सिरपति, निहत्त्वा सब्दिशानुतित्वात् । भवः बोक्ट्यातीस्यास्य चित्रदेशस्योः । पूर्वं सित्रः सर्वितिसः सद्द भगवतः स्थितिः सयनं, श्रवुरुपतोरसार्गायः । कस्यानुरुपे-्राध्यक्षणः । पुत्र सातः बाधानाः सङ् बावता ।स्यातः शयनः श्रपुरुततापसामाः । कसातुरुपे-स्नाकोक्षायां स्थितेसीसामेजनकालाक्षीत्वातुरुपेति बोध्यम् । पुत्रं च कृष्णस्य सीतानुरुपा स्थितसुर-जारकाचा । स्थतलाळाव्याजनकतालाळाळातुरूपात चाच्यम् । यूव च कृष्णाय लाळातुरूपा । स्थानसङ्घ सपनमिति सिद्धम् । स्थितिसरि लीळाविसेपोनेकविचळीळासाघकः । अतः सर्यलीळासाधिका स्थितिरूपा धन्यमान संदर्भ । त्याताच ठाठावेदाचानकावेपळीळासाधकः । कतः स्वर्शकासाधिका रिक्रीकरण ठीळा मिरोचपदार्षो धागवदमेः, त च प्रावमान्य एव स्कुटः। कृष्णात्यास्त्य प्रश्च वृद्ध कात्राचादः १ शुक्रे विवर्षे 'त एव कहाचित्रावुद्धार्षा सलावः 'हणे दन आदुर्भेषः कृष्ण हायुक्धते' हति । कातेनेक-कािक्षिः। सह कृष्णात्र प्रची औहा निरोध इति कठितम् । एततुर्कः सुन्नोधित्यां 'निरोधीस्थानुसावनं प्रपन्ने कीटनं हरेः । साक्षितिर्दुर्विभाव्यासिः कृष्णदेशित दि छक्षण'मिति । इह कारिकाचा कृष्णसेति वर्षे भगम काटन इर: 1 सामासदुरबमाध्यासः कृष्णस्यात ए काण्यामा । इक् कारकाया कृष्णसासद् मृष्टकास्मयदृष्ट्याच्यानस्यम्, भागप्रवसते कृष्णस्यासस्ययाया । कात स्थानसादान्तरिकारां हरूमा-स्वरमतिपादानं नातिस्पासिति नात्यः। कृष्णितेस्यत्ये सेत्याचने रूच इत्युक्तम् । विस्न, प्रयक्षीस्यति-सृदिक मायद्वसातिर्कतेगोयाः, निवतं रोगो निरोध इति न्युलकोः। रोधः बलेलपेशायां अकानातिरिक् ्र नम् नावदासाम्यानास्यः, स्वतः राज्यः नास्य भूषः ग्युत्पन्तः । राज्यः करसयप्रशायः अकानामार्षस् भैरकन्यापेसम्बद्धाः क्रम्यते, कमान्रोचः इत्यगदानायेक्षामां प्रयक्षोमाद्यः । तथा सति प्रयत्नामोचः इति श्वि-भरकपापसङ्करा क्रम्बतः क्रमानाण इत्यादानापतामा अववाशाकाः । वया स्वात अववाश्यक् रास्त्रः भवित स्वा प्रयाजनेषिपि 'कर्मेन्द्रदाणि संवत्त्व द व्यक्ते सनता स्वत् । इन्द्रियापीनिम्बदासा विध्या-चारः स वच्चत' इतिवक्तप्रस्थारणं चेत्रदा भागवहीलानुगये मुग्योधिकारो न स्वार् , श्रतः प्रयव्यविस्वर-ार च जन्मत् कृत्वसम्बद्धान्य नाम्या चार्यसम्बद्धान्य द्वानान्यसम् स्वाप्तः अवस्थानश्चरः वसरेक्षितस्, सदुपसर्गेन छत्यते, नितरो रोगः पमज्ञविसामपूर्वकः स निरोध इति । कस्तिथिरोध इत्य-नागाकवश्च, वहुपवाग कनाव, भारत हामः पश्चावसारमञ्जूषकः सालस्य हात । कामावराण इस-वेहात्यो समवति मिरोण इति त्रेयम् । स हि परसरुमुखाइक्टोलानस्यवेत राससुसरुमावारातिहस्यो स्रोद्यसम्बद्धि । एवं वीनिकस्युराच्या अपद्यक्षिरसृतिवृत्यिका सागवरासकिर्तिरोण इति कटितस् । ध्या त्र भागद्वसद्भातः । एव पामाकञ्चापस्या अध्यावस्थातध्यकः भागप्रशस्याकासम् इति कालतम् । प्या त्व व्यवस्थानिर्मित्रोषः स तु कव्यतः इति भरतापायेवातमे स्वतमप्रवाच्याया भागतेरेय तिरोधयकच-व्यसन्धभासामधामः सः ग्रः कृष्यतः द्वातः सरवापापवाच्यः व्यसमप्रद्वाच्यायः असमस्य तरामयकयः नाच । साच 'द्वतिनन्दादसो गोपाः इच्चासकर्या ग्रुदः, कुर्वन्तो रममाणाश्र माविन्द्त् सबवैदना'मिसस नाच । साच 'झावणन्दाद्वा सामः हण्यतानकमः सुनः छण्याः प्रमाणाव नाम्यन्त् । स्वयद्वा महस्य स्कुटममिद्वित्तः । 'साव्यासनादनाकास्झानश्रीडामगदिनुः न हिटुः सन्तामामानं ह्यायः हष्णदेवता' शुक्रमानाहृतम् । शहयासनाहनाकाश्रधानकाश्रधानकाश्यान्तः । गदुः सन्धानमानः मृज्यादः कृणद्वता' इत्यम् च शुक्रममिद्धिता। प्यत्नमयं मिरोधपद्याच्यम् । समुदायो जम्मवानी जीवापुरास्य व हरे । प्रयत्न-विस्पृतिः सच्चिमकानां चारि योगतः इति निवन्धात् । निरोधनन्त्व चीगतत्वयसे मण्डकानेनिरोध्यन् विस्पृतिः सच्चिमकानां चारि योगतः इति निवन्धात् । निरोधनन्त्व चीगतत्वयसे मण्डकानेनिरोध्यन् लस्पुतिः सोक्रमकानां चापं यागतः इति अवन्यायः। लस्यभागुरु भागक्ष्यस्य अप्रकारकारायस्यः स्रायतकमेकी निरोधो गोप्यतया विविह्ततः। चया भागवता ठीणानित्रस्यः अका भगयद्वते अवन्ति, सरावरकमान्त्रः स्तराचा वाष्यवया ।व्यवस्तः । वया नव्यवरः स्वावरामानदद्धः सक्ता सावद्वश्च स्वस्ति, एषं ग्रहिमकेलीलामिनिरद्धो भागवान् सक्तवस्यो अवति । सत् एव भरावता भनेतरविषयनज्ञानामावः एष प्राप्टमकलालामानस्त्वा मानाज्ञं भाकन्यः। स्थातः । यतः प्रत्य स्थाताः भावस्यायस्यानामातः स्वीकामवर्तितो भाई तेन्यो मनायपी सनेत । इमार्य स्वाधितं सदहपरीते । भावतः हायनमापार्थे-कर्तं नामामि दृदये दोषे ' इसनेत । अत्यत्र गतिरहितो म' हृति टिल्क्यो स्वार्यातं च । अत्यस् रुक्षः नामान्यः इत्य द्रायः इत्यन्तः ज्ञायन्यः नाराज्याः च कृतः राज्यचाः च्यार्यः या अस्यवः विकासस्य विकासस्य क्षामासस्य वितेषात्र्यं वत्रमाण्यवसीयते, सः आश्रयः परे मदः परमासिनि धाःचतः हुरात्। प्रख्यो तिरो- धपदवाच्य । स च प्रवश्चमतिषोगिक । एव च सुवोधिन्सुक्या टिप्पणील्युवादिवया सूर्वेत्तस्कन्धार्य-सङ्ग्रह्मा नवसदत्तमार्थसङ्गतिविवारे भागाता प्रवश्चमक्यो तिरोध इत्यावाति । अतः एव द्वितीयस्कन्य-सुवोधिन्यां भाकाना प्रवश्चमायो निरोधं इत्युत्त इटेव सुवोधिन्यास् । अतो 'निरोधो भाकानी प्रय-झत्येति निश्चयं इत्यमाणि । तथा च भकाना प्रपञ्चलः प्रकथितरोधान नित्यक्षीलोपयिकदेहायक्रको स्वताला । तथा च सकाना प्रपन्न अवसान्धात्रा प्रकला स्वताला स्वताला स्वताला स्वताला स्वताला स्वताला स्वताला स्वत लाह्यातमञ्ज्ञप्रवाला स्वताला । तहुक सुपेशित्या 'अत्रोती त्योगो अकाना प्रवाली तिस्व ' इति । सुतीलक्षमण्ड निरोषस्याने सस्या परिता, सस्या च 'नैमित्तिक प्राकृतिको तिल आसन्तिको क्या । 'सरवेति क्विम मोकसदुर्दीस समावत' हुसनेन प्रवदस्य प्राथवाता । श्रेती तिरोध-व्या । 'सरवेति क्विम मोकसदुर्दीस समावत' हुसनेन प्रवदस्य प्रधायवाता । श्रेती तिरोध-द्वादिन प्रकथ उच्यते, 'निरोधोक्षातुत्रयन'निकस्य सुबोधिन्यामपि द्वाकी द्वापियेत्वा वदीवार्य मगवत शयनमिति व्याल्यातम् । तत्रापि शक्तियनानन्तरः शयनकथनेन प्रख्य उक्तः । अतो भक्त-प्रवासस्य स्थापनात्व स्थापनात्व । तथार शास्त्र वयाननत्त्व शास्त्र व्यक्तमन्त्र अवस्य उत्तर प्रकारिता स्थापनात् प्रवासस्यादिका शक्ती स्थापनात्वे तिरोहिता वृत्वा तिष्टति, तत्तो भक्ताम् सति प्रवासितीमवर्ति, अर्तो भक्ताना प्रयामित्र्वितितिति सिष्यति । युत्यमित्तर्यायोकस्य 'गृय सर्वगती विष्णु प्रकटकेश्च तदिरोद्ध, सायस ठीयते सर्वमिति कृष्णसमुद्रमा इति । इदमग्र श्रेयम् । स्वच्छन्दछीलाभिभैगवाश्चिरोध्य भक्तानी पेहादिसकलमपश्चे स्वानन्द मवेशयन् तिरोहितानन्दमयाविभावयति, ततो भगवदानन्दानुभवयो प्रशासकारणम् चाण्यः भवनस्य ताराहितान्द्रभवातमाववातः तारा भावस्यान्यः विशासिकार्यः सार्वेशिक्यः स्वाधिकिक्ट्रेहावासी जाक्यार्वे । भवी भक्तार्वे । स्वाधिकिक्ट्रेहावासी जाक्यार्वे । भवी भक्तार्वे । स्वाधिकिक्ट्रेहावासी जाक्यार्वे । स्वाधिकार्यः । स्वाधिकार्यः । स्वाधिकार्यः स्वाधिकार्यः । स्वाधिकार्यः स्वाधिकार्यः । स्वाध र्विका भगवदासिकभेकानां प्रपश्चाभावक्षेति त्रव निरोधपदवाच्यम् । सत्र भगवस्कीदन करण, भगव दासिक व्यापार , भक्तानां प्रपद्माभाव फलमिति त्रितयरूपो निरोध स्कन्धार्थ । एवमश्रेद सिदम् । भगवाननेक्वाविभि करणस्पितिरोधारिमको कोडो कुषैन् प्रपञ्चतिन्युतिपूर्वकासिकस्पितिरोधारमक स्यापरिण प्रपद्मामावरपरकासकितरोध सेवकानो स्पाद्धतीति श्रिव्वि निरोधपदस्यपदार गुवीधि भीतिबन्धारिपूपलम्यत इति सर्वेमदुष्टम् । किस् , 'लोकिकेयु सु भावेषु चन्नेव हरिवेशन । निवरंते तरे-साधावणाविष्णक्यत हाते सबसदुरुष् । निर्म 'लांक्षित्रेषु मु भावेषु पत्रेव हारियान । संबवतं तर-यात्र चहेतीरमाथ यथेति कारिकाया कलातको निरोध वक्ष । तथादि, लांकियेषु मावेषु पत्रियेषु यत्र वह भाषाव् मुनिसित, तक्ष तत्र चित्रान्त्योतिस्तीयुवयोत्तिकोत्तावषेत्र प्रदृष्टितत्वहरूप तिरो दिवानन्दरू निवतेते, महामाक भवति, प्रदृष्टाचेष्ट्रान्त्यक भवतीति याव्य, तत्र दहान्य चहेति-सादि पदिवाने हास्त्रां चहित्यता दृष्ट्राये । एव भवानी मण्डामत्यसे बोच्य । क्ष्यक-सादिवानान्त्रस्तरप्रयावष्टेष्ट्रम्प्याप्तरावेष्ट्रम्पत्रीचि विद्यक्षित्र, त्यद्वातरिण स्कन्यारामे दहन्या पैरुप् मावस्त्र नमस्ति, शीमसूचार्यवालेसीलाक्षीत्राचित्रायित लक्ष्मीतदस्त्रलीलाक्षिते पदम् भावनः नमसात्रः सामदानायपारश्यक्षाक्षातारम्यात्राम् छक्षास्वरुक्षात्राम् स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्त स्वाप्तितिस्वाप्त्राम् स्वाप्तिः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप्तः स्वाप स्वाप्तः स्वेते विकरणमुत्तार्षे सन्दर्भे निगृद्वमाण्यस्य चन्तः सितोयः स्वाप्तः स्वाप्तः स्विप्तस्य स्वाप्तः स् विद्वार्थिक मान्त्रियम् । एषा, श्रीपुक्तिमुक्तिपितिरिष्यणीयुक्तिम् कृतिक वृत्रात्रियणान् सर्वेत्रात्रिये कृतिक वृत्रात्रात्र्यणान् विद्वार्थिक वृत्रात्रात्र्यणान् विद्वार्थिक वृत्रात्रात्र्यणान् विद्वार्थिक वृत्रात्रात्र्यणान् विद्वार्थिक वृत्रात्रात्र्यम् विद्वार्थिक वृत्रात्रात्रम् विद्वार्थिक वृत्रात्रम् विद्वार्थिक वृत्रम् विद्वार्थिक विद्वार्थिक विद्वार्थिक वृत्रम् विद्वार्थिक विद्वार्यम् विद्वार्यम् विद्वार्यम्य विद्वार्यम्य विद्वार्यम्य विद्वार्यम्य विद्वार्यम्य विद्वार्यम्य विद्वार्यम्य विद्वार्यम्य विद्वार्यम्य विद्यार्यम्य विद्यायम्य विद्यार्यम्य विद्यार्यम्य विद्यार्यम्य विद्यार्यम्य विद्यायम्य विद्यार्यम्य विद्यार्यम्य विद्यार्यम्य विद्यायम्य विद्यायम्य विद्यार्यम्य विद्यार्यम्य विद्यार्यम्य विद्यायम्य विद्यायम्य व क्यो निरोध निका । समित् सनि प्रवेधे विद्यमानानामपि अन्ता । कृष्णानन्दानुभवयोग्यदेश्य सिरयति । इत्मेव यमुनाहरे 'ममास्त तव सक्षिपी तन्तवन्त्रमेतावते' खनेन मार्थित, वती निराष्टीका-सवैचा म मुख्यपुर्वाच्याः, निरोण्डीलायी मन्तान साधारतामायागुलाहिलायी छीलासम्बन्धीयां मकामायागुल्यासायेन छीकिस्सारायायवदााः पुराजारी, तेषां स्थारहर्योगमायागुल्यहिली निर्माणायायाग्यस्यायाये छीकिस्सारायायवदााः पुराजारी, तेषां स्थारहर्योगमायागुल्यहर्यो निर्माणायोगास्या गुर्वि , स्रो गुणिर्गालायां गुरुनिर्गुलयमिति विकेट । गुलिर्मिशाययास्य' इर्गि वाययात् । सगजन्यसाम्बद्धाः सामानः ।

### सेवाफलम्

#### तविवरणम्

### वत्वंवटीकाभिस्समलंकृतम्

१. श्रीकल्याणसामाणाम् २. पद्मा श्रीपोषेशानाम् १. श्रीदेवकीनग्वनामाम् ४. श्रीद्वत्कानामम् ५. श्रीदल्जमानाम् १. श्रीदल्जमानाम् १. श्रीद्वतिसामाम् १. श्रीद्वतिसामाम् १. श्रीद्वतिसामाम्

श्रीमद्-वल्लभावार्ष-महाप्रमु-भंशावतंत्र-गोस्वामिश्री-१००८ श्रीगोवित्यराग-महाराजधीरयेतैः-प्रकाशितम्

#### प्रकाशकः

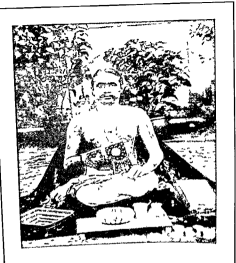
गोस्वामिश्री १००८ श्रीगोविन्दरायजी महाराज गोविन्दिनिकेतन, भाटिया बाजार, पोरवन्दर, गजरात, ३६०५७५, भारतः

साघारणसंस्करण २००० प्रति राजसंस्करण १००० प्रति श्रीवल्लभाव्य : ५०३

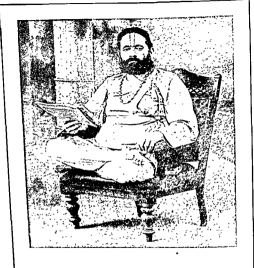
प्रन्थपरिचयलेखक: गोस्वामी दयाम मनोहर

सुद्रक:

स्टूडियो बहार, २३-ए, सेन्ट्रल घौषाटी बिल्डिंग, घौषाटी, बम्बई, ४०० ००७.



गोस्वामिश्री १००८ श्रीजीवनछाटजी मद्दाराज



गोस्वामिश्री १००८ श्रीरणछोडलाङजी महाराज





#### ॥ श्रीमदाचार्यश्ररणकमलेल्यो नमः ॥

#### ग्रन्थ-परिचय

क्ष और उसके निवरण की रचना श्रीमहाप्रभूने आगरामे विष्णुदास छोपाने लिए क्वरन्तीके बनुसार इसका रचनाकाल कि. स. १५८२ माना जाता हैं. ' वातिम क्व उन्लेख यो मिलता है:

आगरेने पासने गाममे एक छोराते परमें प्रकटे. सो बड़े मये, बीह बर्चने, तब ते. सो विता वहन छाप देव विष्णुदास आगरेने आई नेन छानें. सो ऐसे करत एक आवार्षनी आगरे पपारे. सो विष्णुवात सुप्तर छोटके पान के आगरे गये. तब श्रीआवार्यनीने क्रष्णदासमी कही—'यह छोपाके पास छोट आछो है सो तू ले. जो गागे सो दे. 'सब क्रष्णदासने विष्णुदाससी नहीं— यह छोटने पान सपरे हमको है. बाके दाम है सो तू के.' तो विष्णुदासने भीगुनी मोल कहीं. सो क्रष्णदासने सगरे स्पेवा गिन दिये. और कहें— 'और काफ्ने पान होई सो ले आड़ !'

तव विष्णुदास चक्रत होई रहे जो ए तो वड़े महापुरूप अर्जीकिक जीव हैं । जो मील न कियो, सपरे बान लिये, ताके दाम बिंगे ! सो इनको छीट देती उधित नहीं है. इनको पैता मेरे घर आवेगो तो सपये घर बेरागो होई वायेगो ! तब विष्णुदासने कहो— ये सपरे अपने क्षेत्रा लेळ. मेरे छोटके बान जीरि बेळ 'तव ऋष्णदासने कही— यू वडो मूरस दीसत है ! ते मील कहाते सो दाम दिये अब यह यान कबह जिरे नाही. तेरे टोटा होई सो और हू छंगा ले. चोतुने तो बाम छिये !

तक किन्युतासने कही—'तुम महापुरण हो ताते तिहारों हरू घरमे आये सगरों सर वैराती होश्यो बाते में बुतको नाही बनतः जो बात नहे तो यह ध्यंबा हू राखी. असे बात हू राखी. परन्तु धर्चेवा तिहारों गोको पंचे नाही 'तब कृष्णदासने कही—'वह धानकी श्रीआवार्यभीने श्रीमुखती वराहुना करिके कहूँ—'किकः" सो तू कोटीन उपाय करे तो यह बात फिर नाही और श्रीमाचार्यमी विना सेवक ओरको कहू केत नाही...' तथ विक्लूशको नही:- 'श्रीआवार्यनी कहा है '"

ज्यानिषद्भे ठीक ही तो कहा है कि परमात्वा न तो प्रवचनते निकता है, न मेथाने और न बहुस्तताते ही ' परमात्मा कहा है ' क्लिंग किता है ' उत्तर: परमात्मा जिले क्षीत रहा हो बहुी परमात्मात्र की तो पाना है ! परमात्मा जिले निकता चाहता है वही परमात्माने निक पाता है- "यमेवेप वृण्ते तेन कम्म." (कड. १-२-२३).

१ वेब्लवनाणी (अरु ४ वर्ष १९७९) योनागरदास शास्त्री लिखित लेख

भारतवर्षकी तीन-तीन परिक्रमाओं मधीमहाप्रभु इन्ही विष्णुदासोको तो खोज रहे ये तभी तो विष्णुदास भी पूछ सके- "श्रीक्षाचार्यजी कहा है ?"

निरोधककाण प्रत्यमे कहा गया है कि भक्तिक वीच भगवान्का इस भूतकार प्रकट होना करणानिरोध है प्रत्यको भूक कर भक्तीका भगवान्गि आसत्त हो जाना व्यापार-निरोध है इस प्रत्यविदम्तिपूर्वक मगवदासिंगके व्यापारदारा भक्तक देह-इद्विय-वन्त करण-प्राण आस्ता सभीते सर्वन-वार्वेदा भगवान्के स्वस्त या सीला का निरक्त अनुमव होना (मानसी सेवा) फलनिरोध है तदनुसार विज्युदासकी छोटपद श्रीमहाप्रमुका रीज्ञचा करण-निरोध या विज्युदासका— "श्रीकाचार्यको कहा हैं" पूछना ब्यापारिनरोध या और सेवाके विना हो विज्युदासको इस पीताफल' का दान फलनिरोध या । "यमेवैय वृण्ते तेन लम्य सस्येय आस्ता विवृण्ते सनु स्वामृ!"

जीवात्माका वरण करणिनरोध है और परमात्माद्वारा निजरूपका विवरण फलिनरोध

है वार्तामें आता है कि 'तब श्रीआवार्यओं श्रीयमुनाओं तीर पचारी विष्णुदासको न्हवाई नाम सुनाये ब्रह्मस्वन्य कराये विद्णुदासने विनती करी— 'महाराज ! में मूरल ही यो ऐसी हुगा करों जो श्रीभागतत आदि आगके प्रत्यनमें कछ जान होई, आपके भारणको सिद्धान्त जान्यों जाई' तब श्रीआवार्यओं 'सेवाफल' प्रत्य करती वित्युदासको सुनाये यो शुनिके विष्णुदासने विनती करी—'महाराज! 'सेवाफल' प्रत्यक सुनते सगरे बारलपुदावको जान मयो परन्तु 'सेवाफल' प्रत्यको अभिजाय समुप्तियेभे नाहो आयो तब श्रीआवार्यओं कहें—'प्रत्य' 'सेवाफल' प्रत्यको अभिजाय समुप्तियेभे नाहो आयो तब श्रीआवार्यओं कहें—'प्रत्य' 'सेवाफल' ऐयो ही कठिन है मली करी ते प्रत्या' ।' पाछ आप 'सेवाफल' की दीका करिके मुनाये तब सगरे मारलको सिद्धान्त विष्णुदासके हुरयाक्व मयो सो मगन होई गये सो विष्णुदास पोरो सो करवा छापं सो आगरे विच आवं योमे देहनिवाह होई अभीर सारे दिन-रात मानसी सेवा श्रीआवार्यओंके प्रत्य श्रीसुवोधिनीओंके मावने मान रहें।"

यह मानकी सेवा परासेवा है, यह विद्धान्तमुक्तावणीम कहा गया था मानकी सेवाकी विदि ततु वित्तवा सेवा करनेसे होती है, यह भी वही कहा गया था इस पुटियमितक्या तेवाके अभिकारी पुटियमीव ही होते हैं, यह भी वही कहा गया था इस पुटियमितक्या नेवासे ही विद्यान्त प्रविद्धान किया गया है विद्यान्त स्थान क्षेत्र करनेके लिए आराम-सम्पेणका प्रकार समस्या गया है इतसे भीगासिवत पुटिय-भिवामे वाचा पहुचानेमे असमर्थ का बाती है नकराने सेवाको उदेवरहित बनानेके लिए नितासागाकी वात समझायी गयी है अस करण्यसेथ विवेक्त प्रविद्धान तथा कृष्णाक्षय द्वारा इसी पुटियमागीय मानक्सिवामे विद्यान उदेव एवम् प्रतिवन्धो सेवक्त उपाय दिवसमये मेथे है चतुक्तोंकोग इस सेवाका पुटियमागीय समर्थिकाम प्रविद्धान प्रविद्धान सेवास स्वित्त स्वाप्त है चतुक्तोंकोग इस सेवाका पुटियमागीय समर्थिकाममेशन पुटियमागीय समर्थिकाममोरको पुरियमागीय समर्थिकाममोरको पुरियमागीय स्वाप्त है विद्वारामा गया है

भवितवर्षनीमें इस सेवाके बीजमावसे रुकद व्यसनदशातक होते विकासकी रूपरेखा श्लीघी गयो है. सेवाके अनवसरमें विश्वके भगवत्त्रवण वने रहनेमें कोई व्यवधान न आये एरतर्थ जलमेद-पञ्चपदानिमे भगवरक्षमाके धवण-कीतनका स्वरूप समझाया गया है. यह सेवा न निमती हो सो भोगासिनतपर काबू पानेके लिए गृहत्याग कर देना चाहिये. यह गृहत्याग व्यसनदत्ता सिद्ध होनेपर ही करना चाहिये अन्यमा नहीं. संन्यासिनणयमे यह सावधानी बरतनेकी सलाह दी गयी है. निरोपलझगमें इस सेवाके मानसी रोवाके रूपमें विकासके सहायक कारणोको परिमापित किया गर्गा है. अब सेवाफलमे उक्त सन-वित्तजा सेवाका फलित रूप फलिनरोप अर्थात अलीकिक-सामध्येक रूपमे दिखलाया जा रहा है. यह परमात्माके भुमारूपमें सकल वृश्तियोका योजन है. इसे 'सर्वात्मभाव' भी कहते हैं.

समग्र पोडशग्रन्योंकी एकवात्रयता या आघारशिलाके जैसी केन्द्रीय घारणा, पृष्टिप्रवाह-मर्यादा ग्रन्थके---"मगबद्रूष्पसेवार्यं तरसृष्टि: नान्यया भवेत्," वयनमे श्रीमहाप्रभूने स्थट कर दी है. अतएव घोडराप्रन्यके उपसंहाररूप सेवाकलमे पुष्टिमार्गीय कलसे प्रिन्न किसी फलका निरूपण स्वीकारनेपर; अपवा पुष्टिमार्गमे भी सेवासे भिन्न किसी कर्तव्य या अवस्था की पुरुषार्थं या फलरूप माननेपर, उपकप-उपसंहार आदि ताल्पयेनिर्धारक अंगोमें परस्पर विसंवाद उपस्थित हो जायेगा. अतएव इस ग्रन्थके उपसंहारमें श्रीमहात्रम् आजा करते हैं-"कुसृष्टिरत्र वा काचिदुत्परोत सर्वे भ्रमः".

इस ग्रन्थमें सेवाफलके रूपमे वॉलत 'जलैकिक सामय्यं,' 'सागुज्य' तथा 'बेक्ण्ठादिष सेवोपयोगिदेह' यो अनेक व्याख्याये विभिन्न टीकाकारोद्वारा दी गयी हैं.

 ये तीनों फल पुष्टिसगंके तीन अवान्तर वर्ग पुष्टिपुष्टि गर्यादापुष्टि तथा प्रवाह-ययाः

पुष्टि की त्रिविध कक्षाके जीबोंके फल हैं

 तन्त्रनवःवरूप अलौकिकसामस्यं भगवद्विरहकी फलारिमका अनुभूति है. सायुज्य भगवरसंयोगकी फलारियका अनुमूल है. नवतनुष्यस्य सेवोपयोगिदेह जमयसाधारण अधि-

कारकोटीका फल है. अलौकिक सामर्व्य पुष्टिमन्तिका फल है; तथा सायुज्य और सेवीयमीनिदेह मर्या-

दाभक्तिके फल है. भ्) अलोकिकसामध्यं सायुज्य और सेवोनयोगिदेह कमश्च, उत्तम मध्यम तथा साधारण

कोटीके फल हैं।

५) संयोगानुमृतिरूप सायुज्य परम फल है. वियोगानुभृतिरूप अलौकिकसामर्थ्य तथा सेबोपयोगिदेह अधिकारसिद्धिरूप अवान्तर फल हैं.

६) अलौकिक सामध्ये और सायुज्य पुष्टिमन्तिकेफल है तथा सेवीपगीगिदेह मर्यादाभनितका फल है।

- ७) अलोकिकसामय्ये अति-अन्तरम् सेवाका फल है अन्तरम् सेवाके द्विविष सायुज्यरूप फल होते हैं केवल आत्मना अनुभूयमान सायुज्य और अलौकिक-देह-इन्द्रिय-अन्त करण-आत्मना अनुभूयमान सायुज्य, सेवोपयोगियेह वहिरम् सेवाका फल है
- ८) सर्वेदियोकी मगवत्यरता अलोकिकसामर्व्य है. वेहनाशक विगाउभावसे अन्यरकृति-रहित आत्वर सयीग सायुज्य है मानसी सेवाकी सिद्धि होनेपर, वैकुण्डादि मगवद्धामीमें जैसे देह होते हैं पैसे, सेवीप्योगिदेहकी सिद्धि त्रतीय फल है

भगवानुके द्वारा प्रदक्त भावोंके अनुसार भगवदतुभूतिके अनेक प्रकारोंमे भवतीकी फल-क्यता प्रतीत होती है, अत सभी व्यावशकार अभ्यो-अपनी फनविके अनुसार फलकी क्याव्या करते हते हैं, इनमें यदि मतभेद दिखलायी पटना है तो वह भी अपनी-अपनी फल-विचकी मत्तेतीका मधुर मताबेद है अत मतभेद भी फलारक है !

प्रत्यके तास्तर्यका जहा तक प्रस्त है तो वह भागवत (३।५।३२-४०) के नो इलोकोकी सुवीवित्तीमे श्रोमहाप्रमुने सुस्पष्ट किया है. वहा भी सेवाफको तरह भवितके तीन फल दिखलाये गये हैं जीवन्मुक्ति सायुग्य और वैकुण्डलोकप्राध्ति अत अलीकिकसामध्ये और जीवन्मुक्ति को एकष्ट माना चाहिये, तथा वेकुण्डलिय सेवाच्योगियेह और वैकुण्डलोक-प्राध्ति को एकष्ट माना चाहिये, तथा वेकुण्डलिय सेवाच्योगियेह और वैकुण्डलोक-प्राध्ति को एकष्ट माना चाहिये, उभयन सायुग्य तो समान है ही. इत एकष्ट्यताको निर्मारित करनेके वाद मुबोधिनीमे जो विस्तृत विवरण प्लवस्ता दिया है तदनुसार सेवाफल सन्यमे विदिष्ट फलवस्त्र भी स्वस्पनियोग्ण सकर हो जाता है

अलीकिरुसामध्यं प्रकट होता है, इस मूतलगर भगवरहेवा करते हुवे, सकल इत्त्रियोसे मगवरतुमुतिके रूपमे, यही पुष्टिमागीय जीवग्युवित है इसे प्रकारितरेष, 'वार्वास्माव,' 'व्यक्तिसाब,' 'वार्वास्माव,' 'व्यक्तिसाब,' व्यक्तिसाब, 'वार्वासाव विभिन्न 'व्यक्तिसाब, 'वार्वास विभिन्न 'व्यक्तिसाब, 'वार्वास विभिन्न 'वहस्मोका निरूपण है स्कृत्व दुष्टिके शब्दार्थ कित क्षित्र है सर पदार्थ सर्वक एक ही है

भागनतके दाम स्कापका वर्ष-विषय निरोध है. एकाद्दा स्कापका वर्ष-विषय पुनित है हादा स्कापका वर्ष-विषय आश्रम-श्रद्धभागापति है द्वा स्कापकारीके विषयकम तथा अभाग-श्रद्धभागापति है द्वा स्कापकारीके विषयकम तथा अभाग-श्रद्धभागापति है द्वा स्कापकारीके विषयकम तथा अभागापति है। उपाय निर्माण कार्यकारी विषय अभाग विषय कि विषयकम तथा अभाग विषय कि विषयक स्वाप्त है। विषय के विषयक स्वाप्त है। विषय है। विषय कि विषय के विषय के विषय कि विषय है। विषय कि विषय कि विषय है। विषय कि विषय कि विषय है। विषय कि विषय कि विषय कि विषय कि विषय कि विषय है। विषय कि विषय

इस सरह तीनोकी एकवास्पता निर्धारित हो जानेपर निरायलक्षण प्रत्यके बाद सेवाफल

प्रत्यको कमसंपत्ति भी स्पष्ट हो जाती है. निरोधकी साधनावस्थाना निरूपण 'निरोधलक्षणमे अभिलयित है तथा निरोधकी फलावस्थाका निरूपण यहा सेवाफलमे. जैसे सेवाकी साधनावस्था सिद्धान्तपुत्रतावसी तथा सिद्धान्तरहस्य में विवस्तित है और सेवाकी फलावस्था यहा सेवाफलमे.

विभिन्न व्यास्वाकारोंके इस फलविचारके बारेमे इतने जादा मतमेदका कारण एक मधुव कलह है. पुष्टिमस्तिमे मजबान्की सवीगातुमूर्ति परमध्क है कि विरहातुमूर्ति. इस प्रस्तका उत्तर रहे समय विभिन्न व्यास्वाकार अपनी-अपनी मावक्षिके विवस जनव जाते हैं. अदा सेवाधक प्रथक्ते अध्यक्षमध्ये पूर्व एतद्विपमक शीमहाप्रमुशीप्रभुचरणके गन्तक्योका अध्ययन उपकारक होगा.

तीत्तरीयोपनिषद्भें ब्रह्मको 'आनन्दमय' (२१५) कहा गया है और 'आनन्द' (३१६) मी. इती तरह यही (२१७ मे) ब्रह्म को 'रस' भी कहा गया है—"रती वे स. " प्रहासूत्रके— "आनन्दमयोग्यासाल्" सुत्रमे यो आर्ते निर्मारित की यथी हैं. एक तो 'आनन्द' पदके साथ 'गय (२)' प्रत्यस प्रमुखाके अमें प्रमुख हुआ है अतः 'आनन्दमय' का अमें होता है: प्रमुख आनन्दमय, दूसरे 'आनन्दमय' इस्य परमात्माका वाथक है. इन सारी वालोंको लक्ष्यगत करनेपप वो प्रस्त एठते हैं:

- १) क्या 'आनन्द' और 'आनन्दमय' गब्द वर्षायवाची होनेपर भी अर्थकायाके भेदके कारण ब्रह्मके किन्ही दो रूपोका निरूपण करते हैं या नहीं ?
- पदि करते हो तो "रसो वै सः" वचन द्वारा प्रहाक किस रूपको, क्या आनन्दरूपको अथवा आनन्दम्यरूपको, 'रस' कहा जा रहा है ?

वयवा वानन्तमयस्करक, 'रहां कक्षा भी रहा है । निभ्रमेन कहा जा सकता कि सुनिका भार परमात्माकी राष्ट्रपतायस्व विधिक है अमेकि स्पटताया वहां कहा गया है-''रसो में स. रस. होवाय अरूवा जानन्ती भवती.''

इस विषयमे श्रीहरिरायुचरणकी यारणा है कि परमारमाके वहि.प्रकट साकृति रूपको 'आनन्दमय' कहना चाहिये और अवतके दृश्यमे प्रकट होती परमारमाके प्रति स्तेहानुभूति या प्रीति की आनन्द' कहना चाहिये.

रसभारकमे रति अर्थात् भीति की 'रस' एकम् 'स्यायमाव' कहा जाता है. जिस व्यक्तिके लारेंस रति आभीत होती हैं उस व्यक्तिको राजाशनमें 'साल-मतीशमाब' करा जाता है. राजाशनका अमुख विकेश विषय हुस्सी प्रमुख भनोभाव, जम्मे विषय , द्वीपक, अनुमायक एवम् अगमूत अस्यायी मनीमाजों के स्वरूपीण निर्धारण है. यत: रस अर्थात् स्थायी मनोकाल को राजाशमा भनी माना जाता है: और इन भीति जय कोष उस्ताह निर्दें कुसे मनीमालोके विषय जुरीयक जीति कर्य पत्री जीतिश पत्री माना जाता है.

सदनुसार श्रीहरिरायचरणकी भारणा है कि विहिप्तकड परमारमाका रूप, नयोकि प्रक्तके स्नेहमय स्थायी भावका ही आलम्बनविभागके रूपमें हृदयके बाहर प्राकटच है आत , उसे षमंसिहत षमी मानना चाहिये. इसके विषयीत मक्तके हृदयभे प्रकट स्थायीभाव, जिसकी स्पष्ट अनुमृति विष्कृदसामे ही सम्भव है, उसे केवलपमी मानना चाहिए. "एतावान्यर विश्वेषों यद विह प्रकट रूपं रसधमंसिहतम् 'आनन्दमय' शब्देनाच्यते, पर्मिमान्न केवल भाव स्पम 'आनन्द' शब्देन इति" (प्रमुमादुर्भविवार). अत. केवल धर्मीको उपनिषद्में 'रसं' कहा गया है. श्रोहरिरायचरणके अनुसार 'आनन्द' और 'रसं' पर्यायवाची शब्द हैं, और. 'रानन्दाय' का वर्ष होता है: रसपर्म-आलम्बनियावसिहत स्यायिमाय. 'आनन्दमय' और 'रसं' पर्यायवाची नही है.

बणुमाध्यमे परन्तु भाष्यकार किखित् भिन्न प्रकार दिखलाते ह्रं— "अग्ने 'रसो वै सः' इति वश्यमाणत्वात् तस्य च स्थायिमावात्मकत्वात् तस्येव आनन्त्यमयस्वाच्च" (अणुमा-३।३११५). यहा 'आनन्दमय' और 'रस' को पर्यायवाची माना गया है.

बहाको आनन्दरूप माना गया है— "आनन्दो बहाति ध्यजानात्". बहा अपरिविद्यक्ष-अनन्दनुष्ण आनंद है, यद भवतके हृदयमे जब उत परमारमाके लिए प्रीति प्रकट होती है तो उसके अनुभवका मुल,बहाको केवल तत्वानुमृतिक कही अधिक पूर्णदर-प्रबुर होनेके कारण, 'आनन्दसय' कहलाता है अत साध्यकारके मनमे 'रत' का एयायवाची शब्द 'आनन्दसय है तित्तरीमोपनियद (२।५) मे अतएव विज्ञानमयकोशके भीतर आनन्दमयको उपस्थिति दिखलायी गयी है इस जानन्दसयको आत्मा आनन्द है यह—"आनन्द आत्मा" (बहा) कह कर-दिखलाया गया है

ऐसी स्थितिमें आनन्दको पर्मी मानना चाहिये कि आनन्दमयको ? यदि आनन्दको पर्मी मानते हैं तो आनन्दमय धर्म बनेगा और यदि आनन्दको धर्म मानते हैं तो आनन्दमयको धर्मी मानना पडेगा

हमने वेला कि रससास्त्र प्रेमको धर्मी मानता है और प्रियतम आदिको धर्म वयोकि रससास्त्र भावविवेषना है और प्रेम एक मात्र है. अत अपने पारिमाधिक अर्थने प्रियतम रससास्त्रके लिए धर्म वत जाता है ने योकि प्रात्मक स्वस्थ गुणवर्ष या विधिन्न प्रकारों का विवेषन, रससास्त्रके लिए धर्म वत जाता है ने योकि प्रत्यक्त स्वस्थ नहीं का स्वार्णक को है स्थान नहीं के सावत्र भागान्य है—स्वतन्त्र तथा नहीं. भागवत्रमे भागवन्त्रिया किसी लीकिक वरिषक रसारम्म वर्णनका कोई स्थान नहीं है. ऐसे ही बहाके शुक्त दास्त्रक विवेषन होते वत्र में अराव्य कामी रससारमोय परिमाणाओं सहारि मगतान्त्र स्वस्थ एवम् औरता के वर्णनार्थ मृत्र होता है तथा का स्वस्थ स्वस्थ का स्वस्थ परिमाणाओं सहारि भगतान्त्र स्वस्थ एवम् औरता के वर्णना को स्वर्णना होता है तथा के अराव्य कामी भगतान्त्र स्वस्थ स्वर्णना स्वस्थ स्वर्णना स्वस्थ स्वस्य स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्य स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्थ स्वस्य स्वस्थ स्वस्य स्वस

पर्मरूपेण निरूपण होता है (यह ब्रह्मसास्त्रीय विवेचनर्याती है). इनमेसे निसी प्रनंतर परि-भाषाके अनुसार विवेचनाना हठायह सरस सो हो सकता है पर सर्वांगिण नहीं.

अत्तर्य मागवतानुसारी मगवान्के रसारमक रूपने निरूपणमे दोनो यर्णनदीनियोका ययायच उपयोग अभीष्ट होता है. भवतोने प्रियतम भगवान्नो कभी 'पर्मी' कहा जाता है और उनके स्वरूप गुण एवम् लीला के आवर्षणने बारण प्रशट होती प्रीतिको 'पर्ने'.

सुवीधिनी (११९९१६) में भीमहाप्रभूने यह समझाया है: "स्नेह एक विलक्षण पदार्थ है. सीहणे आपार और पितप दोनों ही भगवान ही होते हैं जितना-जितना कोई भगवानके निकट पहुंचता जाया है, उतना उससे भगवानके जान ऐत्वयं आदि गुणों का समण मासित होने लगता है, जैंने अधिकों निकट दिवन बहुओं में उल्पात तक्षाक होती हैं. हती तरह जितनी जितनी निकटता भगवानके साथ हमारी बढ़ती जाती है, जतनी-जनवी मानाम भग-बढ़ते भीति भी हमारे मोतर बढ़ती पत्नी अति हैं". भीति भगवान्त आसमरिक्ष पर्म है, पर मणवानके निकट होनेपर वह हमारे भीतर भी मबट होने लगता हैं अतएव भोमता-प्रमु कहते हैं—"भीतिल्हु भगवद्यमें" (पूर्ण ११९०)- वह बहुतालवीय विवेचनदीली है.

अणुभाव्य (३१३१०) ग यह नहा गया है नि जैते तन्तुमोने आतात-वितात कृते जातेवर जो पट प्रचट होता है यह तर्नुभोने मिश्र नही होता, इसो तरह आलम्बन विभाव (स्वयम् भगवान) उद्देश्यत विभाव (वैजुनार आदि) अनुसाब (भूगुगादि) तथा सम्बारितावः (साव-देसादि) के परस्य स्वागाविकाताचे जित्त स्वाविभाव (भगवरतीति) रा प्रारट्य होता है वह स्वयम् भगवान्ते भिन्न नही होता. अत आतम्द और आनन्दस्य रा भेद यस्तुमत म होकर विवासात होता है

१ काष्ट्रान्तर्गत शब्द हैन्द्रक है

अनतारकालमे मगवान् अपनी कीलाओके द्वारा भनतोके हृदयमे अनेक प्रकारके स्नेह प्रनट करते हैं, ऐसे स्नेही भनन जब भगवद्विरहमें भगवान्के गुणगानमे तस्लीन ही जाते हैं तब हृदयस्थित स्नेह भगवद्वियमक विविध मनोरधीके सानेमे ठळकर स्वयम् भगवान् एवम् उनकी ळीलाओ का रूप धारण कर केता है, जबततारकालमें इसी तरह सेव्यन्स्वरूप सेवानतीके हृदयमें सोह प्रकट करते हैं, यह स्नेह भगवस्थाके प्रवण-कौतेन-कालमें भनतके हृदयमें भगवस्वरूपलुमुतिया रूप भी धारण कर केता है.

तामस-प्रमेय-प्रकरणकी सुवोधिनीमे अवएव भगवान्का स्वरूप 'नटवरवपु'के रूपमे वर्णित हुआ है :

ज्ञानियोद्वारा उपासनार्थ कल्यित रूप हृदयमे अनुभवमुख प्रदान कर सकता है पर भक्तोके छिए सो उनके द्वारा साविन रूपको धारण कर भावान् वाहर भी प्रकट होते हैं सभी इिष्टमांते अनुभूत होनेका मुख भवतको प्रदान करते हैं इम बहि पकट भावित रूपको साधिक कल्यित, या देहरेहिमावयायसे परमात्मांत्रे वास्त्रविक स्वरुपको आवृत्त करनेवाला कोई मित रूप नहीं माना वा सकता है यह भावित-बहि मत्तर रूप उतना हो पारमार्थिक होता है जितने कि स्वयम् परमात्मा" (मुवा १०११२।५).

इन प्रसममे रासतास्त्रीय रीतिके अनुमार निरुपण किया गया है सतपुत्र भगवदितिशे गुलनाम भगवन्तृते प्रमेत्र रूपमे वर्णित विचा गया है फिरभी रूपमा रखने लायत वान यहा यह है कि बुन्दावनमे प्रायक्रमोत्ताके रूपमे, तथा वजनो गोधिकाशके हृदयमे बृज्दावन

की आन्तर लीलानुभृतिके दानद्वारा, रूप एवम् लीला वा नाटक गरते हुवे, अपना उमयविध (नटबत् और बरवत्) रूप भगवानने एकनाजायच्डेदेन प्रतट किया है भगवान् स्वयम्बी वहिं प्रकट न करें तो भानियों और अनतों के सुक्षमें कोई तारतम्य नहीं रह जाता है. प्रत्युत वाह प्रकट न कर ता शांतियों और अक्तों के मुझनं कोई सारतस्य नहीं रह जाता है. प्रस्तुत अभवों के स्वि वे कल हृदयमें भागवान्त्रा अनुभूत होना तो एक दुःचकी वान वन जाती है! हिंदि व प्रांकरणे मुनन्ति स्व क्षेत्र प्रांति क्षेत्र क्

केवल-रसरूप आनन्दमय धर्मी 'नट' रूप भगवान् भिन्न नहीं होते.

भविष्-रतिष्य जाताच्या चर्चा वर्ष र प्राचार हो। "धर्वकारता तमाविद्योगात्" (अश्शुक्ष अक्षामुक्क माध्यमे यह कहा गया है कि "जिन मनतोको आवेद भगवदनुमूति होती है या जिन मनतोको वाहा मगवदनुमूति होती है उनके भाव या अनुमूषमान भगवत्त्वरूप में विसी भी प्रकारका तार्तस्य नहीं होता." आन्तर-संबोगमे भनतहृदयस्थित भाव भगवदाकार ग्रहण कर छैता है, तथा बाह्यसयोगमे भगवान भनतके हृदयमे भावाकार ग्रहण करते चले जाते हैं दोनो ही नरह समानता है.

पृष्ठ्योत्तमकी अनुभृतिस पूर्व अनिवार्य सर्वात्मभाव, अतएव, वियोगकी तरह भवत-मग-वानुके सयोगमे भी स्वीकारा गया है. वेणुगीतको सुबोधितीमे सकल इन्द्रियोके भगवानुमे विनियोगको सर्वाध्मभाव कहा गया है वाणीसे भगवान्के साथ सलाप, नवनोसे दर्शन, वाहुओंसे भगवानुका आलिंगन, हाथोंसे सेवा, स्वचारी स्पर्श, रतनामें वधरामृतपान, कानीरी वेणकजनका श्रवण, नासिकासे भगवदगन्धवा आधाण, चरणासे भगवानुके तिकट गमन, अन्त करणसे भगवरस्वरूपकी भावना, पायूपस्थेन्द्रियोसे रोमोद्यम और भीग को वेणुगीतमे अन्त करपात मणबारचा पा मण्या है. सकल इन्द्रियोक भावानुमें ऐसे बिनियोक्ती तुल्जामें मृदियवानामें एरपाकल माना पा है. सकल इन्द्रियोक भगवानुमें ऐसे बिनियोक्ती तुल्जामें मृदित तो मख्तोको अपनी सर्वविध सम्पूर्ण निष्फलना ही प्रतीत होती है जैसे किसी नयन-वानको सदा-सर्वदाको लिए अन्यकूपमे घवेल देना मा उसे नयनोसे विश्वित कर देना दोनोमे काई विशेष अन्तर नहीं होता है जागतिक विषयोम अनुरागके नण्ट होनेपर तथा सर्वातमभावसे सम्पन्न होनेगर सब्तको सकल इन्द्रियो द्वारा मगवलदरूपानन्दकी अनुभूति मिलती है-"वाधकाना परिस्थामें साधकाना न तद भवेतु" (वेणगीत सुबी कारिका)

इत कारिकाओं में सबीग हालीन सर्वात्मभायका वर्णन है श्रीप्रभुचरण उहिलक्षित 'बाधक' का अर्थ प्राप्तिक विषयोमे अनुराग, तथा 'सामक' मा अर्थ मुर्तिकारासूर्वक मजन करते हैं सर्वभाव गिद्ध होनेपर हो भक्त सायुज्यमुनित (जनवान्मे जीन होने)ते वन सकता है अर्थात प्रस्तुत रोवाफल विवरणमे विवक्षित प्रमाफल 'यकाविक सामस्य' के सिद्ध होनेपर भवत, द्वितीयफल 'सायुज्य'से बच सकता है

त्तीयस्कन्य-मुगोधिनीके एतद्वियवक जिनारोसे एकवाक्यता करनेवर सायुज्य बाद पून नूनन अलीकिक देहकी प्रातिका भी एक प्रकार मान्य विया गया है अब अलीकिक सामध्येक वाद सीधे सेवोप्योगिदेहकी प्रातिक, अवात सायुज्य नात्र सेवोपयोगिदेहकी प्रातिक, अवात सायुज्य हो देवल, यो प्रकार्मभूविके अनेक प्रवार सम्प्रव है परन्तु यह निश्चित है कि इत्यावानोका मुख्य फल तो सर्वरित्माव या अलीकिकसामध्ये ही है. अन्यया नुतीयस्वन्यके— "द्वाताकानी हुत्यावाह्य भनित्रतिक्वती गतिमध्ये प्रयुक्ती" वचनामे निश्चित योध्यक्रस्य सायुज्य मिलता है. इत्याविक रहित होकर भगवान्त्वे दर्शन-प्यांन-अवधाविक सुखसे विज्ञत होना इत्यावाह्य प्रतिकार स्वावन्य स्वतिकार स्वावन्य स्वतिकार स्वावन्य स्वतिकार स्वावन्य सायुज्य मिलता है। इत्याविक रहित होकर भगवान्त्वे दर्शन-प्यांन-अवधाविक सुखसे विज्ञत होना इत्यावान्य भनतोक लिए एक विद्यावन है।

भ्रमरगीतके "सर्वारमभावोधिकृतो भवतीनामपोक्षजे" (१०।४४।२७) वचनमे विश्रमीग-

कालीन सर्वारमभावका वर्णन है और वेणुगीतमे सयोगकालीन.

यहा यह अवधेय है कि रसेवास्त्रीय दृष्टिते करणविष्ठयोग और श्रृगारविष्ठयोग मे, एक महत्वपूर्ण अन्तर मही है कि जहा पूर्तामका निष्यंत्र हो, वहा विष्ठयोग श्रृगाररकारक माना आता है, पर जहा पुर्तामक असम्भव हो अवदा जन्मानतर सम्भव हो तो ऐसा विष्ठयोग श्रृगाररका न रहुकर करणास्त्र कन आता है 'कुनोरेक्तरस्थिन गतवित लोकान्तर पुत्रकार्थ विष्वामायते वर्दकस्तदा अवेत्करणविश्वनमास्त्र " (साहित्यदर्गण ३१२०९) "शोकस्थायिन तथा मिश्रो विष्ठलम्मादय रस , विष्ठलम्मे रांत. स्थायो पुत्र सम्भोगहेनुक" (सा द ११२९)

परमफल सयोगको मानना चाहिये कि विश्रयोगको, इस विवादमें अतिवृद्धि दृष्टिकोण अपने पर, या नो अब्दे श्रृगारको महासा माननी पडली है या श्रृपारविष्ठयोग और कठण- पित्रयोग के मीलिक भैदकी उपेका हो जाती है वगीरि रससास्त्रमें यह माना गया है कि विश्रयोगने बिता केवल मरोगानुसूर्तिये वह चमरकृति नहीं आती है, अत्रवस पूर्वरागीचर मानोत्तर और प्रवासोत्तर सयोगने विशेष चमरकृतिका हेतु पूर्वराग, मान या प्रवास जनित विश्रयागको हो मान गण है-'न विश्रा विश्रवस्त्र सम्भोग पुरिद्रमस्तृते क्यायिते हिं अन्यादा प्रवास जनित विश्रयागको हो माना गण है-'न विश्रा विश्रवस्त्र सम्भोग पुरिद्रमस्तृते क्यायिते हिं

शीमहायमुं भी अतएव जेत— "वाह्यामावे तु आन्तरस्य व्यर्थता" का विधान करते हैं वेत हो—"आनतर तु पर कनम्" भी स्थीकारते ही है श्रीप्रमुखरणने भी अतएव स्यष्ट रास्त्रीम इक्तम सुलाबा— "म रसस्तु स्योगविषयोगाम्यामेव पूर्णी भवरवनुभूतो नेनसरेण ' (नेणु भारार ) नह कर दिया है

नेपल विश्वयोग अथवा हेवल संयोग को परमकल मानना भगवान्त्र 'तटबरबपु' रूपकी अम्पीहात है विश्वयोगम भवनने हृदयस्य मगदान्त्रों आग्तर अनुसूति होती है तटबत्, और गयामें भवतके नेत्र आदि इत्यादार मगवान्त्रों सहर अनुसति होती है, बरवत् भीतहा- प्रमुक्ति होती है, बरवत् भीतहान्त्र स्थान स्य

लौकिक यूगारमें विभयोगकाशीन आन्तर मंगोगकी अनुभूतिनो आसाबितवरा पैदा होतो नेवल आन्ति ही माना गवा है बयोनि नायक अथवा नागिका की अनुपरिष्यिमें उनकी अनुभूति वास्तीवक नहीं हो मकती हैं किमी भी देश अथवा काल में परन्तु सर्वव्यापी तनातन परमारमाका अनुभरियत होना अकल्लगोन बात है. अनुभूत होते हो या नहीं पर, हुएममें और हुदयके बाहर, सर्वज-सर्वदा मगबन्तु तो विद्यमान हैं ही. अतः अगयदनुभूतिपर आनितकी परिभाषा लागू हो नहीं हो पातो हैं।

गनितके घटक तत्व हो माने गये है एके माहारम्यकान और दूसरा सुदूब सर्वतीधिक स्नेह- यह माहारम्य भगवान्का हो हो सकता है कि वे बाहर अपकट होनेपर भी भक्तके हृदगें भागाना प्रविष्ट होकर भवितकों करणरस होनेप्र वचा लेते हैं. इसी तरह सुदूब सर्वतीधिक स्नेहमें भी यह सामध्ये स्वीकारना पड़ता है कि उसके वसीभूत होकर भगवान्कों भवते के मारोधीचे अनुक्ष वाहर प्रकट होना पड़ता है

इम विषयमे श्रीप्रमुक्तराको यह विस्त मननीय है कि— "भगवद्विरहस्य सर्वसाथारण-स्वेपि स्यापिमाबारमकरसङ्घमगवत्त्रादुर्भावो यस्य हृदि भवति सस्यैव सदमास्तिजः सापः सदमन्तरं नियमतः सदमास्त्रस्य भवति" (अण्. ४।२।११).

भित्तविधनीमे भित्तकी चार अवस्या स्वीकारी गयी हैं.

(१) बीनभाव

(२) प्रेम

(३) आसनित (४) व्यसन

"भावेरहरिल" कारिका और उसके व्याख्यानमें, अववारकालीन सुदृढ सर्वतीधिक भग-वद्गि, वो बिना किनी फ्रकारिक साहात्यकालके ही बजमनीचे प्रकट हो गयी थी, की चारके बजाय सात अवस्याओका वर्षण श्रीभूचरण तथा श्रीहरिरायजी ने किया है: (१) भाव (३) प्रेम (३) प्रगय (४) स्नेह (५) राग (६) श्रृदुराग (७) व्यक्तन-

भावेर-कृरित महीमृग्द्राामाव लपनासिञ्चिसम् प्रेम्णा कन्द्रलित मनोरयमयै बालावातै सम्मृतम् श्रीस्य पल्लवित मुदा कुसुमितं प्रत्यानाया पुल्लितम् स्रीस्याम फलित भन्ने यजनमीथुगारकल्यद्वम् ।।

(थीमस्प्रभवरण)

भाव प्रेमप्रणय स्तेही रागानुरागस्यसनानि । अंकुरवन्दल्यालापन्लयकलिकाप्रसूत्रफलानीति ॥

(ओहरिरायबरण)

यह रसशास्त्र और प्रगवन्तास्त्र ने समन्वपपर अवलियत प्रमितशास्त्रीय विवेचन है. अन्यया क्वल रसशास्त्रके अनुवार रतिको दस अवस्पाये स्वीकारी गयी है: (१) चक्ष्राण

- (२) मन सग (३) सकल्प (४) जानर (५) तनुता (६) विषयद्वेष (७) टण्जारवान
   (८) जनताद (९) मूछा (१०) मरण इन्हें सक्तिवर्षधनीमे वांगत चार अवस्थाओम बाट कर देखना हो तो इस तरह देखा जा सकता है:
  - (१) बीजभाव-- (क) चक्षराग (ख) मन सग (ग) सकल्प
  - (२) प्रेम---(क) जागर (ख) तनुता
  - (३) आसम्ति—(क) निपयद्वेप (स) लज्जात्याग
  - (४) व्यसन—–(क) उन्माद (ख) मुर्छा (ग) मरण

यहा अवधेय यह है कि व्यसनदशामें जन्माद एवम् मूर्छी तक तो वाह्य या आन्तर समीगंकी अनुमूति मध्यव है अवएव इन्हें निरोधकीलाके अन्तर्भुत माना जा सकता है चर्मीक
निरोग जब मानवस्वरूप एवम् भगवदगुण उमयहत होता है तो बह स्वयम् फलाराय होवेसे
अगीरूप माना जाता है अन्यया केवल मानवस्तृत्रकृत निरोध एकाद्य हादसस्तन्धमे वर्ण्य
मूजित्तरीला और आध्ययमावापित की लोलाका अग्र होनेसे 'साधनकुरूस्तता' रूप माना गया
है. मुक्ति या आध्य लीलाके अगरूप निरोधवाली ज्यसनदशाने स्नेहकी दसवी अवस्था मरण
सम्मद ही जाती है भक्त दर्श मीतिक वेहको छोडकर या वो मगवान्सं सीन हो जाता है या
थिर नृतन अमीतिक गाविक्तानदास्मक दिव्य देह व्यापिककुरु-निर्मालीलाम प्राप्त कर लेता
है—'वाह्मेंग ब्रह्मस्विनवान द्वाणा मगवतेव स्वभोगानुकवत्या सम्यादितन सरवज्ञानानगरसस्यकेन सरिरेण पृक्षेत्रवान् अकृते '(अणु भाराप्)

इस दिस्य देहान्तरसे लेम्य पुन संयोगकी भगवच्छात्त्रीय दृष्टिसे बड़ी महत्ता है, मृतिसकै रूपमें स्वतास्त्रीय दृष्टिसे किन्तु बेहान्तरलम्य स्वोग धृगाररसकी मर्यादासे विदेशूँव सा विपरीत है अत्वर्ष मित्रवासम् एते सवीगनी कल्ल्यता गोण मानी गयो है "भग-वानेव हि एक स यपाविभवेद मृति" (पु प्र म) वयनमें मूनलपर ही आविभूत मगवान्ते पुष्टिकल मानकर अत्वर्ष भन्तनो मुक्ति या आध्य लीलानी और हुटातृ ले जानेवाली प्रित्तका वर्णन स्वयम् भगवान्ते इन सब्दोम किया है- 'अनिच्छतो' गतिसच्यो प्रयुक्ते 'अमरागीतपर टिप्पणोमें श्रीप्रमुवरण ऐसी भगवल्लीलाना — "अस्मरिवरासिकारिवरडा कल्हते हैं

सरापमं(१) अलीकिकसामध्यं सर्वातमयावस्य हानेके कारण सयोग या वियोग दौनो अव-स्यासोंने प्रकारियेष्ट्य है इस तन्नवस्त' या 'मानसी सवा' भी कहा जा सकता है पुष्टि-मनसोंने किए यह ओवस्पुनित्ते जैसी अनुमृति है (२) सायुज्य विदेहपुन्ति है पुरुसोनसमें भीन हो जाना (३) बेहुष्ट आदि आनोंने सेवोगयोगी देहनी प्रास्ति नवतन्त्य है इसे 'क्षद्रा-भावापति' या 'आव्यसमादापति' भी नहा जाता है

समय पाडरायन्यम प्रस्तुत सवाकज प्रत्य श्रीमहाप्रमुने स्वयक्त विवरणन वानजूद अति क्लिप्ट और मूत्रारमन भाषाम लिला गया प्रत्य है छन्दशास्त्रकी दुष्टिम वेसे तो इस प्रत्यम साव सात कारिकार्ये है पर वानमार्थवायना दुष्टिश वावपवित्रमं कानेपर इसम पर- रह सुत्रात्मक यावव दुष्टिगोचर होते है. पाणिनीसूत्रोवी तरह यहुआ इनमें भी-"सुत्रेय्वदृष्ट पद सुत्रात्तरादपुर्वतीय सर्वत्र" निषम लागू होता दिललायी देता है तदनुक्षार उन्हें पूषव पूचक् करने देखीना प्रयास अब हम गरना है इसमें दो तीन सरत मार्गदर्शक मानने पड़ने उदाहरणनया पूर्ववानयने किसी अदाते उत्तरवानय पूर्ण होता हो तो उमे पूर्ण कर छना चाहिये नेवाकलियवरणमे स्वयम् श्रीमहाप्रभूने जिस अस्पट्ट शब्दवा जो अपं दिया हो उसे नोट्डनमें रखनर उस अर्थनोरमुट या पूर्ण नर छना चाहिये कभी साकाश पदोनी आनोधा-पूर्तिवे लिए गोष्टममे सम्बन्धपटन सबनामादिपदोरा विन्यास भी विचा जा सबता है. सद्नुसार प्रथम वाश्य तो एनदम स्वष्ट हो मिल जाता है

१) याद्यी सेयना प्रोक्ता तरिसद्धी फलमुच्यते

स्वस्यायमेव धर्मो हि नान्य वशांति नदामन" वसनमें, तथा भनिनवधिनीरें -- "बीजदाद्र्य-प्रकारस्तु गृहे स्थित्वा स्थपमत अध्यावृत्ती भजेत्द्रच्य पुत्रवा श्रववादिनि " वचनमें नेवार। जो स्वहत समझाया गया उनवे गम्द्रस हात्वर सेवाकी एलरूपतावा स्वरूप यहा समझाया जारहाहै

२) अलीकिकस्य वाने हि चाद्य. सिध्येन्मनीरथ

आद्य ग्रन्थ यमुनाष्ट्रवके सातव दलारमं वर्णित – ममास्तु तव सिन्नपी तनूनवस्वमेतायता न दुर्लभामा रतिर्मुटरियो मुकुन्बप्रिये । प्राथनाम व्यक्त हुवे मनोरयको सिद्धि, जब भगवान अलीविकसामध्येका दान करते है सभी सम्भव है अन्यया अलीविकसामध्येवे दानवे अभावम भगवरमेवापरायण भनत या नो पुरुषोत्तममें छोन हो जाता है, या किर बेबुण्ड आदि भगवद्यामीम, भीतिन देहन छूट जानेने बाद अलीकिन दिख्य सेनोपमीगिरेह प्राप्त

 अश्र (तैवाया) फल (अलोकिकसामध्य) वा,अधिकारो (सायुज्य सेवीपयोगिदेही वर लेता है

थैकुण्ठादिषु) या (भवतु) काल नियामक न (भवति)

पुष्टिप्रपाहमयाँदा प्रथ्यमं यह पहा गया चा नि पुष्टि जीवोको उनना फल मगदस्वरूपसे ही 3 — अर्थन तुफल पुटी वही यह भी पहागवाचाि 'भगवानेव हि फल स स्वाविभवेद् भृति, गुगन्वरूपभेदेत तथा तथा भगत अर्थात् स्वाधिकार हृदयमें नगवद्-मुणोवा अथवा नयनोत्रे समक्ष साक्षातृ भगवत्त्व इत्या इत भूतलवर प्रकट होना पुष्टिजीवीकी ुगारा अपना प्राप्त हो जब फल हो, और वे यदि नाल-मर्ग-कर्ता गण्य दस्य देश स्वभाव फलानुभूति हे भगवान् ही जब फल हो, और वे यदि नाल-मर्ग-कर्ता गण्य दस्य देश स्वभाव कार हेतुओं अथवा साधनों ने अधीन न हो तो पुष्टिमार्गीय कलासिका सेवा अथवा अधिकारात्मिका सवाका नियामन काल करा हो पायेगा?

अलीविक्सामध्ये या ततुनवस्य वे साथ भगवस्येवा सम्पन्न हो पाती हो तो वह सवाकी अलाव र लाज्य या अञ्चल है । अन्य सार्थित स्वरंग पुरुषोत्तमम सायुग्य या पेष्टुण्ड आदि फलस्पता हैं अन्यया बहु न होनेपर सेवाने बारण पुरुषोत्तमम सायुग्य या पेष्टुण्ड आदि भगवद्वामोमे सेवोपयोगी नूतन दिब्य देह प्राप्त होता है, भगवत्सेवा करनेवाले भक्तके मीतिक देहुके छूटनेके वाद. अत. ऐसी भगवत्सेवा फलक्या न होकर अधिकाररूपा मात्री जाती है. फल हो या अधिकार, पुष्टिमस्तिमे भगवान् ही नियामक है, काल-कर्म-स्वभावादि नहीं. ४) (सेवाया) बाधकं तु उद्देग: प्रतिबन्धी वा भोषी वा स्वात, मगवतः अकर्तव्य चेदः

काल-कर्म-समाय त्रविष एक या अधिकार में तियामक नहीं हैं, फिर भी, फलदान या अधिकारसम्पादत की भवविच्छाके न होनेपर भगवरसेवामें उदेग प्रतिदन्य अपना भोग

बापक बन सकते हैं जैसे कि सोने गये हैं, सेवामें, ऐसे ही विध्न भी तीन हो माने गये हैं. इनमें उड़ेंग के अनेक रूप नवरत्त एवम् विवेक्तपैयांश्रम ने दिललामें गये हैं. वहा आश्रमभावनी दूरताके लिए अष्टाशरका उच्चारण तथा लोलाभावना को बात समझायी गयी है. अतएव उड़ेंग और उससे वचनेके उपायक बारेंग अब पुनः यहा किसी निहरणकी आवश्यक्ता नहीं है अत उससे वचनेके उपायक बारेंग अब पुनः यहा किसी निहरणकी आवश्यक्ता नहीं है अत उस सेवाफलके विवरणमें प्रतिवन्य एवम् भोग रूप विध्योका विचार होगा.

प्रतिबन्ध दो प्रकारके होते हैं एक साधारण और दूसरा भगवत्कृत. साधारण प्रतिबन्धोका निवारण लोकचातरीसे करना चाहिये.

श्रीप्रमुचरणने अपने आरमजोको लिखे एक पत्रमे ऐसी लोकचात्रीका उपदेश दिवा है "अग्यच्च यवनादयो ठाकुरद्वारे आगच्छिन्ति यथापूर्व भाषणिमलनक्ष्मायदिक कार्यम् यद्यपि हार्षे न भवति, वाह्मलोपि कार्यम् 'ऐसी लोकचात्रीका प्रयोजन निर्विष्ट भगवस्त्रीका निर्वाह ही होना चाहिये. आरमसम्मानको खोन र गरकारी अफसरोको चापलुसीका नहीः अत्यच्य समी पत्रमें सावधान भी किया गया है-"शावधाने सहगरस्परस्नेहे अवहित्रिटसंबक-पर्य स्पेयमः"

पर स्थाम् प्रानिक्यत प्रतिक्थरा निराकरण जोवके कामध्येके बाहर होता है अत उनका विवार वादमें किया जायेगा इसी तरह डिविथ मोगका विवार मो आगे किया जायेगा ५) भगवत सर्वया अकर्तथ्य चेद्द (भगवरकुनश्चेत् प्रतिवन्य तदा) गति न हि (अगवात् पर न दाराजीत मनस्य, तदा अध्ययेवाणि स्थायं, तदा) यथा वा तद्दविवार (अगवाद्येय जोव हित) यथा वा तद्दविवार (अगुरोय जोव हित) यिवेक (तदा जानमार्गण स्थातस्यमित, अन्यया) बायकार्ग (जयाणा मागवन) परिस्ताण (कर्तन्य हिन) सायन मतत्व .

पुष्टिमार्गीय जीव देवी होने कारण कभी प्रवाहमार्गीय या आमुरी मृदिदका हो नहीं सक्ता फिर भी यह मम्मव है कि उसने हेत्र हिन्दा-प्राण-अन्ता-करणाने किसी समय मा किसी जानमें आहे. अहार पुष्टिप्रवाहमार्थांचा प्रत्येस-'आमत्त्री किसी जानमें आहे. अहार पुष्टिप्रवाहम्याद्या प्रत्येस-'आमत्त्री अगदानेव दाप दापविवाहमार्थांचा प्रत्येस-'आमत्त्री अगदानेव दाप दापविवाहमार्थांचा प्रत्येस-'आमत्त्री माग्य किया गाया है मुझोधिती (३१२५१३२) म-'थे मा देणा सम्पर्टि जाता वेशामित्र (६८६८मा) मान्य किसा गाया है, मही महा माया है, हिसा सुभी नहां माया है, हिसा मुझी नहां माया है, हिसा सुभी नहां माया है। हिसा सुभी नहां माया है।

हुपोका आवेश प्रवल नहीं होता, उस जग्ममें पुष्टिप्रमु उस जोवती फलारिनना सेवा लेना नहीं महते हैं, ऐसा समझ लेना चाहिये ऐसी स्थितिस अग्य कोई रह नहीं जाता, जिल्ला काभ्य या भजन से मत्वस्थेवामें पेदा होनेवाले निष्टन दूरहो पानें, या अग्य कोई उपाय समय बन पाने जवाद नीमहाशम्म कहते हैं—"स्वा अग्योवसीय बग्यो"

भगवन्तार्गमें समाविष्ठाहे दिना कोई विष्य आ नही सरते और भवविष्ठाह गारण आये हुवे विष्ताको नोई दूर नहीं कर सकता है नवरत्नभ अत्युव नहां गया है कि 'अज्ञानाव्यवा क्षानाट्यकास्तानिवेदन में क्रूप्णसाल्ववर्गणे तथा का परिवेदना। 'अत पुष्टिजीवजो जब अभु ससाराहितां के स्त्रां करा वाहते होता अन्याश्यय या अन्यभजन से पुरु की गान हो नहीं पानी.

तस्वविध्यनिवययके साहसार्व्यकारणा 'हण्णपदेन यहिमंजनमेव मुख्यमिति निक्षितं 'यो वेद निहित गुहावाम्' इति तु आनमार्गः' (कारितर रहे) वहा गया है. आगवसीयं प्रदरणा भी मन्यवस्तारकाशीन अजनका विद्यक्ष आत माना गया है-'पुर्याणा तथा स्वीप्त राष्ट्री व दिवसे तथा जान मित्रद्रथ्य सत्तव चक्रकत् परिवतं हैं '(१०११-११३) भनितर्वाध्याभि के में 'अध्यक्तीरिक्र हो दिस्त अववादों न्यतेसदा' कहा है इसी तरह 'विवादा या कवायां वा '' वास्कियों भीवा और कथा' को अध्यस्त्र पाना गया है, तथा सिद्धा या कथा को गीजात्व माना गया है अध्यस्त्र प्रदार भीवा और व्यक्ति स्वाप्त व्यक्ति स्वाप्त स्वाप्त व्यक्ति स्वाप्त स्वाप्त व्यक्ति स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त व्यक्ति स्वाप्त स्वाप्त

इन सभी खंदरणोपर लहयपात करनेते यह स्पट्ट हो जाता है कि तवाकन मंजित 'गानमार्ग मर्थादागार्गीय बातनाला नहीं है, किन्तु पुष्टिमार्गीय तानका केनर हो यहा शास-मार्ग थंदर प्रमुक्त हुआ है पुष्टिमार्गीय भागतेती वा सित्त है तथा मत्यस्तुणाम वा भा-स्तक्षा बात है भागव्यकुणानुवारणी प्रणातीन हुदयम ततत भगवदामान या भगवदागृति स्त्री यदान 'शान' कहाजा है निरोधकाशर्म- मुण्याविद्यिसमान स्थवा गुर्खिए समार्थिदहरूति में स्थात हुरियस्कृतम ' हहा गया है अत भगवागुने पुणानुवार्थने 'शोशा-मार्थ' सिक्क होता है यह पुष्टिमार्गिय विवेष ह

त्रिनते यह कथारियका भीवन् भी म निभती हा तनके लिय विवेक्ष्येयांथ्य तथा एटका-स्थय में प्रपत्तिमानेका निरूपण विद्या वया ह— अलीस्वमन विद्धी सदया सरण हरि, पृत्र नित्त सदा आध्य वाचा च परिकतियेल (विदे १३) इसी तरह अजासित्यास्तियाचा नावानीनुभवे स्थित जारितान्विकारहास्य हरूण एव गतिमेस विवेक्षयींश्वस्त्राच्या दिर्शतिस्था विदेशता गामकस्तास्त्र चीनस्य हरूण एव गतिमम (इस्ला ७ और १) वहा सवाह

पूर्वभितने हो अन मान गये हैं एक वाहां अग माहात्यनान और दूशरा आतर अग सुद्ध सर्वनाधिक स्नेह अन मुद्ध मवतीधिक स्नेहने विना तेवा कथाका निर्वाह राज्य नही होता फिरभी माहारूचकाननर अवलन्तित बारजागति-आध्य-प्रणत्तस्य ज्वाय कथा हा ता उसे अपनाना चाहिये. अतएव माहास्प्यज्ञानमृलक होनेके वारण प्रपतिमार्गको भी पुष्टि-

मार्गमे झान माना जाता है.

प्रतिबन्ध जो भगवत्कृत प्रतीत न होने हो पर हमें पुष्टिभक्तोबित विवेक या घेर्य से वञ्चित करते हो तो, उनसे बचनेके अनेक उनाय नवरत्न तथा विवेष पैर्याशम में दिल्लाये गये है. यया-पार्यनात्यान, अभिभानत्यान, हठत्यान, अनाप्रह, सहिष्णुता, असामध्येमावना, भगवत्त्रीजाभावना, मनवाणीसे सनत बारणभावना, अन्याश्रयस्थाग, दृढ विश्वास स्था प्राप्त मुख-दू सकी ममतादेय-रहित स्वीकृति आदि.

-उद्देगके हेतुओं, साधारणप्रतिबन्धके हेतुओ तथा लीकिक मोगके हेतुओं का स्थाम करनेपर सेवाका निविष्म निर्वाह सुकर बन जाता है. उढ़ेग और उसके विभिन्न हेतुओं के निवारणका उपाय नवरत्न ग्रन्थमे रामसाया गया. साघारण प्रतिबन्ध तथा उतके हेतुओके निवारणका उपाय विवेकधैयाश्रय प्रत्यमें समझाया गया है. अब लौकिक शुद्र भोग और अलोकिक महान् भोग का प्रभेद तथा अन्य भी तत्सम्बन्धी विवेचन आगे कियाँ जायेगा.

६) भोगे अपि बाधकानां परित्याम एक साधनं मतम्.

भोग दो तरहके सम्भव है: एक लीकिक भोग और दूसरा अलीकिक भीग लीकिक भीग त्याज्य होता है भयवानुको असमपित-अनिवैदित वस्तुओको उपमोग मगवत्सेवाम बापक बनता है. यह सिद्धान्तरहस्य (कारि ४) मे-'अन्यया सर्वदोषाणा न निवृत्तिः कयश्वन, असमपित-वस्तूना तस्माद् वर्जनमावरेत्" कह कर समझाया गया है. अत असमिप्ति-अनिवेदित वस्तूना तस्माद् वर्जनमावरेत्" कह कर समझाया गया है. अत असमिप्त-अनिवेदित वस्तुओंका उपभोग शाधक है और जनका परिस्थाग हमारे लिये एक साधनने रूपमें क्तेंब्य है. ७) तथा भोगे परं निष्प्रत्पृहं साधनम् अविमतं (यत.) महान (अलीनिकस्तु) भोग (पलाना मध्ये) प्रथमे सवा विशते (प्रविशति).

सिद्धान्तरहस्य प्रत्यम जैसे असमर्थितके स्यागकी बात समझायी है, जसी तरह समर्थितके उनभोगवो आवश्यनता भी दिखलायी गयी है-"निवेडिभि: समर्प्येव सर्व कुर्यादिति...मेव-काना यथा लोके व्यवद्वार प्रसिद्धचित तथा कार्य समर्प्यव सर्वेथा ब्रह्मता तत ." भगवान्की ममप्ति भगवरप्रसादरूप स्त्रक् गन्ध वस्त्र अलकार अन्त गृह तथा परिवारिक जन, सासारिक मोहके नहीं, किन्तु भगवद्भावके वर्धक होते हैं बहाका समर्पित मभी कुछ ब्रह्मात्मक हो जाता है जैसे गदी नालीका जल गगामें मिल कर गगाजल बन जाता है अणुभाष्य (३।३।३९) मे अतएव कहा गया है-"सर्वनिवेदनपूर्वक गृहेषु भगवरसेवां कुर्वता तदुष्योगिरवेन तैम्यएव मुक्ति भवतीत्यर्थे एतादृशाना गृहा भगवद्गृहा एव आदिपदेन स्त्रीपुत्रपश्वादय सम्रह्मन्ते एतेन ज्ञारादिमार्गादुस्कप उनतो भवति वाधकानामपि साधकस्वात्' अन्यमार्गमे भीगक साधन अन्तवस्वगृहपरिवार आदि वाधक माने जाते हैं, पुष्टिमार्गम भगवरसेवाके अग बन जानेपर, इन्हें साधक माना जाता है क्योंकि वे लीकि आसवितको बढानेके बजाय वानै वानै हम अलौकिकसामध्यं अर्थात् सर्वेन्द्रियोको भगवतारताको आरोर ही ले जानेवाले वनते हैं. निरोधलक्षण ग्रन्थम इमे-'मसारावेशदुष्टानामिन्द्रियाणा हिताय वै कृष्णस्य सर्वतस्तूनि भूम्न ईशस्य योजयेत्" वहा हैं.

भगविनिवेदित वस्तुका भगवरप्रसादके रूपमें उपमोग, सेवाके प्रथम फल अलीकिक-सामध्यको प्राप्त करवेकी दिशामें अग्रसर होना है अत वह अलीकिक भोग होनेसे निष्यत्यूह— निर्देष्ट है, महान है,

८) सर्विष्न अस्पी (भोग ) बलात् धातकः स्वातः

"भी वे भूमा तदंबतम् अथ यदस्य तम्मर्रावन् (हान्य व ७१९४११) इस श्रुविमे मार्यावेन निन्दित्त अस्ममोगका परिद्वार मानवसम्मर्ग्यको उपभोगसं धन्य वन आता है, अदाय जाना है, अदाय क्षान्योत्योतित्वद्देव इसी इन्यर्ग्यने "आहारपुढी सत्वन्द्वी सत्वन्द्वीः धूना स्मृतिः सम्मृतिः सम्यतिः सम्यतिः

९) बसार एती (प्रतिबन्धकी) सदा मती

मेस्तियर्थिती (६) ये कहा ही गया है नि ''ताद्गस्यापि सतत गेहस्थान विनासकम्'' अत क्षीकिक मोग और भगवत्त्व प्रतिक्रम मण्यत्वेषामें बहुत अकवान् प्रतिक्रमक सदा होते हैं इनम क्षीकिक भोगवा स्थान ती शब्ध है पर माज्यहत प्रतिक्रमका निवासण सक्य नहीं है यह अब आपे कहा आधेगा

हिसीये (भगवत्कुल-प्रतिवन्धे जानस्थित्यभावेच) ससारतिस्वयात् बिन्ता सर्वेषा त्याज्या
 सर्विनिर्णय-प्रकरण (कारिका २४७) में यह दिखलामा गया है कि कित-किन स्थितियोम

भगवरसेवा छोड देनी बाहिये यथा-क) आसुरावेशके कारण हमारी इन्द्रियोकी भगवरमेवाम स्वतं प्रवृत्ति सन्भव न लगती होतो हठपूर्वक उन्हें भगवरसेवामे लगानपर विशेष उत्पन्न हो जाता है ऐसी स्थितिमें सेवा

कीड देनी वाहित. को अंत्रिवाशंत्र या शारीरिक स्थापिया के नारण विसी व्यक्तिसे सगयत्सेवार्थ अपेक्षित

सर्वित न रह जातो हो तो सेवा छोड देनी वाहिय ग) पारिवारिक सामाजिक सा राजनैतिक दुष्टिसे जिनके अधीन होनेते नारण हम

ग) पारिवारिक सामाजिक या राजनैतिक दृष्टिसे जिनके अधीन होनेने नारण हम विवासत्या भगवत्सेवा न कर पासे हा तो यह भी एक प्रतिवन्ध सेवाग सम्भव है

ववशतचा भगवत्सवा न कर पात हा ता वह भा एक प्रातवन्त्र समाग सम्भव ह च) सेवा करते रहमेवर भी निरस्तर वितसे अत्यव्यासम या व्यप्रता वनी ही रहकी हो

यो सवा करता रहमपर भा जिल्लार विशेष अल्यान्य ना व्यवस्था वर्षा हा रहता है। तो भगवस्पर्वेशित भावता हुरवम वराणि पकट नहीं हा पाती इ.) अन्य पारिवारिक जनभगवसीवार्य अवेतित भावनामि रहित हो. या भगवसीवार्य अकि-

क) अन्य पारिवारिक जन भगवसीवार्य अपिक्त भावनाम गहित हो, या भगवसीवार्य प्रति-बूल हा, पर वे ह्यार द्वारा की जाती अगवत्भवाम लीकिन हतुओं या सहयोग देनेको वाधित होते हो तो, उन्हें वह सेवा पोडाजनक प्रतीत होगी ऐसी परयोडाजनक भगवतोग नहीं करनी चाहिये.

श्रीमहाश्रमु स्पष्ट धान्दोमं आज्ञा करते है कि इन स्थितियोमं सेवा छोड देनी चाहिते. सेना छोड देनेपर उसका अनुकल्प मनवन्कपा माना गया है कपानुष्ठान पुष्टिमानेमें मित्रकी ज्ञानयागंसे जुडी हुई सीमाकी तरह है परन्तु यहां इस सीमाके भीतर भी रहन जो धक्य न हो तो माहास्पद्यानमुक्त प्रपित्मामंगे अवस्थित होना चाहिये. एतदर्थ विनेत संगं और आध्य को अपनानेकी बात समझायी गयी है. पर जब वह भी धक्य न हो तो समझ लेना चाहिये कि इस जन्ममं प्रमु हुने सक्षार्यदासे सुटकारा देना नही चाहते हैं

विवेकसैयांभय प्रत्यमें अताएव-" अतान्ये वा मुताबये वा सर्वेषा झरणहरिः" वहुकर तथा नवरत्त प्रत्यमें-"विक्तोडेन रिषयायांप हरि यद्यत् करित्यति तथैव तथ्य कीलेति मत्वा चिन्ता हृत स्वयेत्, तस्मात्सर्वात्मना नित्य श्रीकृष्ण झरणमम वदद्भिरेव सतत स्येयमित्येव मे मति" (८-९) के उपदेशके अनुसार चिन्ताका त्याग कर झरणभावना करनी चाहिये

११) नाखे (आचफलाभावे) तु (भगवत आधिदैविकसेवा-) दातृता नास्ति

भाग (जायक्राताम) तु (जायक्राताम) में प्राप्त कर होनेवे कोई विश्व दिख्लायी मंत्रा तिरत्त करते रहनेपर भी अलोकिकसामध्यके प्रकट होनेवे कोई विश्व दिख्लायी न पडते हो तो सवाकी त्यन्ता नही मान लेनी चाहिये विश्व मगतान्ती आधिदेविको संवाके मुख्यानकी इच्छा नहीं है, ऐसे समझना चाहिये आधिदेविकसेवा-सुवको पात्रता भगवान्ती यात्तापर अवल्यान्तत है यह तो वहां हो गया है कि पुष्टियामीय फल या अधिकार की प्राप्त मानवानके देनेपर हो होती है साथनाभिमानमें नहीं.

१२) तृतीये (भोगाभाव-सिद्धःभावे) तु गृह बाधकम्

स्वगृहसं निरन्तर सेवा करते रहनेपर भी भोगाभाव वाद शिद्ध न होता हो तो गाईरम्प-गृहका हो वामक समझना चाहिरे अतपुर मिलावीमा और मन्यासनिर्णय प्रयोग, ऐसी न्यितिम वयाश्रवण गरित्यर्था या गृहत्याण के अनुकत्योको अगनानेकी बात समझायी गयी है १३) देव (भगवना दातुता) अवदया सव्या आस्या अध्यक्षके मनीभ्रम, तटीवेरिंग तत्

(शाताभावन) कार्य (यतो भगनान्) पुथ्टो नेय विकास्ययेत् नवराल प्रत्यमें कहा गया था कि आत्मनिवंदन करनेवाले पुष्टिभवतनो कभी विग्ता गढ़ी करनी चाहिये वयोकि पुष्टिभम् भगवान्, किभी एकार् जनमा लोकिक स्थिति जैसी स्थिति पुष्टिजीयको करते भी हा, परन्तु मति कभी ल्लेकिन या प्रावाहिकी नहीं करने अत भवाके भलीभाति निर्वाह न होनेकी स्थितिमें अन्य पुष्टिमार्गीय भगवदीयोके साथ बैठकर अपने आत्मनिवेदनवा मराण-भागन करना चाहिय "मगवानिए पुष्टिस्यों न करिष्यिति ल्लाफार्मी च गति, निवेदन तुस्मतंत्र्य सर्वेषा ताद्दी जनै सर्वेदनरच्च सर्वोत्मा निजेच्छात करिष्यति" (१-२)

होता वही है जो भगवदिक्छा होती है मिलता वही है जा भगवान् हम देना चाहते है भगवान्त्री फलदानेक्छा किसीकवन्त्री बात नहीं है जह 'अवस्था' है, उसपर निसीका जोर नहीं चण्ता है भगवान् गरन्तु बचालु भी है वे केवल सर्वेदसर ही नहीं अपिद् सर्वेदिमा भी है. अतः जिस जीवका पुस्टिमार्गमें वरण भगवान्ते कर किया हो उसे पुस्टिभक्तिके दातमें अधिक विलम्य नहीं करेंगे. इस तरह मनवान्के वृष्टिकलदाता होनेकी मावना सदा करनी चाहिये.

साथ ही साथ निरोधसदाण प्रत्यमें यह भी कहा गया था कि ''महतो कृपया यावड् भगवान् द्यापिव्यति, तायदानन्दरान्दोह कीरवैमानः सुलाय हि" अतः जिनते तेवा आदि न निम पाती हो ऐसे दयनीय पुष्टिजीनोने प्रति अन्य भगवदीयोग भी यह वर्तस्य है कि वे भगवान्वे ऐसे गुणो एवम् घरित्रो का कीर्तन कर कि जिससे साधारण पुस्टिओनोने हृदय और बुद्धि में भगवानके पुरिटकल्दाता होनेकी आस्पा एवम् पारणा दृद हो आपे. मह जिससे सेवा-र्था पार्च प्रकार हो स्वतं आर्था प्रमुत्या प्रकृष्ट पार्च प्रकृति स्वतं स्वतं स्वतं स्वतं स्वतं स्वतं स्वतं स् रथामय आर्थे जीवन निम पाता हो ऐसे एक पुटिजीवका हुसरे, जिससे नहीं निम पाता, उसके प्रति करेंब्स है. बालबोध प्रत्येन उपदेशद्वारा श्रीमहाममुख्याएव भगवासेवार्ष अममयं जीवोमें तदीयता और तदाश्रय के भावोको उद्योधित वरना चाहते हैं.

जलभेद और पश्चपद्यानि ग्रन्थमें अतएव वन्ता एवम् श्रोता की उत्तम-मध्यम-निश्न कशार्ष समझायी गयी है उनने मलीभाति जात हो जानेपर जिस पुन्दिजीवसे सेंबारियनरा भिन्त नहीं निम पाती वह भी कवा-श्रवण-नीतंन-समरण आदिनी प्रतिमाके द्वारा अपने पुष्टि-मायोके पोयणमें सक्षम हो पाता है

१४) गुणकोभे अपि एतडेब दृष्टय्यम् इति मे मति

भवितर्वापनी ग्रन्थमं यह दिललागा ही गया है जि स्वगृहमे अगवरतेवाद पामय जीवन-यापन सभी पुष्टिजीवोके लिए शक्य नहीं होता. इसने अनुकल्परूप मृहस्थामके लिये आवश्यक भितितना ध्यानद्वाम विकास भी अत्रव्य बहुत दुर्लभ बात है गृहस्यामका विकरण किसी भगवदीयकी सस्सातिम रहकर भगवत्परियम करना और भगवस्वयाके ध्रवणकीतैनम मस्मिलित होना दिरालाया गया है पर्न्तु जिस समयदीयका रूसमा हम वरना चाहते हो उसमें मानवस्यभाव-गुलम दोयदचीन होनेपर मनितासयमें बाथा पृह्ननेवी आर्माना उठी थी इसके परिहाराम् एकान्तवासके ओक्सियका भी वहां विवार विद्या गया था एकान्तवासके बजाय भगवदीयनी सर्गानमं 'अहूरे-वित्रवर्षे भी नीति बरतनेशा गुगान दिया गया मा-क्योंकि अपरिपद्य सिद्धान्तवोषकी न्यितिम एकान्तवाम करनेपर कभी अपनिद्धान्तीक

स्वमानीय सिद्धान्त अतः स्वमानीय वक्ताकः मुख्यः सुननेतः अग्रवह रसना चाहिये स्वमानीय सिद्धान्त अतः स्वमानीय वक्ताकः मुख्यः सुननेतः आग्रवहः रसना चाहिये " अन्ययाजारोपदेशार्यनानायाय्यनिक्षणः " श्रीतहात्रभूते वन्योतः ही स्वाध्याय करना चाहिये गारे गृणकोभ स्तते सान्त हो जागने, ऐसा श्रीनहात्रभुतः आस्वानन हे

१५) अत्र कुसुरिट या काचित्रुत्परीत स थे भ्रमः

भाग क्षप्राप्त प्राप्ता का प्रमुतादन म - "ममास्तु तव सिन्नपो तनुनवस्त्रम् " वह वर पाञ्चालपार अपनापता नकुमान्य । भगवस्मवार्थं अपेक्षित देहको नूतनताको प्रार्थनाके द्वारा भगवस्मेवाको महस्रा दिव्यलायी गयी नगराग्याच ज्वामार वहण पूर्वपाता र स्वचार कार प्रवासकार । चहुशा स्वचारा गर्या है पाडशस्यके उपसहारक्ष सेवापळ प्रत्यका नामाभिषान 'सक्तिपळ' 'कवापळ' 'स्थापळ' 'निरोधफल' या 'प्रपत्तिफल' न नह नर 'सेवाफल' करना; तथा अलीकिकसामध्येके रूपमें सेवाका फल पुन: सेवाको हो मानना भी, पुष्टिमार्गमें सेवाकी सहस्राको ही प्रमाण है.

निदान्तपुननावली, पुटिश्रवाहमपीदा, सिदान्तरहस्य, 'भिनतवर्षिनी तथा निरोध-स्रक्षण प्रम्योगे सन्दसः; सथा सन्य प्रयोगे ताल्पपैसः तेवाके गहत्वके पुनपुनः उल्लेख हारा स्रम्यास किया गया है, उसके आधारपर भी पुष्टिमागेंमें सेवाकी असायारण महता तिर्द होती है.

ज्यायोकी निन्दा, द्वारा अर्थवादके विचारसे भी गायत्सेवाकी महत्ता सिंद्ध होती हैंअंगाहामभूके अन्य प्रन्योमें भी यथा निवन्ध भाष्य या नुवोधियों में सेवाका उल्लेख
निकता है, परन्तु भगवसंवाका साधोषाय-स्परिक्तर स्वरूप औसा ग्रहा वर्षित हुआ है, यह
अध्यव सुक्त नहीं है, सेवाका अन्तरराज्य भाव-मावना है, सेवाक विह्यारूपमें आत्मरापर्यण,
नार्वावनचा सेवा, गृहिस्तत बस्तु एकम् परिजनों का भगवस्तेवामें विनयोग; तथा अन्य भी
नवमा भवगगम्त अवग-कोतंनादि उपाय माने गये हैं, इन सारी वातोका जैसा स्पष्ट एकम्
सुस्तत चिनार, अपूर्वताम यहा पोडलाव्योगे हुआ है, वह अन्यन हुकंभ हैं

सुसर्पत विचार, अपूचतया यहा पोडशग्रन्थोमे हुआ है, वह अन्यत्र हुन्छेभ हैं पुष्टिमार्गमे भगवत्सेवा द्वारा किसी फलकी कामना नही जाती है क्योकि मेवाका फल "

नेवा ही होतो है. अतएव विवरणमें—"सेवाया. फुळवपम्" न कह कर "संवाया फुळवपम्" कहा गया है. अत सीनो ही फुळावस्था गोडशप्रत्यमं मुख्यतया प्रतिपाद्य मंवाके अत्तर्भुत ही है. ६स फुळाकीतेनसे भी गोडशप्रत्योका तात्मयं भगवत्सेवोपदेशम ही गर्मवसित होता है

अनितम तात्यर्यनिर्घारक किंग उपपत्ति माना गया है अग्य प्रमाणीसे किसी एक बातका स्विद्ध होना सम्भव नहीं है, इस तरहका निक्षण करना 'उपपत्ति' कहलाता है. अतरहब श्रीमहामु आजा रुते हैं कि रुत सीलह एक्योमे मुख्यत्या प्रतिचादा मागवस्थायों स्वरूपको अन्याग्य साधनोंकी दुळ्यामे गीण बनानेवालेको पुटिक्ते मुस्दर सुद्धित दुस्पिटक्य ही तग-ज्ञाना वाहित-'इत्रिट्ट वा काबिद्दश्येत स वै अम." ऐसे ही अमोर्क निवारणार्थं

अन्त करणाश्योध रिखा गया है

इस तरह उप्केमीपसहार, अस्थास, अर्थवाद, अपूर्वता, फल और उपपत्ति रूप छही

तार्यांनिषांरक नियोदे द्वारा यह नियमित्यावता। सिख होता है कि पुरिद्योवोदे लिये

स्पृहम औष्ट्रप्रके पुरिट्सक्यक्ती सेवा, बजभवतीके भागंका भावनात्मक अनुसरण करते

हुने, निजतन-मन-पनका भगवान्ये विनियोग; तथा उसने अनवसर्ये एतद्रभाववधिका

भगवरत्याका अवण-समरण-कौतन करना प्रथम एतम् चरम कर्तन्य है यहा वहा भिडकनेवाले

विचार्की सभी बुनियोका निरोध भगवरथेवा और भगवरक्या म होना चाहिये वयोकि थे

निकदान्त एवान मीदमायान्यहान्त्यम् । "का नियम भूत और अन्तर्य में

सेवाफल प्रन्यका प्रस्तुत सक्ष्यरण वि. म १९७३ म प्रकाशित मस्करणका ऑफसेट प्रतिस द्वारा पुनर्मृद्रित रूप है उस प्रथम सस्परणमें प्रवाशित न हो पनिके नारण सेवाफल की जो सीन टीकार्ये जलसेदके साथ प्रकाशित हुई थी, उन टीवाआको हमी यधारपान यहाँ निविष्ट कर दिया है इसके अलाया सेवाफलको मूल कारिका सथा विवरण वहाँ पृथर्-पृथक्

छपे थे, उन्हें यथामति हमने उपर नीचे योजित रिया है प्रथम सस्करणमे श्रीपुरुषोत्तमजीके बाद जिस "तदनुसारिणा" नो टीना मुद्रित हुई थी, नामनिर्देशरहित, उस टीकाके लेखका नाम हम कोटायात्राम मिल गया श्रीमन्तपुराषीश

मन्दिरने हस्तिलिधित ग्रन्थमारको रजिस्टर सख्या (२१०/३) की हस्तिलिधित प्रतिमें इस टीनाक 'श्रीमधुरानायारमज द्वाराकेशहरा सेवाफल विवृति प्रकाश' नामका उल्लेख उपलब्ध होता है कावरोलीवाले महाराजधीके पास इन श्रीडारवेशजीवे पुत्रके हस्ताक्षरोम लिखित एक प्रति विद्यमान है एसा सन्यवरिषय-लेखगको श्रिक्षे एक पत्रमें गोस्वामी श्रीव्रजेशहुमार (काकरोली) मूचित करते हे श्रीवस्लभवतावृत्तमे इन श्रीमयुरानाचारमजश्री द्वारकेताजीका उल्लेख या मिलना है (प्रथम / २ गृह जन्म नि. स १८५२) इसने अलाना नाकरोली— विद्याविभागमें स्थित श्रीवजभूषणजी (दितीय) की विदृश्मण्डन टीकाका मगल्यवरण तथा यहा १४ वें त्रमम मुद्रित सेवाफलविवृत्तित्रकाश टीवाका मगलावरण समान होनेस, यह टीवा

श्रीवजभूषणजी विरोचत है, एसा गोस्वामी श्रीवजशकुमार महाराजश्रीका अनुमान है सेवाकल और सुबोधिनी की एकवाक्यताने प्रदर्शक (मुबी ३१२५।३२ -४०) अशको हम

नूतनतया यहा पाठकोके सुविधायं प्रकाशित कर रहे हैं

प्रथम सस्करणवे सम्पादक श्रीमृलचन्द्र गुल्सीदास तेलीवाला तथा श्रीपीरजलाल प्रज-दास सोन लिया वे प्रवासनार्य आर्थिक सहयोग गोस्वामी श्री १००८ श्रीजीवनलालश्री महाराज (पोरवन्दर) ने दिया या इन सभी महानुभावीका इस पुन प्रकाशनने अवसरपय हम हार्दिक कृतज्ञताक साथ स्मरण करते है श्रीकृत्णार्पणमस्तु

#### Editons' Dole.

Sevaphala is the last and the most important of the famous Sixteen small Sacred Books of Shri Vallabhacharya It clearly states the three sorts of realisations, according to one's 'adhikara,' viz , (1)spiritual power, which, going beyond the world, obtains a vision of God, and enjoys indescribble biss with Hun, or (2) Sayuya with Purushottams or the last (3) a body fit for service of God in Vaikuntha, Gokula etc. A detailed description of all these, and also of hindrances in their way will be found in the Sanskrit introduction and the commentaries

It gives us very much pleasure to note that we have been able to collect all the rare commentaries yet known on this important work,-we hope the last one is of Shri Vrajanathaji, and to publish them all together Moreover, we have secured several copies of many commentaries, and it gives us great satisfaction to find that our printed texts have become much better than the oldest manuscripts in our possession, on account of comparisons with and necessary corrections from other manuscripts of the same texts Elsewhere we have noted various extra passages which we found in some Mss, after the text was printed, we have noted only those readings which gave quite different meanings and

we have refrained from adding unnecessary 'other' readings

We smeerely thank all who have kindly supplied us with these catternely rate Mss The first among these is Pandit Gattulalage's Library from which we got a large collection and we are highly obliged to Sheth Tribhuvandas Varjiwandas and Mr Kashidas Dalal who allowed us the use of the same Next Dr S K Belvalkar M A. Ph D favo ured us with a loan of several Msa, including the extremely rare one of Jayagopala Bhatta from the Govt collection in the Deccan College Shu Vallabhalalji and his Shastri Madhavji also supplied us with several Mss Mr Utervial Sanl alchand also gave us one rare commentary and Mr Tansukhram Survaram also gaye us some Mss Mr Lallubhan Chhaganlal gave us the use of his block of the photograph of Shrimad acharyan To all these, we offer our heartfelt thanks H H Shri Jivanalalji Maharaja of Porebunder has put us under a deep debt of gratitude by supplying us with the necessary zeal and funds, without which this work could not have been published. We are also indebted to the manager of the N S Press for printing this work within eight weeks With feelings of joy, we offer this fruit of our labour of love, at the Lotus Feet of Lord Krishna

TOMBAY 19th December 1916 M T Tehvala D V Sankalia

#### **ब्रन्थसङ्ग्रहपरिचयः**।

- भीमहाचार्यकृत सेवापळ तद्विवरण च यावन्यान्यटीकास्ता सर्वा दशु मुद्रितमस्ति । तत्र विचमाना गाठभेदा श्रीक्षणमेदावास्तामिसत्येव दर्शिता ।
- ्रशीकस्याणरायवृत्तसेयाण्डटीकाया पुरुष्कद्रयमस्मासिरवरूव्यम् । समा सा सा वे साप सहस्ववृद्धादिश्वतसम्हरूकम् । तत्र प्रमा सापीनम्, प्राय द्वादम् । द्वितीय 'दद्धनकोदेन' हदाविश्वित समहस्य सापीद्वाद्व तथापि पारादिगोधनार्थं करित्तक विचित्तकपुर्वादीरः ।
- वाचाधीगोपैनाटीकाण सुरुक्ष्यत प्रासम् । तत्र दुन्वद्वय प गङ्कालसम्बन्धा । स्य-द्व रक्षनकोलेन्ससम्बन्धाः । द्व पुनवसमित प्राप हाद प्राचीन च । प्यतिकाम सुनुक्षातन्तर नेक्षमञ्चलानी सुक्क प्रमान् । तत्र विषणाणा पाठनेदा परिशिष्टे वर्षिणा ।
  - श्रीदेवचीनन्दमहत्तरीकावा पुम्नकप्रय प गह्साङसग्रह्मम् । सप्रैक प्राचीनसम्बद्धम् मृतनम् । सर् ग्राचीनपुस्तकमवरम्य यावष्टक्य सावस्ययेन्त सन्नोष्य मुद्दिनसभासि ।
- श्रीहरिशयकृतदीकाया पुलक्तप्रय मिलितम् । इद गुद्ध प्राचीन च । एक केनचित्रहेन चासुदेवेन स्ववत्यार्थं रि सितमस्ति । इद पुलक्तप्रय प गह्लालसमहस्यम् ।
- ६ श्रीतह्मकृतरीकाया एक पुरुक मिलित प गर्कालसमृद्दत । इर प्राय ग्रुद्ध प्राचीन थ । एक्ट्रिय वायन्ध्रम्य सत्रीच्य मृदितसस्याति । एक्ट्रयमुद्दणानन्तरसन्द्रा काव्यपुन्तक सिलितम् । तत्र सेवाफल्वियणायुसारेण श्रोक्यममादाय सेव द्रीका पुनर्लिषितेति प्रतिभाति । तत्र विद्याना वर्णनीरिषारुक्षेत परिविष्टे दर्गिता ।

  - प्तापुलक प गर्खालसम्बस्मः। अस्य कर्नृनाम न विचते। यथारप्रमेव मुद्रितमस्मासि ।
     श्रीपुरुषोत्तमविष्णानुसारिविष्णम् ।
  - लाक्भटक्तिटिप्पणा पुलकद्वयमुपरक्थमसाकि । एक दक्ककोल्जसप्रक्ष्यम्, द्वितीय प गङ्कालसम्हरूम् । प्रयम माचीन माथ गुद्धम्, द्वितीयमपि ग्रथम प्रयु नृतनिर्मित प्रतिभाति ।
  - १० जयगोपालभट्टतरीकाया एकमेव युक्तक बक्तकोलेजस्थसप्रहानुपल्कम् । असिनमुक्तके ४३ तम पत्र तु न मिलति । इत् युक्क प्रस्यहर्गे मूलमैयेति प्रतिभाति । तत्र एकवार विषयण समाप्य पत्र समाप्य पत्र तत्र पूर्व तेन स्वरीकायामेव इतितात् । कि तस्य गत तत्तु पूर्व तेन स्वरीकायामेव इतितात् ।
  - ११ वसमणभट्टतटीकाषा एक पुलक श्रीगोकूरीशचरणपरामानुरागि उत्तववाल साकरूच व ' इटानेन दत्तम् । इद पुसक प्रथ्यकृता स्वयमेव विभिन्नामिति प्रातभाति ।
  - ३२ अस विदाणस कर्नुनाम न विधते । अस पुलक्षमेक शङ्क्लसप्रहस्यम् । प्राय सुद्धम् । परम्तु कविस्तिविषयः । यथारष्टमेव सुदितमस्माभि ।

श्रीसन्दुष्टकसप्पे प सङ्ग्राष्ट्रसत्यामा 'कार्योप्पश्च कात्रीदास नारायणदास द्वाल पर्योण, इत्त्रेकोटे, शुल्यत्रादी श्रेष्ठि त्रिपुणनदास' इत्येषां महत्युपकृति । 'शाः बेल्यलकर' इत्येषां महत्युपकृति पुलकमदासतोऽभ्यूर। अधानिमग्रोस्त्यलालसाथि तर्ययोपकृति । पार्यपपमधीकापीयर-गोलासिधीयहमलालानी माणवशाखिणत्र इक्तिलिश्तितद्वयुक्तकम्बन्नानो महत्युपकृति , परन्तु सुद्गानान्तर सञ्चयकानो मासव्यशुपयोगिपाला सन्न विसमाना परिशिष्टे निनेशिता ।

### विवरणकृतां परिचयः ।

- तत्रादी श्रीमद्वलमाचार्यप्रकटित सेवाफल द्वादसटीकानुत समुद्रयते । तत्र प्रथम सेवाफल-विवरण तु स्रीमदाचार्यकृतिरेव । स्वीयानगुण्डीतुकामे श्रीमदाचार्यवरणिसत् प्रकटीकृतमिति ।
- २. द्वितीय मुद्रित विवाल श्रीमरक्त्यालाखाणाम् । इमे श्रीक्त्यालाखा श्रीमदाचार्थक्षीयतः माधीवरिद्वितीयकृत्मार्थमेनदिद्वछेण्वसमुचलाद्वितीयनुम्नश्रीमद्रितित्वरावाणा सूनव । मार्धमिर्वृत्वस्य माधीवरिद्वितीयकृत्यस्य स्थान स्
- ३ गृतीय व्यारपान वाचाश्रीगोपेशानाम् । इसे श्रीगोपेशा श्रीम प्रशुवसम्बिद्धवेत्राणी ससमगुत्रशीपन्त्वामानां सूत्रन , पत्रा वा चाचा वेतिसमिद्धा । योडशमन्योपरि बहवक्षेपा टीका विद्यामानां स्टक्ते । सामप्रकृषण्यमन्यो १६५२ वर्षे प्राहुश्रुता ।
- भ चतुर्यं स्वारयान भीमह्यवनिमन्दनानाम् । के हमे देनकीनन्द्रनामान ते तकत्वा निवेद्र व पानुम । समापि श्रीहरनीचमान्तवानाम् । के हमे देनकीनन्द्रनामान प्राप्त । वप पानुम । समापि श्रीहरनीचमान्तवाद्वरणोपन्यासात्रश्राव्ये वस्त ते श्रीहरनीचमानं प्राप्त । भीमहिद्वतेष्ठसम्प्रवायानमञ्जलत्वेष्ठसम्प्राप्तायान प्रप्त वर्षे प्रमुक्त । । कहानिय त एव एते, यत्त्व तत्व्यवश्रीस्त्रनामक प्रप्त वर्षे प्राप्तुर्वेता । कहानिय त एव एते, यत्त्व तत्व्यवश्रीस्त्रनामक प्रमाप्त स्थाप्तिकास्यक्षण्याप्तिकामानियम् । स्थाप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षण्याप्तिकास्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्षणस्यक्
- प पञ्चम क्वारपान धीमक्रिकानकाणानाम् । भीरोधावा द्वि मसिद्धा हि ते । तेषां भारुभी पण्च भारपण्डकणपञ्चानां १६५० वर्षे । एषा महाममन्त्रपण्डामानात्वा अधिकृतिधाणां चार्यकृति श्रीयद्विम शीगोकुक्लाशेक्षेत्रपिद्धाः हता । श्रीदृत्तिरावणामध्याना स्वार्धात्वा स्वर्धात्वा स्वरत्वा स्वर्या स्वर्धात्वा स्वर्धात्वा स्वर्या स्वरत्वा स्वर्धात्वा स्वर्धात्वा स्वर्या स्वर्धात्वा स्वर्या स्वर्धात्वा स्वर्धात्वा स्वर्या स्वर्या स्वर्धात्वा स्वर्धात्वा स्वर्धात्वा स्वर्या स्वर्धात्वा स्वर्या स्वर्
  - ् पष्ट अधिकृष्टिकारणां सुन्ता श्रीवल्यालाम् । काकाशीवल्यभौतिमसिदा हि ते व्यावण कृष्णानुदेदया १७०२ वर्षे कीमानशुक्तानोश्चरृष्टकीतिरियतः पुर्वाणन्या तृत्रीवसस्या विश्वयस्य मोतृसा । श्रीसुवीसिकितकारा अध्येते पर । योश्यामन्त्रीयरि नेपामव्याति स्थायनायति दस्यन्ते । निरोधकश्चनिद्योत्त्रीत्रकारा अध्येते पर्वति । इसे श्रीवस्याः श्रीदेवकीन-इन्तर्यत्ता, १६७२ साथ

### सेवाफलतात्पर्यम् ।

-----

श्रीष्टप्णं यरमुन्दरं मधुरिमामूनि तदास्त्रप्रभून् । सेवायां मकरन्द्रपानमधुपी छोकोत्तरी तरमुत्तै ॥ मध्यातानविक्षान् निगृदद्दयान् सेवारसास्त्रादकान् । स्वाप्यानानि विकोषयसानि विवृत्ति सन्दोहरूपां पते

निःसामनजोद्धारप्रकटिततन्तुभिः श्रीमदाचार्यवर्थनिजनाः खर्देपैन प्रयासन सर्वेसिद्धान्तं जानोमुरितिकृतया पोडवप्रन्थाः प्रकटीकृताः । यथि तं तमिषकारिणमुदिष्य
आचार्यरेते ग्रन्थाः प्रणीतास्त्रयाप्याचार्याणां यावन्त्य उक्तप्रसासां न्यायरुपत्वात् तथाएर्य सर्वेषा सर्वदा विकालावाप्यमपरिक्रित्रमिति तु निर्विवादं तहन्याप्येवणाम् । यथा
नवरत्रो देवशीमोविन्द्युदिस्य प्रकटीकृतस्वयेव सेवाफलं श्रीविज्युदासमुदिष्य प्रकटीक्त्य
पोडवप्ययेषु सेवाफलप्रन्यस्त्वन्ते वर्तते । अस्य ग्रन्थस्य निगुडार्थन्तान् सकल्युरुवाधे
पविचानमित्रीत्रादक्तवात् ख्यमेवाचार्यास्तं विवृण्यन्तः । विवरणसिद्धि एव सेवाफलग्रन्यो
महानुमायस्त्रीक्षेत्रान्वात् ख्यमेवाचार्यास्तं विवृण्यन्तः । विवरणसिद्धि एव सेवाफलग्रन्यो
महानुमायस्त्रीक्षेत्रान्वात्वात् स्वययेवात्यां टीकानां विपयोयं ग्रन्थस्त्रप्राप्यस्य गृह्यस्यं तु नैवास्ति।

आदी तावचया पालचोधोस्माभिः पूर्व पुष्टिमक्तिसुपायां प्रस्तरेण स्पष्टीकृतस्तर्येव-ममपि ग्रन्थं प्रस्तरेण स्पष्टीकरिप्यागः, एतेनास्य ग्रन्थस्याशयो विशेषतः सुगमो भविष्यतीति।



सेवा--- नणामात्यन्तिकनिःश्रेयससिद्ध्यर्थश्रीमदाचार्यैः पूजामार्गाद्धितः सेवामार्गः स्रोहप्रधानः प्रवर्तितः । अस्मिन् मार्गे स्रोहस्य प्राधान्यं न विधेः । सेवाशब्दार्थः श्रीमदा-चार्यः सर्वनिर्णयेपि दर्शितः । 'भक्तिशब्दस्य धात्यर्थः सेवा प्रत्यपार्थः प्रेमेति' । अन्धमूला-हुन्ताममताया नाशं निना चित्तस्य प्रवणं भगवति न भवतीत्येतद्ये प्रथमं तन्त्रजवित्तज्ञ-सेवोपदिश्यते श्रीमदाचार्यः । अहन्तारूपसः देहस्य ममतारूपसः विचसः निवियोगो यदा भगवति सर्वाशेन भवति तदा ताद्ययद्वन्ताममताया विपरिणामी भवति, चित्तस्य सर्वतः सम्बन्धे निवृत्ते तस्य भगवति स्थितिर्भवति । भगवदीयस्य तदाइन्ताममतापि भगवदीया भवति । सा तु न षाणिका, प्रत्युत परमफलसाधिका । देहचित्तस्य भगवति विनियोगः साक्षाच्छीमहोपीजनवङमोपदिष्टप्रकारेण महाप्रतिज्ञारूपसर्वस्वसमर्पणद्वारा शीमदाचार्यैः सञ्चरणागतजीवानां कृतः। तदैव ते जीवा भगवदीया भूत्वा ज्ञाननिष्ठजीवानां परमकप्टेनासाध्यं जीवन्युक्तिनद्यावयोधरूपमवान्तरफलमनायासेन शाहवन्तः । एतादक् प्रकारेण चित्तप्रवणद्वारा यदा भगवदीयस्य सेवा मानसी आधिदेविकी भवति, तदा सा न्यता-करूपा भवति । ताद्यां विरत्नमक्तानां तु सेवां विता न किनप्यविक्षितम् । एत-देवोक्तं श्रीभागवते 'मशुद्धिरसेवातुरक्तमनसामभवोपि फल्गु'रिति । ईरती स्वत-फरुक्ता सेवा केवरुमगवदत्तुग्रद्धैकरुम्या । अतोस्सिन् ग्रम्थे यस्तरुष्ठन्यते तरुष्टिमार्गीयसेवाया एव, न केवलमर्यादामागीयाया वा केवलप्रवाहमागीयाया वा। अत्र श्रीहरिराया वा श्रीमदाचार्यः केवलाया मानस्या एव फलमुच्यत इति निचार्य तस्याः फलनयमुक्तवन्तः । श्रीपुरुपोत्तमाः तनजवित्तजसहितमानसीसेवायाः फलमुच्यत इति विचार्य तस्याः फलमक्तरन्तः । केचिरप्रष्टिप्रष्टिपर्शिमर्यादाप्रष्टिप्रवाहसेवायाः क्रमेण फल्जयमुक्तमाचार्येरिति वदन्ति । सर्वेरित सिद्धान्तमक्तावठीप्रोक्ता सेवीपन्यस्यते । श्रीमदाचार्याणा वाचा निगृहार्थरवात् विवरण-काराणां भिन्नभिन्नाधिकारवरवात् यादशोधिकारस्तादशी स्फ्रतिरिति सर्वेषा मतानामाचार्या-शयानिसद्धत्वात् सर्वेपामितरोधस्तु सिद्ध एव । अय सेवामार्गस्तु केनछप्रेमप्रधानः. नैवात कियाया वा ज्ञानस प्राधान्यम् । भगवद्भाववता सर्वेपामत्राधिकारः । एताहजी-प्रधिमार्गीयसेवायाः फलनयसुन्यते, उत्तममध्यमसाधारणभेदक्रमेण । तत्रोत्तमायाः फलम-लीकिकसामध्ये पुष्टिपुष्टेः । सायुज्य मध्यमायाः पुष्टिमर्यादायाः । सेबोपयोगिदेहो चैकण्ठा-दिषु साधारणायाः पुष्टिमबाहायाः । जयगोपालभहास्तु यत्तरमा नैवागीहर्गनित । तेषां मते तु साधुज्यमेन परम फुळम्, अञ्जीकिकगामध्यदि गोण फळम् । ळक्षमणभहास्तु अत्यन्तरगान्तरगबहिरगानां सेवानां क्रमेण फल दर्शयन्ति ।

अर्छ)किकमामर्थ्यम् ;—भगवता सङ्गामादिसामर्थ्यं सुरुवानामित्रतिश्रीकत्वाण्-रायाः । अर्छोक्तिकभजनानन्दानुभवे स्वन्दपयोग्यवैति श्रीगोषेताः । श्रीमङ्गजन्योक्तरीन्या इतर-प्रमाणागोचरमितरसापनाप्राप्यः सर्वारमगर्थिकछन्यमजनानन्दानुभवरुक्षणमिनिश्रीदेवकी- द्वस्तासायां प्रादुर्ग्ता इति केपाधिमात समामनारास्त्रधीमन्त्रमोहणलाकमिन्द्रस्थधीमुजीधनीकेरितिधीतो निरन्द्रत्तावेदाधाक प्राहम् । भाषासाम्येनापि निशीयते यत् श्रीमुजीधनीन्द्रस्ति 
केरितिधीतो निरन्द्रत्तावेदाधाक प्राहम् । भाषासाम्येनापि निशीयते यत् श्रीमुजीधनीन्द्रस्ति 
केरित द्वित द्वित । तेवापठक तेषां श्रीमुजीधनीन्द्रस्त्रम् श्रीयद्वाभा वने भिन्ना, वार्द् गीम
गोतावाद्यिपिकानारा श्रीयदामा श्रीमुजीपन्द्रन्तनम्त्रम् त्या स्पृतित । समाम श्रीमुजीपन्द्रमान्द्रम् । समाम । स्पृतित । समाम । स्पृतित । समाम । स्पृत्ते । त्यापक श्रीद्वित्तावाद्याची । समाम । स्पृत्ते । समाम । सम

- ण सप्तम श्रीमप्तुरुवोषमानाम् । श्रीमदाषार्यंत पुरुवाणनया सप्तमी सत्त्यां विशूष्यन्त्रों भावपद्मकृदशन्यामेकादश्यो या १७२४ वर्षे प्रोद्भता । तेषा विषयण साक्षीयमाणारीलपतर्थ एरवाति प्रतिभाति । विरोपवर्धयां परिप्रविज्ञासुन्नि प्रतिभक्तिमुर्थतामारिकपरिकाया प्रमावर्थस्य पृतीयाको इष्टय । यावाणाच्य बाह्ममान्तर् या तेषां परिप्रविक्रमसामिद्यप्रेय तिवेदिलामिति नात्र परानत्यते ।
- अष्टम व्याख्यान केपाश्चित्रोस्नामिनाम् । इत् व्याख्याम श्रीपुरुपोत्तमानुसारिक्षोकान्त्रव मञ्चसर्यत ।
- थ नवम म्याप्यान काद्धभद्दानाम् । केनित्रावार्षद्वातिजनानैकमदेशीया विद्रांति प्राप्तणा अमिद्रिक्ष्यप्रभ्वपानिके स्वार्तनात्व । ते सह भोषामुज्ञवर्ति कव्याद्रान्यवद्वारी रिका । प्राप्तादेषु प्राप्ताने द्वार्ता रोजत । प्राप्ताचेषु प्राप्ताने द्वार्ता रोजत । प्राप्ताचेषु प्राप्ताने द्वार्ति विद्राप्ताने प्राप्ताने विद्राप्ताने विद्रापताने विद्रापताने
  - १० द्वाम बारणा न मध्यतान्यभोगल्यहानाम् । यूने चिल्तामणिरीक्षितस्य सूनव । ते धीमामञ्चलामधिरिक्षयस्य हिना सुन्तव । ते धीमामञ्चलामधिरिक्षयस्य हिना । स्वष्टतं वितिष्याप्यं ब्रिट्या । स्विष्टतं वित्यं स्वर्धियस्यं वित्यं । धीमग्रेड्वलाधायः भीमल्द्रालायस्य प्रथमं स्वर्धियस्य । धीमग्रेड्वलाधायः भीमल्द्रालायस्य । स्वर्धात् वित्यं । स्वर्धात् व्यव्यवस्य स्वर्धातः वित्यं । स्वर्धात् । स्वर्यं । स्वर्यं । स्वर्धात् । स्वर्धात् । स्वर्धात् । स्वर्यं । स्वर्यं । स्वर्धात् । स्वर्यं । स्वर्धात् । स्वर्यं । स्

- 11. एकाद्रशे स्वारवानं मदेशल्हमणमहानाम् । इमे लदमणमहा- मदेशभीनापमहायुव्योगी-नापमहत्त्वव । इमे तु सर्पेषा भक्तत्वरूवां । वयापि प्रत्यानं तेषां माम न विषते तथावि तत्युक्तकोषिः स्वीनायमहत्त्व युवशोगोपीनायमहत्त्व युवलहमणमहत्त्वर्यामितं हरवते । एतेषामन्येपि प्रत्याः प. गङ्कलल्लिलिलां हरवलते । तथापि प्रत्यानं इतिथी समाना ।
- २ अशर विवारण्य कर्नृताम म विलवे । अत युवामातिस्त्वे सुदितम् । जयगोपाळ्ड्रततदुवन्ता-माद्मे वेषि प्रार्थामा इति विश्रीयते । असिदासु देशपळ्टीकासु श्रीमत्रामप्रका टीका मास्त्राप्तिर-रूप्या । जामवर्गरे श्रीमदम्मोकान्दारुस्तिन्द्रस्त्युक्तस्त्रमेत्रे तथा , गुण्डपप विश्वते , परानु तम-न्द्रित्तिर्गृत्याभिनित्त्वार एगाऽमालाय् सा डीका नामार्के तिरित्ता । तेषु पत्रस्यापि प्रेषित परन्तु नम्तर्याण्याभि प्राप्तकारो म विलित प्रति प्रत्यक्तामावाद्यासीयः

अध्वरमुद्रणे त एव पात्र रक्षिता ये वेषुचिविष आइसेपुलकेषु विधाने । बुद्राच्यादसेपुलकेश्च-प्रकृतमात पारस्तु, पदापि आदर्श विधामन पात्रीसालसमानिनी भात , तथापि वेष निवेशित । यत्रकरित कांग्रे करियासानवर्गे सर्वति । वेशविष्य द्वारायादर्गुलकेश्वरामान सात्रस्वारतिवेशकेन नागुद्ध करियतः पात्री निवेशित , दीवाकारान् प्रति सहात्रस्वायम हुत । प्रार्थयात्रदे च सात्रदाविक-प्रस्यापुरुककर्मार प्रार्थमान्द्रसे विधामानिक एउटान् मुद्रके रक्षन्तु, न तु स्वसन करियतान्, नती स्वारीश्वरस्वास्त्रस्व प्रमिनावि स अध्येपास्त्रस्वामीको सार्वति ।

अन्य पायन्त्राप्यद्रीकासमेतमेयाषरुप्रभाषा गुडणन्ययो गोस्तानिषयेश्रीनीवनसाकै महर्ग इत इति तेपामुष्कृति वय सवितय सराम , प्रार्थयामट्टे चान्येषि गोस्तामिन श्रीमन्ती वैष्णवाक्ष प्रनाननु-वुर्द्युर्तिन । गुरोषा गोस्तामियवांणा कृत्येय सेवाण्क हादवावियरणयुग सुदित सामद्राधिकाना सुगम अस्मिर्याति ।

मार्गशीर्परण्यवर्गा, **मृलचन्द्र तेलीवाला ।** धामः असुवरण्या ब्रह्मोत्मव **सेमीलाल सांकलीया ।**  नन्दनाः । भगवतः कोटिस्योगिरूपसालन्तिकफलदित्सायां सर्वेळील्विशिष्टस प्रभोद्वैदयप्रवेशे तदनुभवसामर्प्यमिति श्रीद्विधनचरणाः । सर्वामोग्यसुपेतिश्रीवसभाः । परप्राधिविवरणश्चरसुक्तमगवस्वरूपानुमेव 'प्रदीपवदावेश' इतिस्वोक्तरीतिकमगवदावेशा
योग्यता यया रसात्मकस्य भगवतः पूर्णस्वरूपानन्दानुभव इति श्रीपुरुपोत्तमाः । तदन्तसारिणश्चरक्तत्वात् तथेव । साक्षात् श्रीवृत्वावनादौ श्रीकृष्णसरूपदर्शनस्यश्चेनमिदिकृतिसमत्वमितिलाद्भद्धः । कस्यचिदेतसङ्गते कस्यचिदेतदेहपात्रमेर वृन्दावनादिव्यलैकिकसद्वातेन प्रियतमभगवरसङ्गम इति जयगोपालमद्याः । भगवत इवालैकिकमेव हातक्रियाम्यां सामर्थ्यं जगद्धापारवर्जमिति लक्ष्मणनद्याः । साक्षाद्भगदस्यक्तप्त्यन्त्य, हीनजीवस्योगसमयवता सद्द साम्येन रती रसोद्योधश्चितिवृत्विटिप्पणीकाराः ।

इदं त्वचेपम् । अत्र सर्वेपां टीकाकाराणां मतानि प्रायो मिन्नानीलतोन्नियते यद्रपाचार्यंने किमपीदिनित्यतया विवक्षते । ज्ञयनोपाठमञ्च विना सर्वेपि दीकाकारा अठौकिकतामप्पेप्तपमफललेना मान्यते । नैवेदं फलं जीवकृतिसाध्यम्, परन्तु केवल-मागवदनुगहैकताध्यम् । मद्यानन्दात् समुब्रुलेद फलं मागवता वृतेषु विशेपकृषया दीयते । कीदतं तदानं तद्विश्चेतं नेव शक्यते, मागविष्कणीनातात् तस्य । एतत्कलं तु गोभयप्र-सदश्यत्वप्रमाल्यकोलक्टमच्या परमसंतुष्टेन मगवता विश्वेयतुम्बर्ख्यापनाय किषद् दीयते । कोदिमक्षाण्डादीनामित्वलनियामकः सन्नत्यत्र खेच्ल्या मक्तमनोत्यपुरणाय ममवान् तद्वस्यो भवति । अत्रिक्तं सम्तान् सम्वान् । सर्वश्चे मृत्वापि यद्योदायाः मक्तमनोत्पातुतारिण तद्वश्चः सन् स्वयं नृत्यति मगवान् । सर्वश्चे मृत्वापि यद्योदायाः सित्रिपी महासुग्यत् तिष्ठति । मक्तमन्यति स्वयं प्रस्ति । अत्विलं नित्रं स्वमायया सस्वसार्वाक्तं कप्यन्त दुर्वासतं प्रति मक्तव्यतां प्रकट्यति । अत्विलं नित्रं स्वमायया प्रस्थयत्विष्ठी भीगन्यानुचरणानां मत्त्यतिश्वयेन स्नेहातिश्येन वद्याः सन् स्वयं श्रीमप्यशेदपा

दाप्ता पद्धो भवति । ईंद्यं कियित्प्रकारकं सामर्घ्यं यत्र भक्त्यतिरायेन प्रेमातिरायेन कात पद्धा नवात । इस्त्र क्लाम्प्लनाएक तानस्य वत्र नतपातव्यन्त स्वातव्यन्त स्वातव्यन्त स्वात्वयन्त स्वात्वयन्त स्वात्वयन्त स्वात्वयः स्वात्वयः स्वात्वयः स्वात्वयः स्वात्वयः । श्रीमदोक्कल्वायानां श्रीमत्तुक्योत्तमान्ताम् स्वात्वयः । श्रीमदोक्कल्वायानां श्रीमत्तुक्योत्तमान्तामप्त्यमेत्राभिन्नात्वः । 'सोश्चते श्वीतरिषि भक्तस्य निष्परसमोगचतुरेण रसेश्यरेण स्वात्वतः स्व त्रपत्रका एक तात्र स्वर्कातं स्वाधीनं न भवति तावसर्यन्तं तस्य फलसमि न प्रकटी-प्राप्तं फलं यावसर्यन्तं स्वाधीनं न भवति तावसर्यन्तं तस्य फलसमि न प्रकटी-भवति । रसशास्त्रेपि रसाधित्रये पुंगावः प्रतिपाद्यते । अर्थोद्भगवेती गीणत्वं मक्तस्य प्राचान्यं यत्र भवति तनैवाठौकिकसामर्थ्यं प्रकटीमवति । खस्य स्वातस्यं पाठयन् भक्ताधीनी भृत्वा तम्मनोरयान् पूत्वन् सास्य निरुद्धधर्माश्रयालं महामाहात्यं प प्रकटीकृतेन् भगवान् श्रीकृष्ण एव परमफलरूपोऽलैकिकसामर्प्यस्ताः श्रीमदाचार्याणां हृद्रमधेपे नित्यं रमते स्म । पहित्पि श्रीमदाचार्याणां सन्नियी अधिकठीलाविश्विष्टो हृद्यश्चम । तत्त त्ता त्राह्मा आवश्यामाणाः सात्रमा आवराजाशस्याः भगवान् कृणो रममाणः प्रकटतया भक्तवस्यतां प्रदर्शयन् निरन्तां स्वरिवययो भवति । एतारशं भगवतः परम फठ बाध्यनसामोचर सत् शब्देः कथं प्रतिपादयितुं शक्यते । श्रद्धमवैकरेयस्यात् तस्य । अत एवाचार्यः तारश्चित्रहत्वप्रदर्शनाय 'अर्छोकिस्सामध्य'-अनुभवकरपरवात् तस्य । अत एवायायः ताध्यारगृह्दवभदशनाय अलानकतासस्य -मिनि परमिनगृहशब्दप्रयोगः कृत इति प्रतिभाति । अत्रापि सर्वेषां टीकाकाराणाम-निरोपस्त अनुक्तसिद्ध एव । सर्वेषां भिन्नापिकारवलात् भगवतः स्वत्तेष्ठव्याय स्वत्येष्ट दानं भगनान् करिष्यति तत्र ज्ञात् रम्यत् इति । श्रीपुरुषोत्तमचरणेस्तु अनिरोपप्रकारो-तिसुन्दरनया प्रतिपादितः, अतम्बद्धास्माभिरत्रानुषते । एतत्सर्य भगवतो नानाविष-प्रवेशहेतकत्वाद्भगदिच्छायाश्च ज्ञातुमशक्यत्वादुपपन्नमिति ।

अपात्र सहैव तैरिति सार्यकतिपाम्, अन्यत्र नेति । अघापि पूर्वेवद्विरोपस्तु सिद्ध एव । व्याख्नानस्य प्रकारद्वयम् । एक ज्ञाखीयम्, अपर भक्तिमार्गीयम् । श्रीहरिरावादयो मिक्तरप्रान्तस्य योगिकार्यक सायुज्यमङ्क्षीकृतिन्त । श्रीपुरुपोतमादयः शाखीयसरणी-मनुसर्ता कृद्धार्यक सायुज्यमङ्क्षीकृतिन्त । श्रीपुरुपोतमादयः शाखीयसरणी-मनुसर्ता कृद्धार्यक सायुज्यमङ्क्षित्र नेत तेषां प्रदेष, प्रस्तुत सम्मतिरापे वर्तते, यत तैरिष निवन्धे 'आदिमूर्तिं कृष्ण एव सेव्य-सायुज्यमप्ये'सात्र तथिव सायुज्यम्वद्ये गौनिकार्ये व्याख्यात । श्रीपुरुपोत्तमरीखा विचार्यमाणे इद सायुज्य पृष्टिमयोदाया फल भवति । श्रीहरिरायरीत्या विचारिते तु इदमपि फल मानस्य शुद्धपूर्वेवित भेद । अवेदमपि प्येयम्, शाखरीत्या जीवस्य प्राप्यफलस्य विचार्यमाणे सायुज्यम्ययेन्त बुद्धिरारोहिति, तदतीते बलेकिकसामध्ये तु न । अत्र एवाचार्या प्राय सर्वेत्र फल किस्पनन्त सायुज्यग्रच्द प्रसुष्ठन्ति । स्वस्मिन् वर्यं करारियला अन्यहविशेषण प्रयाचिर्याचित्रला यदा एक दात्र प्रसुरिन्छति, तदा मक्तस्य

तदसुमवीपि नैव स्वरूपेण, परन्तु भगवन्द्वत्ततस्वेवग्रहेतुक, प्रशुरेष तस्यासुमवात्मा तदैव भवित । तस्यामवस्याया यत्र सर्वोपि ज्यवहातो भगवदीय एव, आत्मत एव इद सवैग्र, तन हैताहैतयो प्रश्नो नैवोत्तिष्ठति । तथाणि भेदेनातुमव विना मिक्तस्यस्यातुमवो सम्मान्यतो न भगवतिति विचार्य श्रीमोक्तुरुनाथश्रीहरितयादिति हैतिविश्चिष्टतितपञ्च कचितुम्यत्व । वास्तव श्रीमदाचार्थश्रतिपादित शुद्धाहैतमेवास्विष्ठत तथा मते ववित । तथापि तत्पक्षमनुस्रस्य तै सासुज्यशम्दस्तयैव यौगिकार्ये व्याख्यात । अतो व कुनापि विरोप । अत ज्यगोपारुमहासु श्रीहरितायवत् सासुज्यश्य बौगिकार्यक्रमहाकुवैन्त-सासुज्यमेव परम फर्टमहीकिकसामर्थ्यादि गौण फर्टामित मन्यन्ते, तश्चैनस्साक मन्सायाति। विग्रयोगस्य एरमफरुरुल सन्वोगस्य मन्यपमुकल्य व न्युविद्यन्त्रपणे ग्रीक तदिप

परमाग्रहेण खण्डवनित । परन्तु तत्रापि रिष्टिभेदत एव विचारवैभन्य भासते । श्रीहरि-रामादय विश्वयोगमेव परमफललोन मन्यन्ते, सवीगादयसोपा मते व्यभिचारिभावा , विश्वयोगस्तु क्षाविमात्र । श्रीनव्यश्चरणा सवीग एरमफललोन मन्यन्ते, तत्र सयीग-स्थाविमान, विश्वयोगादय व्यभिचारिभावा । श्राचार्यास्तु 'श्रान्तर तु महाफल'गित्यन विश्वयोगस्य महाफलप्त दर्शवन्ति । अत्र निरोधस्तु नैवाणुरिष । श्राचार्यणा विश्वयोगस्यान्त्रश्चात् श्रीमव्यश्चरणाना स्वोगस्त्रान्त्रश्वरूपण प्रशु फलरुरोण उपग-द्वारा प्रकरीभन्त् स्वीपाना मनोरथान् पूर्विष्यन् विना सुधा वर्षविष्यति कथ वैति न ज्ञातु प्रचयते । अत्र सर्वमत्र प्रतिकृतनत्वात्ता रमणीयमेव । किन्न, रसरुप श्ररोय

द्वारा प्रकृतिभवन् स्वीपाना मनोरायान् पूर्विष्यन् निता सुधा वर्षेविष्यति काम वेति न ज्ञातु अपयते । अत सर्वमन्त प्रतिक्षणनूतनत्वात् सर्गीयमेव । क्रिय, रसरूप प्रसुरेव परम परण्य । रसस्योमयदरुर्विशिष्टलात् सर्योगरूरोण निर्मागरूरोण वा फरुलत तस्य वैव व्यभित्रस्ति । याम निष्ठा निष्योगे मचित स त प्रधानीकृत्व सर्योग मण्यापरुरुत्वेन मन्यते, यसा श्रीहरिरापाद्य । यस्य निष्ठा सर्योगे मचित स त प्रधानीकृत्व निषयोग मध्यमफललेन मन्यते, यथा जयगोपालाइय । श्रीमदाचार्यास्त्मगदलविशिष्टमिष प्रशुस्तरूप परमारूरूप मन्याना निषयोगल क्राचित्रापान्य दर्शयन्ति, क्राचित्रयोगला । द्ययस परमारूरूले तु नैव सन्देह , तथापि याद्य मगवता दान तादबी रुचिरतयाते । जतो भगवतो स्वरूपल्यात् तस्य च भावनिमानादुमावै पुष्टत्यात्, स्वपूर्णश्राक्रव्यक्तपायै-बान विविधमत्तप्रदर्शन भगवता स्ववृतमगन्दीयद्वारा कृतमिति प्रतिमातीति सर्व समक्षसम् ।

सेवौपयिकदेहो चेकुण्ठादिषु, सेवाया क्रियमाणायामेवानुग्रहविशेषाभाषात् प्राप्ता प्राप्ता प्राप्ता विकास वि समीपे योग सम्बन्ध तद्वत्यक्ष्यादिश्वरीरप्राविरितिश्रीहरिवन्याणा । देहेन्द्रिया सुद्दीन पुरुष्क्षपशुपशिवृष्ट्रावाकृति सस्यानिवर्षेय इति श्रीपुरुष्पोत्तम्परणा । व्यापिसुद्दीन पुरुष्क्षपशुपशिवृष्ट्रावाकृति सस्यानिवर्षेय इति श्रीपुरुष्पोत्तम्परणा । व्यापिसुरुषे वैकुण्डादी पार्षदृदिदस्याविरिति लाद्यस्य । 'गोकुल वनन्वैकुण्डामितिकृण्णोतिपद्दुके श्रीपुर्वप्राव स्वाप्ति स्वाप्ति व्यापिसुकुण्डाम्तर्गत सुद्धान्त स्वाप्ति स्वाप्ति व्याप्ति स्वाप्ति स् समीपे योग सम्बन्ध तद्वत्पक्ष्याव्शिरीरत्राप्तिरितिश्रीहरिथनचरणा । देहेन्द्रिया उद्वेग — सेवाया कियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरितिश्रीकल्याणराया । मनस

उद्गग — सवाया कियमाणायामन्यत्र गमनण्डादारात्रशाकत्याणताया । मनतर सेवाया कियमाणायामुत्कृष्टो बेग, सबंधा तत्राखिरता बाहिगुंख्यमितिश्रीहरिधनचरणा । मनसोन्यपतितिश्रीत्रध्या । उर्वर्षय चाकृत या, सेवाया कियमाणाया द्वृष्टादिन्यो मनसो भय पायादिना बुद्धेशाज्यस्यमितिद्विप्रकारकपुद्धेग श्रीषुरुगोत्तमा आहु । भगव संस्थाक्षमये चित्तकेशाप्रदक्षाज्यस्यविशेष इतिछाङ्क्षमञ्जा । अन्ये तु विशेष न कथनाष्टु । अयमुद्धेग् सेताया प्रतिकन्यरूपत्यात् त्याव्य । आचार्यो प्रथमगुद्धेगादित्रय सक्षाधन नन्त्रका राजाना त्रावनन्यरूपत्वात् स्वाज्य । आशायां प्रथमगुद्वेगादित्रय ससांघन स्वाज्यत्वेनोक्स्याप्रे तस्याज्यत्वात्वाज्यत्वविभाग च कृत्वा पथाद्वयो साधारणप्रतिषण्य-हीक्तिभोगयो साज्यत्व निरूपितवन्तो न त्र्हेगसापि, अत उद्वेगस कथिद्विज्ञ एव प्रकारिभिमत इति निचार्य श्रीपुरुपोत्तमान्त्रस्या अनुक्ते कारण दर्शयन्त उद्वेगसाग्रुकाग्रेन अस्याज्यत्वमपि स्वयति ।

कल्याणरायाः श्रीहरिरायाथ । वेदनिन्दा म्लेच्छ्यलिष्ठयहिर्धयजनितोपद्रवश्चेतिश्रीगोपेशाः। कायस्थान्यपरतेतिश्रीवछमाः । तस्त्रतिकूलो निग्रह इतिश्रीपुरुपोत्तमाः । सेवायां रुची सलामपि तत्समये ठौकिकवैदिककायिकादिकायांसक्तिक्त इतिश्रीप्रक्पोत्तमास्तदनुसारि-णव । प्रतिवन्धकं तृदासीनं दुःखसुखे प्रयच्छतीतिलाल्भद्दाः । अयं प्रतिवन्धो द्विधः । साधारणो भगवत्क्रतश्च । साधारणो खुद्ध्या त्याज्यः । भगवत्कृतस्तु न । भगवत्कृत-प्रतिवन्धे तत्त्वनिर्धारविवेको साधनरूपौ, तेन फलं शोकाभावः, न सुक्तिः । विशेषस्त स्पष्टः, टीकासु दर्शितत्वादत्रानुपयोगित्वाद् विस्तरभयाच नानृद्यते । तत्त्वनिर्धाररूप आसुरत्वनिश्वयः, भगवान् फलं न दास्ततीति विवेकश्व स्पष्टतया टीकाकारेरनदितौ ।

प्रतिबन्धः—सेवासमये ठाँकिकवैदिककार्यान्तरासक्तिरन्यकृतान्तरायादिश्रेतिश्री-

मोगः - लौकिकालौकिकमेदेन द्विविधः । लौकिकस्त्याज्यः । लौककमोगस्त ग्रह-लागं विना न सिध्यतीलातो 'भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा गृहपरित्याग' इत्याचार्य-रुक्तम् । अलौकिकमोगस्तु प्राद्धाः । भगवित्तवेदितानां भोगोऽलौकिकभोगः । अलौकिक-सामर्थ्यमिति प्रायः सर्वे वदन्ति, श्रीवलुभास्तु प्रथमफठं सेवोपयोगिदेह इति वदन्ति ।

भगवत्स्मरणसहितकृतभोगस्तु नैव वाधकः । एवं सेवायाः फुछं घाषकं चोक्तवा आचार्याः स्त्रोक्तेः सर्वदा भावनगुप-

दिशन्ति । यद्यपीयं भावना न खकृतिसाध्या तथापि कर्तव्येति तथेव संवेरनूखते । गुणक्षोभेषि तद्भावनभेव कर्तव्यम्, अन्यत् सर्वं मनोभ्रमः । गुणक्षोभग्रब्दस्त टीका-कारीर्द्धिंश सामान्यतो व्याख्यातः । केचिदश्रपुरुकादिक्षोभ इति वदन्ति, अन्ये तु निर्माण निर्माण निर्माण क्षित्र । तार्वपुष्ठिप्रभावनाम् । विर्माण क्ष्मिण स्थान । स्थान प्रमाण स्थान । स्थान प भिनतमिति तु नैव सन्देशः । तदीयेरिष तदेव कर्तत्व्यम्, फळाविञ्चाय, वतीसुना जीवानां पुष्टिमर्यादायामेवादाकारः । यथादुः श्रीहरिधनचरणाः 'साध्यतं तु पुष्टिमर्या-दायामेवासुनिकानागद्वीकाराद्वजनसिद्धिविञ्चसद्भावेन तावसर्यन्तं प्रोपितभर्तृकाया इव फलप्रतिवन्धमावन सर्वदा कार्य'मिति । अत्राचार्येक्कं 'अवश्येयं सदा मान्या सर्य-मन्यन्मनोध्रमः' इति वाक्यं पुष्टिमार्गीयस्याधुनिकस्य कीट्यं कर्तव्यमिति स्पष्टतया ज्ञाप-यति । सर्वप्रमाणातीतो वाष्प्रनसागोचरः सर्वतद्यस्तत्वो भगवान् केनचित्साधनेन प्राप्यते इति तु नैव वक्त शक्यम् । अत एव भगवद्यापकत्वेन किञ्चित्साधनं भगवद्रतिरिक्तं पुष्टिमार्गे वतेते इत्यपि तु वक्तु नेव अन्यम् । सान्त्रते वेदमागेक्ष त्राय उत्तरप्रत्वात् सोपि भक्ति मार्गस्य द्रष्टिमागेक्षाइत्येनार्वेव अविश्वति । अतः प्रष्टिक्षितो मगवान् मयोदाक्षितसाय-नैर्नेव प्राष्टुं शस्यते, अत एवोभयथा पुष्टिमार्गस्य निःमाधनत्वं स्फुट प्रतीयते । तथापीदं निचारणीयम् । श्रीहरिरायशीपुरुयोत्तमादिनिरपुनानवतारद्वा त्रचलतीनि प्रीपायते, मात्रत जीनानां पुष्टिमार्गीयाणामहीकारोपि पुष्टिमर्यादायामेव भवतीलपि तरेयोन्यते । तेन यद्यपि जीनेभेगवत्प्रत्णं विना किमिष कर्तु स्ववेठन नेव शक्यते, तथापि भगवस्तेराण्या भगवस्तेठन यन्छन्यं भवति तदवस्यं कर्तव्यम्, स्विनवीहाय प्रोपित-भर्तकावत् । यद्यपि एतर्रक्रछरूप भावन भगनस्तर्णक्षमेव तथापि एतदेव भगनच्छरण्मावनं कर्तव्यं न तु तृष्णी स्रेयम् । पुष्टिमाभेग्य भगनद्रप्तनाद्रायवो निरुद्धभाभियवस्त्रात् स्साणि तथात्वादस्मिन् मार्गे भासमानो निरोशोषि निर्मेशाभास हवारुकाररूप एव । साधन-फर्डस्पो भगवाने । तथाहुः श्रीमत्यस्यस्या निर्मेश्यप्ते भक्तिमार्गे तु भगवान् स्त एव यदा भक्तेषु सर्वं सम्पादमि स्थायनेन, तदा भक्तः स्वाहिकार सर्वास्ताना द्वाला स्तुत्या-दिसु स्वाधिकारं जानित ततः स्त्रीति । अथना सर्नास्त्रा स्वानिकारह्यानेनान्तरानन्दे पूर्णं यद्विरिष सर्वेटिवर्षेषु प्राक्रयसमये वाचि स निर्मेण्यन् स्तृतिरूपेषु प्राक्रयसमये वाचि स निर्मेण्यन् स्तृतिरूपेषु प्राक्रयसमये वाचि स निर्मेण्यन् स्तृतिस्ते। वाचि न भगवस्त्राप्ति तो तथा स्वरूपये।यतासम्पादकस्यात् । विशेषस्तु सरुसस्योग्यतासम्याद्यसम्पादकस्यात् । विशेषस्तु सरुसस्योग्यतासम्याद्यसम्याद्यस्य प्रतित्वेवर्षेषु प्राकृत्वाद्यस्य प्रतिविद्यस्य सरुसि ।

### ॥ श्रीकृष्णार्पणमस्तु ॥

मार्गशीर्पनुष्णनवमा, श्रीमत्त्रभुवरणप्राम्न्योत्तव मृह्यम्द्र तेतीवाता । पेथेलाल सांक्लीया ।

३८ तमे पृष्ठे प्रकाशितसेवाफलविवृतित्याख्यामान्ते अधोलिखितों-शोऽधिक उपलभ्यते श्रीमन्मयुराधीशप्रन्यागारे (२१०/३) कमाकित सन्दर्भसुख्याम् —

"भगवदिच्छाभावनमात तु श्रीगोपीजनवल्तभो अस्मरप्रम् पुष्टावगीइतारमना स्वयमेवीद्रेगादिक निवार्य यथाधिकारमनद्वन्त्याक्तफल दान्यति इति मिद्धम ।

> श्रीवल्लभप्रभोर्नामोच्चारणात्प्राप्तवृद्धिना । विचारिता मयाप्येषा पूर्वटीवानुसारत ।।

इति श्रीगोस्वामिमयुरानाथात्मजद्वारिकेशन इत. रोवाफनविवृतिप्रवास. समाप्त ।। श्रीगोपीजनवरुत्रभाषेणम् ॥

> मिति कार्तिक मुदि ४ सवत्सर १९३५। पुस्तन मथुरादास नो लिखन कियो हरिदास। मन्दिर श्रीमथुरेश ना दडोतिसिला पास।।

### ॥ सेवाफलं सविवरणम् ॥

यागुशी सेबना प्रोक्ता तसिसदी फलमुन्यते। अलोकिकस्य राने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरयः।।१॥ फर्तं वा ह्यधिकारो वा न कालीत्र नियामकः।

सेवाना फलब्रयम् अलौकिकसामध्यं सायुज्य सेवोपयोगिदेही वैकुण्ठादिपु.

उद्देश: प्रतिबन्धो वा भोगो वा स्यात् बाधकम् ॥२॥ अकर्तव्यं प्रमवतः सर्वेषा चेद् गतिर्नेहि ॥ यषा वा तत्त्वनिर्घारी विवेकः साधनं मतम् ॥३॥ बाधकानां परिस्थामो भोगेप्येकं तथा परम् ॥ निष्णत्यहं महान् भोगः प्रपमे विवते सद्या ॥४॥

ननु साधारणो भोग कयं त्यक्तव्य इत्याकाक्षायामाह-सविष्नोत्यो भातकः स्याद बलादेशो सदा मतौ ।

'सर्विष्णो अल्पो पातकः स्याद्' इति सविष्णत्वाद् अल्पत्वाद् भोगस्त्याज्यः 'प्तो'प्रतिबन्धकोः

९ 'सेबोपयिवदेह' इत्यपि चाठ

द्वितीये सर्वेषा चिन्ता स्याग्या ससारनिरधयात् ।१५१। द्वितीयो भगवल्क्त्रप्रतिवन्म आसस्यित्यमाचे निन्तामावार्थमात् द्वितीयो इति नत्याये शतुना नास्ति आद्यकनामाये भगवतो दातत्व नास्ति तदा सेवा नागिद्येक्को इत्यक्त मवति

तृतीये बाधक गृहमः।

भोगामावस्तर्वेव सिरुपति यदा गृह्परित्याग अवस्येय सदा भाष्या सर्वमन्यनमानोभ्रम ॥६॥ तदीयरपि तत भाषे पुष्टी नेव विकस्ययेत । गृणकोभेपि दृष्टभ्यमेतदवेति में मति ॥७॥ कृत्विटरज्ञ वा भाषिदुत्ययेत सर्व भ्रम ।

।। इति श्रीमद्वल्लभाचायचरणप्रकटित सविवरण सवाफल।।

। समाप्तम् ॥



## ॥ सुबोधिन्येकवाक्यतया सेवाफलस्वरूपनिर्णयः ॥

#### सबोधिन्यां सेवनास्वरूपमः

एकगनस पुरुपस्य सर्वेन्द्रियाणा सत्त्वमृतौ भगवति या स्वाभाविकी वृत्ति सा भक्ति इति. ये देव्या सपदि जाता तेषामपि देवरुपाणि (इन्द्रियाणि) मवन्ति आमूराव्यपि भवन्ति एकस्मिन्नेव गोलके उभयमपि तिष्ठति सावि पूर्नानिपद्धे नौकिकै च रज्यन्ते तानि बलाद विहिते पवर्तमानान्यपि न परितुष्टानि मवन्ति इत्यासुराणि तत्र भक्ति देवेरेय भवति नासूरे किञ्च तान्यपि कर्मयोगनानादिवहरूपे वैदिके कर्मणि प्रवर्तमानानि पूर्ववासनयाऽध्यासात् भवन्ति तेपामपि यदि फलावस्था भवति तदा सस्व एव शुद्धसत्वरूपे भगवत्स्वरूपे प्रवर्तमानानि स्वभावतो भवन्ति स्तु गुणातीते भगवति स्वाभाविकी वृत्ति रिति भगवच्छास्त्रम, "मिन्छ निर्गुण स्मतम" इत्यादिवाक्ये सर्वा भगवत सामग्री निर्मणा मनोपि द्विविध देवा-सरविभदन ततामर सकल्पविकल्पात्मक नानाभावापन्न मननारमकमेव "मनमा तु द्वितियेन न भाग्यमेव तथायति इन्द्रियाणा पूर्वोत्ता विन न स्यातु. अत एग-स्वभावापन्न मनो यस्य तस्येव भवित . अन्यपा तु यथाकथाञ्चल कियमाणा भगवित खण्डशो वतिरक्षयत्यात् बहुभिर्णनमभि पुष्टि गता अन्तिमजन्मनि भक्तिरूपा वृत्ति जनिधप्यति इति न काप्यनुपपति वृत्ति तन्निष्ठता नत् ग्रहणमात्रम् फलस्पै जन्मनि सा अनिमित्ता भवति स्वतन्ता, भगविमिमित्ता वा, भगवत सवागात फलानि निमित्तानि, या अनिमित्ता सा भन्ति भवतीत्यत्तरेण सम्बन्ध , किञ्च सा चेद् भागवती भवति, साक्षाद भगवन्त विषयीकरोति भगवदभाव वा पङ्गुणरूपता-मापद्यतः मुक्तेस्सायुज्यादिष इय भक्ति गरिष्ठा (सूची. ३।२५।३२-३३)

#### सुबोधिन्याम अलौकिकसामध्येस्बरूपमः

सादृष्यमतानां शानिनामित्राधिमहत्यमाह प्रकारद्वयेन, तत्र प्रयममाह विधिनैका-रमतामित्यादिमि., जीवता साधनासत्या पत्तत्वा परा सायुज्य च सृतीय स्यादतो नोरत्रान्तिप्रापण तत्र प्रयम भक्तानां साधनासत्याचाह-

> नंकात्मता से स्पृह्यन्ति केचित् मह्यवसेषाभिरता मदीहा । यत्योग्यतो भागवता प्रसम्बद्ध समाजयन्ते सम पौरवाणि ॥

इय फलस्या मिन्तक्रीतय्या, ते भन्ता यावज्जीवन्ति व तावज्जनस्यां मिन्त मुबंन्तीस्यमं, फलस्यता तदैव मवित यदा भनगाइयोऽमिध्यक्तो मवती तस्या अमि-स्थावते निदर्भनं नगवत एकात्मता सायुग्यस्य फल न स्मुह्यन्ति प्रार्थना दु दूरे ते मन्तेयु विरत्मा प्रसम्पानिकप्पत्ते केचिदिति दुनंमा तेषा कायवादमानोवृत्ति स्वमावत एव मगवित मवतीस्याह मत्यादियादिया मन पादवेवायामेव अभिरति-मंनोवृत्तियाम्, सर्वतो गरवा पायवकार्यं कर्तव्यमिति पद्म्या सेवेत्यर्यं अन्यत् सुम्य गमनानन्तरसाहयम्, इय मनोवृत्तिनिक्षिता, काविकीमाह मदीहा इति, मस्यम्याव्ययेव इहा बेच्टा येवाम्, तेवा वाचिनकीमाह अन्योग्यत इति ....

तेषा फलावस्थामाह-

पश्यन्ति ते से इविदायतस्य प्रसम्बद्धारणशोधनानि । इत्याणि दिव्यनि वरप्रवानि साक बाब स्पृहणीयां वदन्ति ॥

ते से स्पारंग पश्यन्ति निरुत्तर भगवत्वाझारकारो भवति, यथा मिर्तस्यह् ीडिन्ति 
प्रयमत पश्यन्ति भगवतो स्थानि वर्णयति हिन्तराण्यवसानि कर्णामरमानि येगाम् 
प्रयमत पश्यन्ति भगवतो स्थानि वर्णयति हिन्तराण्यवसानि कर्णामरमानि योगम् 
अनववृत्यावनाडी भगवत्साझारकारो भवतीत्पृत्वन्तु-प्रवस्तानि वर्त्वाणि अरुणानि सोन्नअतानिवृत्यानि स्थानिति एत्रमोषासकानायेक रूप वर्षायित् साक्षारक्रत भवति 
तिरात दुव्यूनि, तानित्व दिल्यानि तीनिकन्दुस्थान गृहीतानि, अत्तिनिकमाव वा प्रकटस्वित, ताम्परतिव कर्ण्यानिति तथा सित नाविव्यक्तित तेयामन्यदीवश्यानुस्थमं 
निवद्यानानरमान् वरुप्यानीति न स्थान्त म अर्चत् प्रवस्ते । स्थानस्थनित स्वस्ति स्वस्ति ।
विवश्चयमान्त् सात्र वार्षानिति, अनिक्ता एवैत एतिसमेव लोक भगवता सह स्पृहणीया 
वेत्रसायमान्त सात्र वार्षानिते, अनिक्ता एवैत एतिसमेव लोक भगवता सह स्पृहणीया 
वार्षाच्यानित , यथा मिर्तसाह स्थानाम नियन्ते (सुब्री ३।२५।३४-३५५)

### सुबोधिन्या सायुज्यस्वरूपम्ः

त्तरोग सायामा-

तैर्दर्शनीया न्यवेष्ट्यार – विलासहासोक्षत बामसूच्ते । हृतारमनो हृतप्राणीरव मन्दितः अनिव्यत्तो गतिसम्बर्धे प्रयुक्ते ॥ ते पूर्वोन्तरूपं अनुभवसमय एव आनन्दजनकं दर्मनीया अवसवा येवाम् इतरो विलास , हासप्वंकभोशित नाम मनोहर कुल नावच च येवाम्, ते हृतान्त रूपालां विलास , हासप्वंकभोशित नाम मनोहर कुल नावच च येवाम्, ते हृतान्त रूपालां वर्णोद्धरीक्त्रयाणा च सा पूर्वोक्ता भवित , तामिनच्छतो-प्यत्वी गर्ति सायुग्य प्राप्वंति भवनस्य चतुर्विधपुरुपार्यसिद्धपर्यं चतुर्य्यस्य च साध्यते तत्न, दर्मनीया अवसवा वाम्पूपा , उदारो विलास अवंजनक , हासपूर्वकमीशित धर्मजनक्त् , वाम्पूसानि मोशजनकानीन कामो हि विषयमौन्दर्योग अन्तत्वात्तरस्य च सिर्ध्यति आवी दर्मोभीति विशेषण बहिर्पारिकक्सीन्वर्योग्य विलासो हि अर्थस्य नानाप्रकारक्त्वाय, उदारत्व तत्व सर्वांकारकत्वाय, भगवतो हि लीला सर्वेया सर्वेपुरुपार्यापितिक्ति प्राप्तान्य प्राप्तान निरुप्त सर्वेप सर्वेपुरुपार्यापितिक्ति प्राप्तान काम्प्यान निरन्तर प्राप्तां निरिक्षित हासपूर्वः काम पर्यानन्तम्य सूच्त हितकारी अविद्यानाशकम् वाम परमानन्त्वस्यक्रिति सूच्या हि गतिरुक्ष्यानन्वस्वस्य स्थाणि च अनन्तानन्त्वस्यानि, अर्थानिच्छा,

अतारवान्त करणेद्वियाणा च तैराकर्तण सर्वेद्वियमुखक्रपतात् स भगवान् स्वृति गण्छम् तानिष त्यति, ते तु इन्द्रियाणि मनश्च नयन्ति, भनिकस्तु फलावसमार्विनी कालादिनामप्यगम्यम् अतिसूक्षमेद भगवदात्मक फल प्रमण्डति (बुबो. ३।२५।३६)

# मुनोधिन्यां वैकृष्ठादिषु सेवोषयोगिदेहस्वरूपम् :

एव सायुज्यरूप फलमुक्त्वा सानोत्त्यादिरूप फलमाह-अयो विमुत्ति मन मायाविनस्ता-मैत्रवर्षमध्योगमनुप्रविद्याम् । धिय मागवती वाऽस्मृह्यमिन महा परस्य ते मेऽश्मृवते न लोके ॥

अयो इति. सा चद् भिवतमेध्यमा भवत्, ततोय मिन्नप्रकम . अयो भग मामामिनो विभित्त गुत्रमनादिक्या स्वार्गिद्धक्या न, तत स्रोग्यमस्तीति माणादिक स्त्युक्तम्, सबस्यापि विणयस्य भगवदीयाना भगवद्योगत्वाय पट्टी तामित्यवी-विक्री सर्वेत्रोक्तिका वा एवयमणिनादि, अट्यागित सर्वेति सर्वेद्वर्वप्राचि . भगवद्ममनमृत् भगवन्तममृ प्रविद्ध विषय स्वविद्य सम्पत्ति मोश्यपंताम्, भगवती च पानवद्गतम्पत्ति च स्त्यत्त्वर, सर्वयेव वा अ स्पृह्यत्ति, महा मोक्षतम्पतिर्मि स्थापंत्रमा भित्त पनामयय प्रपच्छति इति, पर्ययत तथा भोगो न रोवत तरा वैद्युष्ट एव सम्प्रो भोग प्रयस्कतीत्वाह परस्य मे तेष्रमृतते नू तोव इति, परस्य वासारास्य स्त्रमे भोग प्रयस्कतीत्वाह परस्य मे तेष्रमृतते नू तोव इति, परस्य वासारास्य, सोवे व्यापिवेकुठे, सर्वेत्रययीदिकममृत्वते (सुवो वास्याप्रवेकुठे, सर्वेत्रययादिकममृत्वते (सुवो वास्याप्रवेक्ष्य

# सुबोधिन्यां फलाधिकारयोः कालानियम्यत्वरूपम् ः

ननु सोवाना कालसयस्य विद्यमानत्वात् 'क्षीणे पुण्ये मत्यंलोक विर्यान्त' इति स्वस्यानत्यागात् वि वैकृष्ठलोके विषयानुभावेन इत्याशक्याह-

न कहिचिन्मत्परा शान्तरूपे नक्यन्ति नो मेर्जनिमियो लेखि हेति । येपामह प्रिय आत्मा मुतश्च सखा गृह सहदो देवनिष्टम ॥

शान्त रूप यस्पेति सर्वदोपिवर्षाजते वैकुष्ठे वा अहमेव परो ग्रेपा ते न नस्यन्ति, क्षीणपुण्या नश्यन्ति पतन्ति वा न वा हेति वालचक तान् भसयिति तत हेतु ्रकालस्य यत विषयस्तत प्रवर्तते. तस्याप्टो विषया ⊸िवषया , देह , पुता , मित्राणि, गुरव, सम्बन्धिन, इष्टदेवता कामक्वेति तस्मिन् लोके नेते सन्ति किन्स्वेतेषा वार्षमहमेव गरोमि अतएव तेपामहमेबाप्टविष्ठ नहि कालो मा विषयी करोति तेषा मदस्य कोपि नास्ति दहादि प्रियो हि विषयो घवति, वेकुण्ठस्तु मन्नूप इति तन्नाहमेव विषय सारूप्यस्य च प्राप्तत्वात् देहोप्पहमेव. देहेन विषयेषु मुज्यमानेषु प्रकृति सूचत इति सुता भवन्ति, तत्र विषयमोगेनापि अहमेव भवामि, पुत्रस्तेहस्तवस्य मय्यव क्रियत तत्र बाह्योपि सच्चा अहमेव, त्ततस्यानां पुरुपाणा मद्रूपत्वात एत वस्वार एहिका पारलौकिकाश्यरवार गुरुरपरेच्टा वेकुक्ट त्वहमेब, गुरोरुपरेशानन्तर ये तम्र हिताप यतन्ते ते वान्धवा मृहुद , मुहुत्कार्य तु तत्रत्येरेच त्रियत इति दैव देवता, पूज्य , फलदाने स प्रयोजक . फन च इस्टम् अत तेषा नाशाभाव उचित एव

### सूबोधिन्या फलनिष्कर्षः

एव भदल्लय निरूपित सायुज्य वैकुण्ठः जीवन्मुक्तित्रचित (सुबो. ३।२५।३९-४०)

।। इति श्रीमद्बल्लभाचार्यचरण-विर्राज्ञत - मुत्रोधिन्यकवाक्यतमा सेवाफल-स्बरूप-निर्णय ॥

### श्रीहरणाय नमः। श्रीगोपीजनयछभाय नमः । श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# सेवाफलम्।

# श्रीकल्याणरायविरचितसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम् ।

श्रीमदाचार्यमार्गेण सेव्यमानोस्मदीश्वरः । निवारयतु नैस्तापान् सुलसन्दोहसिद्धये ॥ १ ॥

श्रीमद्रत्वमाचार्यमार्गोक्तप्रकारेण सेव्यमानो गगवानितोधिक किथित् अनुब्रह्मा नाजानापालकार्य राज्यामा वृत्यासम्बर्धाः समाप्रात्य प्रत्यासम्बर्धाः सेवासिद्धी फुठं निरूपयन्ति यादशी सेवनेति ।

घादशी सेयना शोक्ता तत्सिद्धी फलमुच्यते ।

मितनार्गे सेवा मया यादशी प्रकर्गेणोक्ता 'चेतलास्त्रवणं सेवे'ति तस्तिद्धो सत्ता यत् फलं भवति तदुच्यते ।

अस ग्रन्यस गृडार्थत्वाद्वियरणमपि श्रीमदाचार्याः कृतवन्तः ।

सेव्यमानो भगवान् प्रसादातुसारेणोत्तममध्यमसाधारणप्रकारेण फलं प्रयच्छतीति त्रैविष्याद्विवरणे सेवायां फलन्नयमित्युक्तम् ।

तत्रोत्तमं फलमाहुः अलौकिकसामर्थिनिति । भगवता सह गानादी सामध्यी, गुल्यानामित । मध्यमं फलमाहुः सायुज्यमिति । सह मुनक्रमित समुक् समुजो भावः सायुज्यं सहमायः, गोगानामित्र । साथारणं फलमाहुः संयोपयोगी देही बैकुण्ठा-दिचिवति । आदिपदौद्ध्लोके उद्धवादीनामिव ।

सेवासिद्धी मह्यां यदि भगवानलीकिकं देहादिकं सम्पादयति तदा फलविपयको

मनोरमोन्योपि सिप्यतीलाहुः अलोकिकस्येति ।

अलीकिकस्य दाने हि चायाः सिष्येन्मनोरथः ॥ १॥

अलीकिकस योग्यस शरीरादेर्दीने सति अधिकारसम्पत्ती सला पर्वोक्तं फलं प्राप्तीतस्यः । हीति द्युत्तश्रायम्बः । एतत् फलं साधनानां साधनासाध्यस्तात् । चीप्यर्थे । भ मध्यपानिति वाटः। २ सेवामलिदालिति याटः। ३ मूलोरेषु गवादीनामिवेति वाटः।

चाल्प इतिपाठे साधारणहीनमध्यमयोः कथियत्तिसद्धाविप मगवदानं विनोत्तमं फुछं न मिष्यतीत्यर्थः ॥ १ ॥

कालकर्मवशादंदं कदाचिद्रवेदिलाशंक्याहुः फलं वेति ।

फलं वा श्वधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

मजनानन्दरुक्षणफले तद्धिकारयोः कालो नियामको दाता प्रतिबन्धको वा न मबनीलर्थः ।

सेवासिद्धौ व्यवस्थया फलमुक्त्वा सेवासाधनदशायां बाधकान्याहुः उद्वेग इति ।

उद्देगः प्रतिवन्घो वा भोगो वा स्यात्तु बाधकम् ॥ २॥

सेवायां क्रियमाणायामन्यत्र गमनेच्छादिरुद्धेगः । सेवासगये टौकिकवैदिककार्याः न्तरासक्तिः अन्यकृतान्तरायादिश्च प्रतियन्धः । भोगो विषयाणाम् ।

एते त्रयः प्रत्येकं वाधकाः । तेनैतेषां स्तरभनपरित्यामः कर्तव्यः । भोगो दिवियः । लोकिकोऽलीकिकश्च । लीकिको लेकिसदः । यया लोकाः स्वार्य- प्रवादानान् पर्वापं कुर्वन्ति स लौकिको दुद्ध्या त्याच्यः । एतेत श्रुतिस्कृतिशुराणादिसिद्धो भोगो व्यावतितः । अलीकिको नम्बद्धः क्ष्मयीपदिवि । सुतिस्प्रतिशुराणादिसिद्धो भोगो व्यावतितः । अलीकिको नम्बद्धः क्ष्मयीपदिवि । सु सु सारापराम्यमोत्तमकेषु प्रथमके प्रविवति, यया सेवीपयोगिदेहं दला सेवां कारियला प्रसादलेन दत्तानां गोगं कारयित भगवान् स अलीकिकभोगो न व्याच्यः । प्रतिवन्यपि द्विवधः । साधारणा भगवत्कृतस्थ । तत्र साधारणः पूर्वमुक्तः । सु बुद्धा व्याच्यः । यस यसाधनस्य च प्रतीकारो न सम्भवति स भगवत्कृतः ।' स वदा भवति तद्य भगवान् फर्ट न दासतीति ज्ञात्व्यः ॥ २ ॥

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्ने हि । यथा चा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥

अकर्तन्य भगवतः। अस क्षेत्रक्ष विवर्ण भगवत्कृतस्त्रेदिसारम्य विवेक इस्रत्य । तद्दान्यस्वापि च्यर्थेति । महादेवनारदादीनां मक्तिदानुत्वश्रवणानमहादेवा-दिसेवया सेवातरफलिहिर्क्षमिण्यतीस्त्राया कृता महादेवादिसेवापि च्यर्था, नेतरफलमा-पेक्त्य्येः। नादेति । तदा अगस्त्रः आसुरावेशवान् आसुराववान् वार्यं जित्व इति निर्धारो निश्चय इस्यर्थः। जीवसासुरत्वे सेवायां प्रवृत्त्यपुरपत्तः। तदा कर्थं ममेव भवतीति होकामावाय भगवानीश्रयः स्वेच्छ्या सर्वं ददाति मम प्रायेण सुक्तिमेव दास्यतीति ज्ञात्वा ज्ञानमार्गेण श्रवणमननमिरिष्यासनाति कुर्वता स्थयमित्यर्थः। यथा तत्त्रनिर्धारे गवति तथायं विवेको वा साथने इस्यरंः। अत्रायं भावः। दुःसंगादः महिर्द्यस्य कार्याप्यं प्रतिवन्यं करोति तदा अन्यसंत्या स्वते वा सर्वं फल न भवतीत्यर्थः॥ ३॥

नतु साधारणो लौकिको भोगः किमर्यं त्याज्यः, भोगेनैय सेवा कर्तव्येत्याशंक्याहुः सुविघोल्पो घातक इति ।

सविघोल्पो घातकः स्याद् यलादेतौ सदा मतौ । द्वितीये सर्वेषा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चपात् ॥ ४ ॥ षाघकानां परित्यागो भोगेष्पेकं तथा परम् । निःप्रत्यृहं महान् भोगः प्रथमे विशते सदा ॥ ५॥

संविप्तत्वात् सर्वेया न सिथ्यति । जायमानोत्पत्पसुखजनको भवति, भावघातकोपि मवति, अतस्याज्यः । नतु सावधानतया स्थितेने भोगप्रतिवन्यकयोर्गायकलिस्तत आहुः सावधानेपि मोगप्रतिवन्मी वस्तुसामर्यादेव प्रतिवन्यकी सम्मतावित्सर्यः । व्यु ...... व्युक्ताता । वर्ष्याता । वर्ष्याता वर्षाता । वर्षाता नानमन्तामावाकाल एन वाजनावा । वावजाना वाराव्याना क्वाच्या सामान्यका परंगुक्तप्रमेकं मोर्ग निद्वाय तथा परिलागः कर्तव्य इस्तर्थः। यतो तिम्प्युहं यथा स्वात्या महान् भोगः प्रथमे प्रविद्वति । पूर्वे व्यास्थानमतत्। ज्ञानस्थितीति । ज्ञानमार्गेण स्विताविष प्रतिवन्ये या चिन्ता तैदमायार्थमिल्युगः। अत्रायं भागः। पूर्वे ज्ञानमार्गेण स्वात-व्यमित्युक्तम् । अञ्चना श्रीकृष्णप्रसादाभावान्युक्तिरिं न भवतीनि खसा संसारिनश्रयात् फलार्थ चिन्ता न कर्तव्येलर्थः । नतु पूर्वकृतसेवायाः सत्वात् फुळं कर्रः न भवेदिलार्थ-गृहासिकपित्याग इत्यर्थः । क्रितीय इति । द्वितीयो मगबत्कृतः प्रतिबन्धस्तिमन् सित फल क्य स्मादिति चिन्ता ससारनिश्रयान् सर्वया त्याज्येत्वर्थः ॥ ४ ॥ ५ ॥

नतु प्रतिबन्धसाधारणमोगयोः सत्त्वेषि साधनकरणे फल स्यादित्यार्थक्याहुः न

न त्याचे दाहता नास्ति तृतीये घाघकं ग्रहम् । अवद्येपं सदा भाष्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः ॥ ६ ॥ त्वाचे इति ।

आची भगवत्कृतप्रतियन्धे भगवती दातृता नास्ति । तृतीये साधारणभीगे गृहासक्तिवीधिकेत्वर्थः । अवङ्गेयमिति । इय रीतित्वश्या, कर्तुमशक्यापि फलार्थं सदा द्रकृताकामानम्बर्गः । अन्यत् सर्वसाधनं मनोभ्रमः म्यान्तर्भ्रान्तिरित्सर्थः ॥ ६ ॥ कर्तव्यत्वेन भाऱ्या । अन्यत् सर्वसाधनं मनोभ्रमः म्यान्तर्भ्रान्तिरित्सर्थः ॥ ६ ॥

नतु भगन्दीयाना खत एथेतस्पृष्ठ मित्रत्यति किमथे पूर्नोक्तः कार्यमिलाशस्त्राहुः तदीवैरिति ।

१ दुष्टमितिपाठ । ३ तद्भावाशमितिपाठ ।

तदीयैरपि तत् कार्यं पुष्टी नैय विलम्पयेत्।

भगवदीयेरि पूर्वोक्तसायनं कार्यम् । मर्यादायामंगीकारात् । नतु मिक्तमार्गत्रवेग-मात्रेण कचित् फर्ठ दरवत इत्यत बाहुः पुद्याविति । पुष्टपंगीकारे तु मगयान् विकम्यं नैय कुर्यात् , तेन शीमं फलसिद्धिरिक्सभेः ।

रजसमोन्यां मनसः क्षोभेषि एतदेव साधनं कर्तव्यत्वेन द्रष्टव्यमिलाहुः ग्रुण-स्त्रोभेषीति ।

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

मम निश्चय एतावानेवेत्यादुः मे मतिरिति ॥ ७॥

नत साधनानां बहुनां सत्तात् किमिति एतदेव साधनमित्यत आहः ऋस्टिरचेति।

ु फुसुष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै भ्रमः ॥ आ ॥

अत्रास्मिन्फले कुर्स्यप्टिः कुल्सितानां साधनानां या रुष्टिः कल्पना उत्पन्ना स्मात् सा अम एव इत्यर्थः ॥ ७॥ ॥

> सेवाफलोक्तिविवृतेः स्ताचार्याणां यथामति । कृता कल्याणरायेण विवृतिः स्तसुखाय च ॥ १ ॥

इतिश्रीवछभचरणैकतानश्रीकल्याणरायविरचिता सेवाकछोक्ति-विष्टतिः समाप्ता ।

श्रीकृष्णाय नमः l श्रीगोपीजनवछभाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेम्यो नमः ।

# सेवाफलम् ।

# चाचाश्रीगोपेशविरचितविवृतिटिपणीसमेतम् ।

स्वमार्गोक्ततनुवित्तजायाः सेवाया मानसीसेवाफलमिति सिद्धान्तमुक्तावल्यां श्रीमदा-चार्यचरणोक्तेनियन्ये तु मक्तिः स्तन्ता शुद्धा च हुर्ठमेति न सोच्यत इत्युक्तेः सन्दिहानान्

स्वानुपदिशन्ति । यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलसुच्यते ।

यादशी यस्त्रकारिका संयना सेवा मोक्ता खग्रन्थेषु पृष्टिपृष्टिपृष्टिमर्यादागर्या-दामेदेमेया विविच्योक्ता तिस्तद्धौ तेखां खफलजननसरूपयोग्यतायां ससां तत्प्रकारकं फलमुच्यत इसर्थः।

तत्र प्रथम भगवद्धं निरुगशिसर्वस्वनिषेदनपूर्वकं तत्रैव सदेहिनिनियोगे प्रेम्णि

जाते यन्मुख्यं फठं भवति तदाहुः ।

अस्त्रीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १ ॥

अलोकिकस्य सरूपानन्दस्य, दाने वितरणे, हि निश्चिते सति, तया च मगवतिथकीर्पिते सतीत्याग्रयः । आद्यः सरूपानन्दानुभवात् प्रथममुलात्तो मनोरथः नगरतात्रकायतः क्याप्तावनः । ज्या माञ्चलं गोपिकानां तु ( इत्यादिना निरूपितखरूपो 'यस दुःखं यशोदाया नन्दादीनां च गोञ्चलं गोपिकानां तु ( इत्यादिना निरूपितखरूपो लिपानिशेषः सिच्येत् सद्दिपयकः सादिलर्थः । इत्यत्र प्रेमोलस्या सिप्येत् तद्दिपयकः सादिलार्थः । चेति मनोरयश्च सात् सिद्धश्च सादिलाशयः । इत्थमः श्रेमोत्परयननारं मगवतः सरूपानन्द्दित्सायां फडरूपसविषयसहितसः मनोत्यसोत्सविः। दित्साया अमावे तु तदनुत्पत्ती पूर्वोक्तप्रमान्तसेवायाः पुरुशोत्तमसायुज्यं फूळ भवतीति ध्येयम् । वक्ष्यन्ति चेममर्थं न त्वाचे दातृता नास्तीलनेन ॥ १॥

एवं पुष्टिपुष्टिमजनस्य फलमुक्त्या पुष्टिमयोदामयोदाभजनयोः फलमाहुः ।

फलं वा द्यधिकारी या न कालोच नियामकः। फल्टं पुष्टिपुरुगोत्तमसायुच्यं पुष्टिमयोदाभजनफलमित्यर्थः । चेत्यनादरे । अधिकारो

९ तस्याद्रशिषाटः

रमाप्राधितवेकुण्डक्षीरोदयेवद्वीपेषु भगवसेवायोग्यदेहप्राप्ति मर्यादामजनफ्डमिलर्यः । नेति । अत्र फ्डाये कारने न प्रतिपन्धक इत्यर्थ ।

विवृती सेवायां फलन्नयमलौकिकसामध्यं साधुज्यं सेवीपयिकदेरो बैकुण्ठादिष्पियलेन नियामक इलत्तन्त्रन्त्रो व्याल्यात । अलौकिकसामध्यं मलीकिकाजनानन्त्रावभवे सरूपपोग्यतेलर्थ ।

मूले सेवाया प्रतिवन्धकान्यपराण्यादु ।

उद्देग प्रतियन्धो या भोगो वा स्यात्तु घाधकम् ॥ २ ॥

उद्रेग: श्रवणे कीतने मगवदर्शनसेवाया च जराव्याधिजनितापाटवेन खती श्रवतेमानानाणिन्द्रियाणा प्रस्नक प्रवर्तनाद्विशेष इत्सर्थ । प्रतिवन्नयो वेदनिन्दा म्हेच्छ्य हिष्ठविद्युंखजनितोपद्रवश्च, साधायरणो भगवत्त्वतो साहिशुंख्यक्राश्चेति द्विचिषो पीत्सर्थ । भोगो क्तपस्तगन्ध्यवस्मज्ञीना छौकिकविषयाणामसासक्त्या सेवनमित्सर्थ । न्वित । एतत्रय तु प्रतिवन्धक भेवेदेव । कालक्त न स्यादिलर्थ ।

विवृत्ती सेवाया प्रतिबन्धकच्यं उद्वेगः प्रतिबन्धो वा भोगो वेलनेन वाधकमिलनग्रन्थो व्याख्यात ॥ २॥

मुळे प्रतीकारमाह चाधकानामिति ।

९ अभग्ना वसितिपाट ।

ાગારનાલું બાલવતાનાનાતા (

वाधकानां परित्यागो भोगेप्येक तथा परम्। निष्प्रत्युहं महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदा॥ ३॥

याध्यक्तानागुद्रेगसाधारणप्रतिवन्धर्णिकिकभोगसाधनाना परित्यागः कर्तत्र्य इसर्य । तर उद्देगसाधन् प्रसिद्धिन्द्रयोगनन् । वेदनिन्दाया म्हेज्कुकृतोध्रवस्य वाननात् साधारणप्रतिवन्धसाधन् खसिन् भक्तवस्कृति निवधनो इत्रगर्वविध । ठीकिकभोगसाधन् रूपस्यान्यस्पर्धेग्रव्य । तथा च तसाधनवय लानेदिसर्य । ठीकिकभोगसाधन् रूपस्यान्यस्पर्धेग्रव्य । तथा च तसाधनवय लानेदिसर्य । ठीकिकभोगसाधन्त्रव्य तन्त्रेष्क तथा वाद्य ठीकिकभोगसाधन्त्रव्य तन्त्रेष्क तथा वाद्य ठोकिकभोगसाधन्त्रव्य तन्त्रेष्क तथा वाद्य ठोकिकभोगसाधन्त्रव्य तन्त्रेष्क तथा वाद्य ठोकिकभोगसाधन्त्रव्य तन्त्रेष्क तथा वाद्य ठोकिभोगसाधनस्य त्राप्ति । भोग वस्तावत्रया । एवण त्राप्ति प्रसिद्धः प्रतिवस्य भोग वस्तावत्रया । एवण त्राप्ति प्रतिवस्य वाद्य व्यक्तव्यम्वलनात् वाक्तव्यनित्य । प्रवाद्य व्यक्तव्यम्वलनात् वाद्य अस्त्राप्ति । पूर्वोक्तभगत्वस्य वाद्य वाद्य वाद्य विषय वाद्य व

इति। प्रथमे उत्तमफुले विकाल प्रविशे भवति। तथा च फुलस्पः। अत् एव न प्रतिवन्यरूप इति। तत्साधने न स्टक्क्यमिति भावः। रिसकातुभवादेश'मान्तरं तु महाफल'मिति श्रीमदा-चार्यचरणोक्तिरवातुसन्धेयेति दिक् । भोगेपीत्यपिशन्दात् प्रतिवन्येप्येकभेव स्टक्क्यम् । द्वितीयस्य तु भैगवस्कृतस्थेन तत्यागस्य शशविषाणायमानत्वादिति ध्येयम् ।

विवृती अयाणां साधनपरित्यामः कर्तवयः। मोगो द्विविधः। साधा-रणो भगवत्कृतश्च । तथाचो कुद्धा व्याज्यः। अत्यौकिसमोगस्तु फलानां मध्ये मधमे भविदातीलनेन विदात इत्यत्तप्रत्यो व्यास्पातः। प्रयाणां साधनेति साधनपरित्यागान्युलोन्छेदो नवेदतः इत्यद्धमो न सादिलाग्रयः। तथा च ववैतिकत्यस्य लाग उन्यते तत्र साधनसहितस्य लागो क्षेत्र इत्यतिष्यः। त्याच्य एवेति । लेकिक-भोगस्त असन्दिर्यं त्याच्य एवं, गरन्तु अत्यौकिको न लाज्य इत्यावयः। तथा च साधनसहित्यलान्यः। तथा च साधारणप्रितिवन्यसाधनस्य गवैविवेषसः वुद्धाः। स्थानात् ससाधनसाधि तस्य लाग इत्यवैः॥ ३॥।

मुहे भगवस्तुतप्रतिवन्धे यत् कर्तव्यं तदाहुः । अकर्तव्यं भगवतः सर्वधा चेहतिर्व हि ।

हि निर्थायन सर्वथा सर्वभक्तरिभेगचतः सर्वसमर्थसानि चेदकर्तन्यं फलदानं न चिकीपितं चेदिस्तर्यः। नतु भगवदीयकुलोलज्ञस्य पित्रादिशिक्षया बाल्ये कृतमगयस्वेदा-कसानवातमसन्त्राक्षान्यासादाविर्मृत्वाहिर्द्यस्यापि 'श्रेयाच् स्वयमी विग्रणः पर्त्यमीत्स-द्रष्टिता'दित्वचनात् सेवामेव निर्यन्येन हटेन कुवैतः किं स्यादतआहुः मितिर्न होति। प्रतिचन्थस्य जागर्द्यन्तवादावरकलामाव इत्यर्थः।

विद्वती भगवत्कृतश्चेल् प्रतिवन्यस्तद्व भगवान् फलं न दास्पतीति 
मन्तव्यम्, तदान्यसेवापि व्यर्थसन्ति 'मही'स्वत्ती प्रत्यो स्वाप्तातः । तथापोक्तं 
निवन्ये 'सर्वया पेद्धरिक्ष्या न मित्यति यस हि । तस्य सर्वमहान्यं स्वान्मोरिसन्तुतसम्पी'ति मृत्युक्त्वा सर्वयेष व्याच्यविद्धे 'पामव न सर्वेषां मुख्यफलापिकारः, किन्द्व
वेषु भगवरुक्ता । इत्याचिद्यां स्वाप्तेष्ट्या निश्चीयत् 'इत्यमेन । इत्यन्यैतन्मागोर्वपिव 
भगवरुक्तप्रतिवन्यः । द्वोच वाह्यिस्वमितिवभावनीयम् । 'बुद्धिर्प्तकृष्णस्य पदम्भं 
मसीदरित्येति श्रीमदान्यविद्याणोर्क्तः'य द्वेच साधु कर्म कारपति तं यमेन्यो लेक्तेस्य 
विद्वापीति एप व द्वासाधु कर्म कारपति तं यमणे निर्नापति ।तिष्ठतेष मणवानेवासन्काद्यप्रवितीनास्त्रायोवं सम्माप वाह्यिस्वरूपं प्रतियन्थं करोतीलप्यनवत्तं विरन्तरमञ्जयन्यम् ।

1

तदान्येति । यदा चाहिर्मुख्यमाविर्भृतं तदा कृता त व्यर्थेव । किन्त्वन्या वाल्पे कृता सापि न्यर्था निःफलेत्यर्थः ।

मुले जतः परं तेन कि विघेयमत आहः ।

यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेक: साधनं मतम् ॥ ४॥

यथा यलकारको चा विकल्पेन सत्त्वनिर्धारस्त्रजीवनिष्ठस्यास्ररतस्य निश्चयः। तया च आवेशासुरत्वनैसर्गिकासुरत्वयोर्यादशासुरत्वप्रकारको निश्चयस्तस्मिन् सति विवेको ज्ञानं साधनं शोकातुत्पत्ती कारणं मतं सर्वप्रमाणसम्मतमित्यर्थः । चेति विकल्पवाचकमव्ययं देहलीदीपन्यायेनीभयत्रान्वेति । तथा च तत्त्वनिर्धारीपि वैकल्पिकः, साधनमपि वैकल्पिकः मेव । इत्यत्रावेशासुरत्वप्रकारको यदि निम्बयः तदा संग्रतिरेवेतिमावः। वश्यन्ति चेममर्य हितीये सर्वधेयनेन ।

विवृतौ तदा आसुरोयं जीव इतिनिर्धारः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं शोकाभावायेतिविवेक इसनेन मतमिसन्तप्रन्यो व्याख्यातः । तदेति । यदा षाहिर्भुख्यमाविर्भृतं तदैवेलर्थः । विवेकः साधनमिति व्याचक्षते । तदा ज्ञानेनेति । यधावे-शासुरलनिर्धारस्तदा ज्ञानमार्गेण ज्ञानजनकोपायेन स्थालच्यं वर्तितव्यम् । ज्ञोकाः भावाय शोकानुत्पत्त्वा इति । अस्मिन्नर्थे विवेकः साधनं भवतीलर्थः । तथा च सल-ठोकस्थितिरक्षरानन्दो वा नास्य फलमिति मावः । यद्यप्येवंविधदुर्भगः स्वमार्गवहिर्मुखो न्धतमः प्रैविशतां, का क्षतिः ? तथापि स्वमागीयमगवद्भक्तरेतोजन्तरयमिति तदुद्भवदयार्द्र-हृदयाः श्रीमदाचार्यचरणास्तादशेप्युपदिशन्तीति ध्येयम् ॥ ४ ॥

मुळे हौकिकमोगस साधारणप्रतिबन्धस च लागे प्रयोजकं रूपमाहुः ।

### सविघोल्पो घातकः स्याद्धलादेतौ सदा मतौ।

सविम आधिन्याधितक्षणप्रेत्यृहसहितः । अल्प आग्रुतरविनाग्रीत्यर्थः । साधारण इति । साधारणो वेदनिन्दादिः । साधारणप्रतियन्यस्य तदाहुः चातेति । घातकः धातजनकः । यस्रात् सामर्थ्यात् । स्यातः मवेत् । तथा च साधारण-प्रतियन्यो वलवद्घातकः सादित्वर्थः । तथा हि वेदनिन्दात्वस्य वलात् हीनेउ जन्मरूपं पातं करोनि । म्छेच्छ्यहिर्गुखकूतोषद्रवादस्य सर्वस्वहार्नि शरीरपातं च बलादेव कुरते । अतो हेतोः सामारणप्रतिबन्धोलालात् सविभालाच भोगः सदा निस्नरमेती प्रतिबन्धको मती साधनसहिती त्याज्यलेन सम्मताविति भावः ।

विदुर्त साधारणो मोगः कथं सकव्य इस्ताकाक्षायामाह सर्वि-घोल्पो चातकः म्यादिति । सविधत्वादलपत्वाद्गोगस्थाज्यः । ए ग सदा प्रतियन्धकावित्यनेन मतावित्यत्तप्रायो व्याख्यातः । साधारण इति । साधारणो वेदनिन्द्दिः साधारणप्रतिवन्धः मोगो ठीकिकरूपरसादितेवनं कर्षः कृतो हेतोरित्यधः । सविद्यत्वादिति । द्वाम्यामान्यां हेतुन्यां मोगस्ताज्यः । धिष्टाद् धातकत्वरूपादेतोः साधारणः प्रतिवन्यस्ताज्य इत्याधयः । गत्तु सविद्यत्तान्यस्त्रत्वं प्रतिवन्यस्ताज्य इत्याधयः । गतु सविद्यान्याः । तसा साधारणप्रतिवन्यनिष्टं धातकत्वं वद्यवै-वंस्यापकार्यनक्त्य, न तु विद्यान्यं सेवाया एवित किमनयोः लागप्रयोजकं रूपित्यार्वे काषामान्यः एतावित । प्रतिवन्यकत्वमेव सामप्रयोजकत्व् । सविद्यत्वादिकमं तु भोगसाधारणप्रतिवन्यस्वदोपोद्धादमार्थम् । तथा च सेवाप्रतिवन्यकत्वान्त्र त्यान्यावेव । निर्सर्गदुद्यतादित साम्ययोज्ञतन्त्रयः ।

ं आवेशासुरस विवेकसाधनमिति प्रामुक्तमिदानी नैसर्गिकासुरस का गतिरिलार्का-सायामाहः ।

द्वितीये सर्वेथा चिन्ता व्याज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

अस्रोत्यितकाठ एव भगवताऽसुरत्यसम्पादनात्रैसार्गिकासुरः । तथा च भगवान् तिसम् तदानीमत्र स्वमार्गात् सर्वमामाणिकमार्गन्यश्च बाहिसुंस्यरुक्षणप्रतिवन्धं कृतवान् । दृश्यम् वेदनिन्दादिसाधारणप्रतिवन्धाद् क्रितीये भगवत्कृते एवंविषप्रतिवन्धे निर्धारित सिताल्याः । सिन्दा जन्ममरणहुःखनिवृतिर्मग केत प्रकारण स्वादित विचारः सर्वधा सर्वप्रकारेण प्रमाणपुतिकाश्चीत वावत् । सा साज्या न कर्तत्वा । तर हेतुः । संसार-निक्ष्यास्त । संस्तिरप्रवाद्यस्त विश्वतत्वादित्याः । तथा च 'दैवी सम्पद्धिमीक्षायं । निवन्धात्ता । मत्रार्वे । सार्विरा सम्पदिमोक्षायं । निवन्धात्तास्त । मत्रार्वे स्वादिप्रमाणिक्षात्रस्ताद्वर्गिक्षायं । तथा च 'दैवी सम्पदिन्धात्रिमान्वर्गिक्षायं । स्वादिप्रमाणिक्षात्रिक्षायं । तथा च देवी सम्पदिन्धात्रिक्षायं ।

विष्टती ज्ञानस्वित्यभाये चिन्ताऽभावार्थमाह् दितीय इति । दितीयो भगावत्कुतः प्रतिबन्ध इत्यनेन निश्चपादिसन्तप्रन्यो व्याख्यातः । ज्ञानेति । 'प्रवृत्ति च निर्दृति च जना न विद्वरासुरा' इति भगवद्वचनात् सहजासुराणां ज्ञानमार्गिषि स्वितिन भवतीत्यायः ॥ ५ ॥

मूठे 'अहीकिकस दाने ही'त्यनेन मगवतः स्वरूपानन्दिदत्तायां मनोरयः सफले मबेदित्सुक्तम् । यदि स न सिच्येत् तदा का गतिरित्याकाक्षायामाहुः ।

न खाये दातृता नास्ति तृतीये याधकं गृहम्।

नाचे स्विलन्यमः । तथा नायाभावे लिलम्भः । इत्यम् तत्फठमनोरमाभावे तु भगवतो मजनानन्ददित्सा नास्तीति मानः । विद्वती आवाफलाभावे भगवतो दातृत्धं नास्तीति तदा सेवा नाधिदैविकीत्युक्तं भवतीखनेन नास्तीलत्तप्रभ्यो व्याल्यातः । न त्याच इति मुक्तमाव्यक्तलाभाव इसमेन व्याल्याय दातृता नास्तीति गृहं व्यावसते भगवतो दातृत्वं नास्तीति । फलितार्थमाष्टुः तदिति । यदा फलसिहतस मगीर्यस्यामायत्वापिदैविकीसेवामवनागन्दो न भवेदिति । व्यमर्यो न त्याचे दातृता नास्तीति गृहेन किंवतीसीलर्थः । इत्या प्रेमान्तसेवया पुरुषोत्तमसासुक्यं भवतीति भावः।

मुछे याधकानां परिच्यागद्दस्नेन तत्साधनसागपूर्वकस्तस्रतिवन्यकतस्याग उक्तः । तत्र द्योकिकसोगसाधनीभूतरूपरसगन्यस्पर्रीयच्दानां सागे प्रतिवन्यकमाहुः तृतीये याधकं ग्रहम् । भोगस्य तृतीयप्रतिवन्यकत्वात् तत्साधनमि तृतीयं साधनं तत्परिसा-गोपि तृतीयः परिसागः । तथा प तिस्मन् ग्रहं प्रतिवन्यकमित्यगः । इत्यम् रूपादिसागो ग्रहसागाधीन इति भावः ।

विवृत्ती भोगाभावस्तदैव सिष्यति यदा ग्रहपरित्याग इसनेन ग्रह-मिसन्तप्रन्यो व्याख्यातः । भोगेति । भोगाभावः ससाधनभोगपरिसाग इसर्यः ।

मूले पुष्टिपुष्टिपुष्टिमर्यादामर्यादामजनानां फलं प्रतियन्धकं तत्र्यतीकारं चोत्तना व्याख्याय चेदानीं सेवीमपदिशनित ।

अवरूपेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोञ्जमः।

अवरुपा स्रस्य वश्या न । तथा च स्तकुलँसाध्या भगवदनुष्रदेकसम्पाषेति यावत् । इपं श्रीमदाचार्याणां हदि अनवरतमुरायमानलात् साक्षात्करासम्प्रामानस्या मानसी सेवा, सदा निरत्यां, भ्याच्या सम्पादनीयेल्यः । तथा च स्वरूपानन्दवायनी-मृतभावविशेषस्यर्थमनवस्त भावना कर्तव्येलायायः । इदमेव मनसः प्रथानं कार्यमिलाहः सर्विमिति । मनसा यदन्यत् किचित् प्रमारूपमि कार्यं जन्यते तत् सर्वमित भजना-नन्दापर्यवसायिलाद् अम एलेल्यः ॥ ६ ॥

तर्हि चक्षुरादिभिरिन्द्रियैः किं सम्पादनीयमित्याकांक्षायामाहुः ।

तदीयेरपि तत्कार्यं पुष्टौ नैय विलम्बयेत्।

मनसोजुर्चरश्रधादिभिरिन्द्रिक्सत्कार्यं मनःकार्यभेव सम्पादनीयम् । तथा च श्रीमदागर्यमार्गेषश्रपातादिनर्तः सेव्यव्यक्तपेष्वाविभीतस्य संकल्पपितासायः चा भगवतौ दर्शनसेवादिना स्वस्वव्यापरिण मनःकार्यक्तमः भगवनाष्ट्या मानसी वना सम्पादनीयित-मातः । इस्यम चक्षारिद्वर्वेन्द्रियेशि स्वस्वव्यापारी मगवित सम्पादनीयो, 'मगवता सह संकार' इस्याधुक्तप्रकारेणेति व्येयम् । नतु कियम्रियोनंकृतिरतआहुः पुष्टाविति ।

९ सर्वानिति पाठ । ९ ससाधनसाच्या नेति पाठः

पुष्टिर्मावः तस्मिन् तिद्धे सति सन्दर्भनन्दः सत्वरमेव भवेत्र तु विरुम्बं कुर्वादिलर्थः । तमा च भाषोत्तत्तिपर्यन्तमेवकृतिरितिमावः ।

पाक्षिकोपि दोपः परिहरणीय इतिन्यायात् कदाचित् कमपि प्रतिवन्धकगार्थक्य तस्प्रतीकारमादः ।

#### राणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥

युणाः प्राकृतसस्वराजस्वासि, तत्कृतक्षो मो मार्गान्तरह्विः, लीकिकविषयलोभैत-न्यागीरुवय इसयैः । एतदेवास्मदुक्त भवश्येषं सदे तिषदामेव द्रष्टव्यम् । तथा चैतत्त्वयोक्त-सापनेनैव सर्वप्रतिधन्यनिवृतिरितिमावः । नतु सस्तु प्राकृतगुणेषु निरन्तरिक्षयमाणायामिषि मावनायां मायो नोत्यत्स्यत इति चेत् ? सत्यम् । यावत्कालं मतस्याविर्मूय मगवानन्तात्कर-पद्मम्यद्धो न भवति तावदविद्याया विद्यमानत्वाद् गुणा अपि सन्ति । तथा चानिश्यमेव-कृतौ कृषासुभीगवानाविर्मूयान्यःकरणसम्बद्धः सन् अविद्यामेव नाशयेत् , तदा सुतर्रा सुणनाग्रः, तहो निरन्तराया भावोद्यनिरितिणयेष्य ॥ ॥ ॥

खोक्तप्रमेये निःसन्दिहानेनैव खेयमिति खानुपदिशन्ति ।

#### क्रसृष्टिरत्र वा काचिदुत्पवेत स वै भ्रमः।

क्रसिटः दूषणामातः, अञ्चासमुद्रक्ती, चेलानादरे, बस्तुतस्तु नोलात्स्यत एवे-लाग्नयः । काचिद्यःसंगन मगवस्तारणितचन्पनाक्षणिकाग्रास्मावेन वा काचिद्वन्ययोत लायेत चेद्र, वै निश्चयेन, स तु श्रम एव आन्तिरेवेवार्थः । तथाचोत्तरक्षणोलात्स्यमान-विवेयदर्शननारस्यलादक्रिविसकोतिमारः ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीविद्वसेश्वरात्मजश्रीवनदयामतनपश्रीगोपेशगोस्नामिविरचिता सेवाफसविद्वतिटिष्पणी सम्पूर्णा ॥

### सेवाफलम् ।

### श्रीदेवकीनन्दनविरचितविवृतिटिप्पणीसमेतम् ।

करणाचार्यचरणवरणं शरणं मम । यत्यथे सुकथे सेवाफलं कृष्णः प्रयन्छति ॥ १ ॥

नत् स्वतम्पुरुपार्थत्वेन फियमाणसेवायाः फटान्तर्क्यमं कथमुपपयत इति चेत् । इत्यम् । यावजीवं तथा फियमाणसेवया देहावसाने जीवस्य या गतिर्भवति सात्र फट्रप्यत्वीच्यते । तथ फट्रपार्धुनिकप्रकातुस्प्रतस्वमासमावप्राप्यविक्रिष्ठयजनतान्त्रत्यक्त । भेषे सं कापि स्मरत् मार्वे स्वतानिरिक्तर्यमायाति येन फट्रान्तरस्वग्रच्येत । 'यं यं वापि स्मरत् मार्वे स्वत्यन्ते । 'यं मं वापि स्मरत् मार्वे स्वत्यन्ते । 'यो सं वापि स्मरत् मार्वे स्वत्यन्ते । भावते 'तिति न्यायावा सेवाफ्टे सेवैवेति गोक्तियित्यः श्रक्तीयः । त्रत् क्रीद्यां किमिति जिज्ञासायामायार्थाः किमित् स्वमतिसद्धं तत् सार्थः सार्थाः श्रक्तीयः श्रक्तीयः स्वप्तमेव विवृण्यन्ति ।

#### यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धी फलग्रुच्यते ।

पाद्वी सेवनेति । मोक्तिति । गयेलप्यादार्यम् । तेन खिरिद्धान्ते याद्यी सेवना मया प्रोक्ता, ताद्यी सेवना विवरणे वस्त्यमाणफ्टमापिका भवति, न तु प्रमाणा-त्यसिद्धा, मतान्तरिद्धा वा तथा । अन्यया तम्र तम्र कियुद्धका प्रसिद्धा गवेत् । अम्र तु साक्षादायार्याफित्त्वाद्यमयसाक्षिकत्वाच न काचित्र्वभावनेति ज्ञाप्यते । साणि याव- ज्ञीवमिव-छेदेन कृता, अफल्टदानं तु कियत्कालं कृत्वा, परित्यक्ताणीलाहुः तिस्त्वा- विति । सिद्धित्व यावजीवं निर्वादः । तदुक्तमावार्षयर्पः 'सेवाचां वा क्यायां वे'ति । क्रत्विसित । प्रकायं भावि याव- क्रत्विसित । प्रकायं भावि । अन्यायं भावि । अन्यायं भावि । भित्वाप्ति । अन्यायं भावि । भित्वपः । तित्वपः । विवयः । तित्वपः । तित्व । तित्वपः । तेनापिकारिभेदेन वेवा विवियः । ततः फल्यपिति । अन्यायाव्यवः । अगित्यक्रास्त्राम्यय्विसित । अन्यायाव्यवः । अगित्यक्रास्त्राम्यय्विसित । अन्यायाव्यवः । अगित्यक्रास्त्राम्यय्विस्ति । अन्यायाव्यवः । अगित्यक्रास्त्राम्यय्वाप्ति । क्रायायाव्यवः । अगित्यक्रास्ति । अन्यायाव्यवः । अपत्रक्ष्यक्रास्त्राम्यय्वाप्ति । व्यव्यव्यवः । स्वत्यक्षयः । स्वत्यव्यवः । स्वत्यव्यवः । स्वत्यव्यवः । स्वति । स्वत्यव्यवः । स्वति । स्वति । स्वति । स्वति । अन्यत्वव्यवः । स्वति । स्वति

अन्यया पुष्टिसेवाफलं सायुज्यमात्रं न वदेषुः । भक्ती तद्वासनाया अभावात् । 'ये यया मां प्रपचन्त' इति भगवत्तियमाय । तेन पुष्टिमयादायामादौ सायुज्यम्, मध्ये भजनानन्दानुमवः, अग्ने पुनः पुरेसायुज्यमित्युक्तं भवति । अतो मध्यमफललम् । तृतीर्थं फलं चैकुण्ठाविदेहः । आदिपदेन मुमाविष तथा भावनायां ताध्यदेद्वगतिरुक्ताः । तत्राप्युवनीचदेशभेदा एतुवचनेनोक्ताः । व्यापिर्वेकुण्ठस्य सायुज्याविक्षया दुर्जनलेन सारायाक्ष्यक्रवस्यस्या-स्कृत्वाव्यक्तियम् । त्य कदाविज्ञायक्तिस्या पुरेमविक्तियम् । त्य क्ष्याविज्ञायक्तिस्या क्ष्याविक्तियम् । त्य क्ष्याविज्ञायक्तिस्या । अत्य विज्ञायक्तिस्या । अत्य । अत्य

नत सायुज्यवैकुण्य्याः प्रमाणसिद्धत्वेन तद्यं वीषप्रयक्षः संमयति, आयफरुस तु ठोकवेदातीतत्वेन प्रमाणयगोचारत्वात्व सङ्कृतिसाध्यत्वम्, यत् पुनः तत्साधनं सस्यापि तयात्वम्, अतः कथमायमनोरयः सिध्येदिखतं आहः अन्तरीकिकस्य दान इति ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरधः ॥१॥॥

फलं वा धिषकारो वा न कालोझ नियामकः।

जडौिकिकमायफ्टं तस दाने, अर्थाद्रगवता इते सति तन्गनोरयः सिप्येत्, न लन्नयापीक्षरः। आण्य इति । सामुन्यवेषुण्यानोरयापिष्ठमा स आण्य इति । सामुन्यवेषुण्यानोरयापिष्ठमा स आण्य इत्यः। । अर्थ्य इति गाउं ययपि छोजाभ्यगतिमक्तात्रमंथैक्वेयफ्टसंविन्यगतेरयो जीवस्य सापनतः स्वस्तत्वशाल्य एव । अप्यं वकारः। तया चाल्येति तयाति स्वतः प्रश्नत्तेनि तिस्विद्धः। स्विष्येदिति प्रार्थने छिङ् । आपार्यप्रार्थनया प्रश्चः संपादयेदेवेति भावः। आयाक्ष्यस्य वक्स्यक्ताय्वले प्रसिद्धमाद हिश्वन्दः। नतु भगवानति ताद्धाधिकारामावे मनीरयं कर्ष पुर्वेदिलत आहुः न कारू इति । अत्र फ्ले इत्यपिकारे वा ॥ १॥ ॥ भा भा भतियनक्षत्रयोत्तिदि साधनद्दायायोवः। तद्वक्तं मुखे वापकानां परित्यागिति।

उद्देगः प्रतिचन्घो वा भोगो वा स्यासु वाधकम् ॥ २ ॥ वाधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम् । निःपत्युहं महान् भोगः प्रथमे विशते सदा ॥ ३ ॥

तिवृश्यं ज्यागां साममपरित्याग् इति । सापने सित स्वरूपतः सकुमन् क्षमयतात् । भोगेप्पेकगिसादि विद्यानं सम्बेद्धान्तविषणं भोगो द्वित्वभ इत्यारम्य प्रविद्यातीत्वन्ति । तद्युसारेण मुरुभेषं योगनीयम् । त्यविदिति कियापद-सप्यादार्यम् । यया प्रतिप्तपद्वये एकस्त्यान्योपरो न, तथा भोगोपि एकं तीर्विक्तं भोगं स्वेदपरमहोतिकं न । यतो निःप्रत्युह्मनन्तरायमृत्तम्। तत्र हेतुः। महाविति । कही-किनमोगः स्वरूपते हीकिकत्वादन्त्रीप फलतो महान्, अहीकिकत्वात् । शते न साम्य हित्त मातः । अशीकिकत्वादन्त्रीप फलतो महान्, अर्थोकिकत्वात् । शते न साम्य हित्तमाः। अशीकिकत्वेत्वनं तदंगतां प्रागोतीत्वयः। एतरेव विदर्शे स्टुटीकृतम्। अस्टोकिकभोगस्तु फरानां सेवाफर्टांगमूत्वस्तुनां मध्ये प्रथममहं प्रतिपन्या-भावस्तत्र निश्तीति न तत्वागः । तथा चोपपादितमेकादशस्कन्ये । 'कायेन वाचे'ति श्रोकविवरणे ॥ ३ ॥

> अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्ने हि । यथा वा तत्त्वनिर्धारो विवेकः साधनं मतम् ॥ ४॥

अकर्तव्यं भगवत इति क्षोकविवरणं भगवत्कृत्तश्चेत्यारम्य थियेक इत्त-त्तेन । अयमर्थः । आसुरसापि दैवाद्वगवदीयसंग जाते सेवायां प्रवृत्तिर्मवति । तेन केन-चित्रक्रतोरणानिवापेप्रतिवन्ये जाते स मगवत्कृत इति ज्ञातत्मम् । तेनाग्रे फुठामावश्च । तेनान्यकृतापि तेवा प्रतिवन्यात् पूर्व कृता सापि वर्या । तसासुरत्विर्मारश्च । तदा त्रज्ञताकि त्रावाच ज्ञानमाण सर्व तत्त्वं डुद्धा स्थितिः विवेकः सापनम् । ययपासुर्ति-प्रसंगोत्र न वक्तन्यः, तथापि कश्चिदेव भगवदीयेव्यपि दस्येत चेत्तदा तथा मावनीयम्, न तु स्वीयस भगवानेयं करोतीति प्रभी दोषारोषः कर्तव्य इति ज्ञापयितुं तदुक्तिरिति ज्ञायते ॥॥॥

> सिबग्नोत्पो घातकः स्याद् चलादेती सदा मतौ । द्वितीये सर्वेषा चिन्ता खाज्या संसारनिश्चपात् ॥ ५ ॥ न त्याचे दातृता नास्ति तृतीये पापकं मृहम् ।

सिक्रोल्प इसस विवरणे सिक्कित्वादरूपस्थादिति । साधारणगोगः सिक्कां विकर्तत । ताद्योप्परूपः, स्वस्ताः फटताव । सोषि न स्वस्ते वेषद्रा चातकः सेवाप्तिवन्यकः सात् । अतः सर्वथा सावस्त्रः सात् । अतः सर्वथा सावस्त्रः सात् । अतः सर्वथा सावस्त्रः स्वाद्रापि एतौ सावारणगोगमतिवन्यको गतो, साज्याविति वेषः । तद्य विकर्त विवरण सदा प्रति वन्यकाविति । द्वितीयो समयत्रस्तः प्रतिपन्थः । तद्य झानमार्गण स्यात्त्र्यमिति विकार्षन्व । स्वरासो झानस्वर्यस्य सिक्तान्यभावित । स्वरासो झानस्वर्यस्य सिक्तान्यभावित । तदायासो झानस्वर्यस्य सिक्तान्यभावित । स्वरासो झानस्वर्यस्य सिक्तान्यभावित । स्वराप्ति । काम्पर्यस्य सिक्तान्यभावित । स्वराप्ति । अध्यक्षके प्रति । विवरणपाचफलाचाव इत्यदि स्वराप्तिस्त्रस्य । आध्यक्ष वीवस्य देवल, तद्यावे भगवती दातृता नास्ति, तदा आधि-देवित्री गलसम्वर्यमिष्टित । सेवारि नेवस्यां हिता । तत्सर्व दितीयप्रतिवन्ये जाते हाला सर्गोक्तकशिपयिणी विन्ता सावया । तत्र साथारणे हेतुः । संसार्ति अधिद्वाच्या न सर्वाति सर्विधय्वाच्या । न त्याच इति । आये पूर्वोक्तसारस्य निश्चाद्याच न मवतीति सर्वधय्वाच्या । न त्याच इति । आये पूर्वोक्तसारस्य निश्चाद्या न मवतीति सर्वधय्वाच्या । न त्याच इति । आये पूर्वोक्तसारस्य निश्चाद्या न मवतीति सर्वधयेवित मातः । पुरामावितीवयोग्वेवस्थास्त्रस्य स्विथान्य । स्वाराप्त्रस्य स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं प्रतिवाद्यस्य स्वयं । स्वयं । स्वयं स

भोगक्रतः प्रतिपन्यस्तत्र कृतव्यमाहुः । तृतीये बाधकं ग्रह्मिति । अलैकिकमोगेन साधारणभोगपरिसाम आनुर्पमिकः पूर्वमुक्तः । अन्यया अलैकिकमोगे न सात् । उमयो रेकाधिकरणस्वाभावात् । यदि साधारणभोगं लाकुं न शक्नुयात् तदा सेवाप्रतियन्यकलेन तम्मूलमृतं ग्रहं स्पेनेदिसाधयेन तिह्वरणं भोगाभायस्तदेसादि ।

नत् त्यागतः प्रतिवन्यनिवृत्तिमावेण सेवाया असम्मवे तद्धिकारिणां कथं तत्कद-प्राप्तिः । तदभावे च द्वित्यतुत्यता स्यात् । जीवस्य देवत्वमिष व्यर्थं भवेत् । तस्मादम् त्यागोत्तितात्यर्थं किमिति न शुच्यत इति चेत् , इदमाभाति । सेवाधिकारिणां मध्ये येपां पृहमतुक्कुत्म, तेपामन्यतः प्रतिवन्यः साधारणः, तेव तिष्ठवृत्तिः कर्तुं शक्या । ततः सेवया तत्कुत्वकार्षिः । मोगस्य तेपामप्रतिवन्यदेतुर्व्वीकिकत्वादिति प्रत्वेशकत् । येपां पुनः पृहमेव प्रतिवन्यकत् , त्यां तत्परित्यादेव व्यक्तिकभोगित्ववृत्तिः । स्यागोपि सक्यासिनर्थन्त्राक्तम् तत्वात्वत्तिः । त्यागोपि सक्यासिनर्थन्तिकार्योण मित्तमागाँचो श्रेयः , त तु कर्ममार्थाची श्रामार्थीयो वा । प्यं सति तत्कव्व-प्राप्तिरवे तेपामपितिमनने तु नोक्तविरोधः शंकनीयः ॥ ५॥ ॥

अग्रिमश्ठोकद्वयस्य विचरणामावादेवं योजना ।

अवद्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोञ्जमः ॥ ६॥ तदीयेरिन तत् कार्यं पुष्टी नैव विज्ञब्येत् । गुणक्षोभिषे द्रष्ट्यमेतदेवेति ने मतिः ॥ ७॥ क्रस्टिरत्र वा कार्षिद्वत्येतत् स वे स्रमः॥ ॥॥॥

इयस्तारितिः । अचद्रमा स्ततो मावित्तम्यभ्यापि महुक्तसात् सद्या भावमा । अवस्यं भाव्येति वा । यत्र यद्या दस्येत तत्र तथा माव्येतर्थः । ततः किमि-एतः आहुः सर्वेमिते । उक्तितितोन्यत् सर्वं मनोभ्रम इति ज्ञापत इत्युः । सर्वं क्षयमेवं गांगीकियत इत्याशंत्रमाष्ट्रः तद्यौयौरित । अमसंविष्मितराउद्यित् कार्यं कृत्यितियथः । भक्तिमार्गायेत् महुक्तिमावनायां विज्यो न कर्तत्रय द्रव्याहुः पुष्टी मैचेति । कदाचिदासुरस्यापि सेवाप्तिवन्ये जातिष मगबहुणश्रवणादिता त्रेमलक्षणं पुठकादि दस्यते तत्र किं भावनीयमित्यत आहुः गुणस्रोभेगीति । क्षोभोध्युउज्यादिः, स तु गुणवस्तुस्तमावादासुरस्यापि भवतीति गुणमहात्यमेव । अत एतरपूर्वोक्तमेव तत्रापि द्रष्टवर्यं भावनीयमित्यशः । द्रव्यतिश्वासार्थमाहुः मे मितिरिति । मितः सम्मतिः । अमस्वरूपमहुः कुष्टिप्टिरिति ॥ आ ॥

यपामति छूता सेवाफ्रञेक्तिपिकृती मया । टिप्पणी पर्वणीवेन्द्रः प्रकाशयतु सर्वतः ॥ १॥ यदत्रार्ज्ञावर्त किमिदलेखि मतिमान्यतः । क्षम्यतां तज्जहस्मायः शिशो घौतीमयेस्पितम् २ इतिस्त्रीदेयस्तीनन्दनकृताः सेवाफ्रञ्जोरिकविकृतिटिप्पणी समाप्ताः॥

### सेवाफलम् ।

### श्रीहरिरायकृतसेवाफलोक्तिविवृतिसमेतम् ।

——ంసంధం——

श्रीकृष्णं कुरुँदेवतं तदत्तु च श्रीवक्षमारस्यान् निजान् । श्राचार्यानम् विद्वर्रेश्यरमहं नत्वा प्रभुं सर्वया ॥ श्रीगोविन्दमतीवमावविवयं तातं स्वमर्याद्वा । स्यातं मरकरजातदेतुमभुना किसिद्धदान्यक्षमः ॥ १ ॥

अप श्रीमदाचार्याः सीयानां यदुळप्रन्यावलोकनप्रयासमस्टमानाः संक्षेपेणैव समा-र्गीयसेयाफलप्रतियन्धसाधनानि निरूपयन्तः प्रयमं फलं निरूपयन्ति **यादञी सेवने**ति ।

### यादशी सेवना भोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते।

यादकी यादक्ष्रकारिका खतःपुरुपार्थत्वेन कालापरिच्छेदैनायश्यकर्तव्यत्वेना-करणे प्रत्यवायजनकत्वज्ञानेनै कियमाणस्यसाधनमृततन्त्वित्तयुत्तसेवाद्वययुतमानससेवना भा-वरूपा सदानन्दसेवा मया प्रकर्षेण मुख्यतया फलरूपतया चोक्ता निरूपिता सिद्धान्त-मुक्तावल्यां 'चेतस्तव्यवणं सेवे'ति । तस्याः सिद्धी यावजीवनिर्वाहेण प्रपञ्चविस्यतियुर ततदासत्तया व्यसनरूपलसिद्धी यन्फलं तदुत्पाद्यं फललेनामिमतम्, निरूप्पत इसर्थः । नतु सेवायाः सर्वत्र यन्धेषु फलक्तपत्वोक्तेस्तत्फलोक्तिरनुपपन्नेत्यार्थः क्याहुर्विवरणे सेवायां फलज्ञयमिति । सेवायामेव कियमाणायामेतत्रयं भवतीति । तद्वत्तरमि सेवासत्त्वेन तन्मध्यपतितया न तस्याः खतःपुरुषार्थस्वहानिरित्पर्थः । अत् एव सेवायामित्यत्र पष्ठीमनादल सप्तमी विभक्तिरुक्ता । तत्रयमेवादः अलोकिसामध्ये सायुज्यं सेवोपयोगिदेहो वैकुण्ठादिष्विति । तथाठीकिकसामर्थे हि मगवतः कोटिस्याप्तिरूपसालन्तिकफलदित्सायां सर्वलीलाविशिष्टस्य प्रभोईदयप्रवेशे तदनुभव-सामर्थ्यम् । तच न शरीरान्तरे सम्भवतीति तादशसामर्थ्यवच्छरीरप्राप्तिर्धृग्या । सा च त्रभुणेवापारकरुणेनेव सम्पायत इति प्रभुसंपादिताहीकिकशरीरनिष्ठस्वरूपानुभवक्षमसामर्थ्य-मेव प्रमाणाननुरोधिप्रमेयसाध्यं मुख्यं फलमित्यर्थः । अत एवोक्तं प्रभुमिः श्रीयमुनां प्रति प्रार्थयद्भि'र्भमास्तु तव सन्निधा तनु नवत्व'मिति । नवत्वं च तादक् सामर्थ्यमेव । अत एव तननवत्वमेत्रोक्तं न त नवतन्तत्विमिति । तथा च यथा वजरवानां सर्वदा ठीठासखमन-

९ शापनेनेति पाट ।

भवतामन्ते तादक् सामर्थ्यमेव सम्पादित येन खदत्तखरूपातुभवो निष्प्रत्यूह भवति नान्यावस्था । तथान्यत्रापि तदत्तुग्रहत परमातुरागेण तथा फलदित्साया पृरीदेह स्वियोगापिना शुद्ध विघाय तसेवालेकिकत्व सम्पाय तन ताटक् सामर्थ्य प्रकटयती ललोकिकसामर्थ्यमेव मुख्य पलमितिभाव ।

प्रमाणानुरोषिप्रमेयसाध्य मध्यम फलमाहु सायुज्यमिति । सह युनक्तीति सयुक् तस्य भावस्तत्त्वम् । भगवता सह सततस्थितिरेव सार्वदिकसयोगरसानुभव इति ब्द्रुच वर्षा च ठक्ष्मीवदन्तर्ग्रहगोपिकावद्वा भक्तिमार्गीयेण प्रकारेण सुगपदिबलपुण्य-गापक्षयद्वारा पात्रमौतिकदेह निवलीठौकिक दत्वा सस्मिन्नेव खिर्ति विधाय तती निष्कासः स्वलीलानुभव प्रभुकारितो मध्यम फलमिति भाव विप्रयोगरसानुभवमपेक्य तहुत्कर्पसः सहदयानुभवसाक्षिकत्वात् ।

उभयसाधारणमधिकाररूप तृतीय फलमाहु सेयोप्पोगिदेही बैक्कण्टा-दिरिवति । सेवाया क्रियमाणायामेवानुब्रहिवशेषाभावात् साद्यात् सेवानुपयोगे अन्ये. ताद्यासाक्षाह्रसानुभवकर्तृमि क्रियमाणाया सेवाया उप समीपे योग, तह्रस्थ्यादि-शरीरप्राप्तिस्तृतीय फलमिलये । तस चान्तरमणानुकृत्रत्वात् फलत्वर् , यहि साक्षात् सम्यन्यामाबादिषकारस्त्रपत्वमिलये । अत एव 'प्रायो बनाम्ये'सन सुनीता पद्दयादिश-रीरप्राप्ता साथिकारानुसारेण सेवा तद्रसानुभवयोग्यता चेति निरूपितम् ।

एव फलनय निरूप्य आवफलस दुर्लमस्य निरूपयन्त फलनैविष्ये हेतु च समर्थयन्तो दानमात्रसाध्यत्व प्रथमफङस्य निरूपयन्ति अस्त्रीकिकस्यति ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिघ्येन्मनोरथः ॥ १ ॥

अस्टौकिकस्य सविरद्दानुभवक्षमसामर्थ्यस दाने भगवता स्वाग्रहेण दु खातु भवरूपतया तदनिच्छायामि तथा सम्पादने, चकारात् तदेहेन्द्रियादिषु स्वस्वरूपस्थापने पुरुतापना प्रयान अवस्था प्रतास प्रता चात आन्यः त्रवनकालनपयः सरामारकातपन्यच्यानात्रमाना सनार्वकाय कृशानन्दप्राप्तिरूप सिष्टपेदिलार्थं । हीति सुक्तोयमर्थः । यतो ठीठासितेप्यपि ल् कानाचुनासका । स्वान्यासका । साम द्रामानाच । नाम ठाकास्ताच्या केपाथिदेव रासमण्डलमण्डनायमानाना तदानम् । अत एवान्तर्गृहगताना प्रतिपन्ध इसत केवलप्रभुदानैकसाध्यस्वमिति भाव ॥ १॥

अत पर साष्ठुज्यसेवोपयोगिदेहाप्तिरूपयो फलतदिधकाररूपमध्यमाजान्तरफलयो पूर्वपळवदनिवतःवामागात् कदाचित् काळसाध्यत्व झानादीनामिगाशक्येत तदमागर्थमाढु फल्ड या द्यप्रिकारोचेति ।

फलं वा स्वधिकारो वा न कालोझ नियामक ।

फल्रु सामुज्यम् । अधिकारः सेवोपयोगिदेहासि । अतेतद्रभयो पठयो

कालो न नियामकः सलादिरूपः फलदः कठिरूपः प्रतियन्यको वा नेसर्थः । एतेन कालानियम्यत्वेनैतत्फलस निसंखमिष सूचितम् । अत एव कपिलदेवैरिप 'नो निर्मिषो लेढि हेतिरि'ति निरूपितम् । अत्र नाशब्दद्वयमधिकारस्मापि फलरूपतया तत्समकक्षल॰ बोधनाय ।

एवं सोपपत्तिकं फलत्रयं विविच्य प्रतिवन्यकत्रयं विवेचियतं निरूपयन्ति उद्धेग

डलादि । उद्देगः प्रतियन्धो वा भोगो वा स्यानु वाधकम् ॥ २ ॥

मूले बाघकमिलेकवचनेन मिठितानामेव गापकतेलाशंक्याहुः विवरणे सेवायां भतियन्धकत्रयमिति । उद्वेगी नाम मनसः सेवायां कियमाणायामुक्तृष्टी बेगः सर्वया तत्राध्यरता घाहिर्मुख्यमिति यावत् । स च सेवाया अनाधिँदैविकीत्वसम्पादकत्या प्रतिबन्धकः । तस्मिन् सति कियमाणसेवायाः केवलकायिकीत्वान्मानसीत्वामावेन प्रतिज्ञनेनानाभिदेविकीलात् । एवसुद्धां निरूप्य प्रतिवन्धमोगी निरूपयन्तः प्रमम् प्रतिवन्धनानाभिदेविकीलात् । एवसुद्धां निरूप्य प्रतिवन्धमोगी निरूपयन्तः प्रमम् प्रतिवन्धसानिवार्यलेन पाठकममनपेक्सार्यक्रमेण भोगं निरूपयन्ति भोगो दिविध इति । भोगे द्वैविध्यं लैकिकालीकिकभेदेनेति तदाहुः लौकिकोङलौकिकस्रेलेति । तत्र लैकिको लैकिकपदार्थानां भगवत्सम्यन्धरहितानां स्वत आसत्त्या भोगः । अलैकिकर्ख प्रभुसम्बन्धी । स ह प्रतिबन्धक एव न भवति । तस्य फठानां मुख्यमध्यमसाधारणानां मध्ये प्रथमफठेऽठौकिकसामर्थ्येन प्रभुखद्भपानुमवद्भपरसमीगे प्रवेशात् । यतः सर्वेन्द्रिर यैस्तत्सम्बन्धिपदार्थेष्वतुम्यमानेषु तत्र तत्र स्थितो रसात्मा त्रभुरेवातुम्यत इति मावः । एवं भीगं निरूप्य प्रतिवन्धं निरूपयन्ति प्रतिबन्धोपीति । साधारणः सर्वसाधारणः, सेवायां लौकिकवैदिककार्यान्तरच्यासक्तिः । मगवत्कृतप्रतिबन्धस्यासुरमात्रविषयत्वेना-साधारणत्वादनिवर्सत्वेनावक्तन्यत्वाच त्रय एव वाधका उद्वेगठौकिकंमीगसाधारणप्र-तिबन्धा इत्सर्थः । नतु कथमेतेषां सिद्धानां त्याग इत्याशंक्याहः श्रयाणामिति । उद्देग-ठौफिकभोगसाधारणप्रतिबन्धकानां त्रयाणां साधनं तजननहेतुमूतं तस्य परित्यागः कर्तध्यः, हेतूच्छेदे पुरुषव्यापारात् । सिद्धस्य स्वरूपर्शमे त्यागानईत्वात् । नहि केनापि खसामग्रीसम्पादितं सखदुःखादि किश्चिदपि खयद्वश्चतेनापि ह्यक्तं शक्यते । नज् साधा-रणप्रतिबन्धे सेवायां ठौकिकवैदिककार्यापत्तिरूपे साधनस्य लोकवेदसिद्धतयाऽश्वन्यत्या-गुलात कथं तत्त्वाग इलाशंक्य तदुपायमाहः तत्त्राच्य इति । तत्र साधारणभगवत्कृत-मतिवन्धयोराचाः साधारणः बुद्ध्या उपायचातुर्येण स्याज्य इत्यर्थः । बुद्धिस्तु सेवायां प्रतिवन्धत्वेन यदापतित ठीकिकं वैदिकं तस्य पूर्वमेव सेवानवसरसमयमवेक्ष्य निर्धारी विधेवी यथा न सेवां प्रतियभाति । तथा च पुत्रविवाहादेखयैन लसादि विधारणीयम् 🤋 फलेषु प्रथमपाले अर्लानिक्सामध्ये तत्त्रवेशस्य वक्तव्यावात् प्रवेशधानीकिकसामध्येन प्रमुसक्तातुः

भवस्य रसभोगस्पत्वादिति पाठान्तरम् । ३ लाभेनेति तृतीयान्तः पाठः ।

यथा न सेवाप्रतिवन्धः । परीपकारादेस्तु धर्मस्य गौणधर्मस्वज्ञानेन त्यागः । काठान्तरे वा करणम् । एवमन्यशापि सर्वत्र हस्विरणरित्रतिवन्धविनज्ञनी युद्धिरनुसन्धेया। यहा। कदाचिदावश्यकलोकिकवैदिककार्यायाते तत्यवससम्बवेन त्यागः कद्यं शक्यत इत्यत लाहुः सुद्धोति । शरीरादिना तत्कार्यकराणीय तत्र युद्धिनै स्थाप्येतमः ॥ २ ॥

एवं साधारणप्रतिवन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिवन्धं निरूपयन्ति ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेहतिर्न हि।

अकर्तव्यमिति गुरु । विवृत्ती भगवत्कृतश्चेत् प्रतियन्थ इति । भगवतः सर्वसमर्थसापि स्ततन्त्रेन्छतया यस्मित्र किश्चिदपि कृतिविषयः सर्वधा सर्वप्रकारेण प्रार्थना-यामपि तदा गतिनिस्तारो न सर्वथा फलाभाव इत्यर्थः । हीति यक्तीयमर्थः। सर्वमार्गफलदातः श्रमोः प्रातिकृत्ये केनापि मार्गेण पठासिद्धेः । अत्रायमाश्रयः । मक्तिमार्गे विशिष्टेच्छायाः कारणत्यात्र सामान्येच्छारूपमुठेच्छया मर्योदया वा फठसिद्धिः प्रतिवन्यो वा । किना स्वयमंगीकत्य यस्मिन जीवे प्रसर्यदा यथेच्छति, तदा तत्र तथा करोतीति वस्तस्थितिः । तथा च भक्तिमार्गे प्रवृत्तस्य निरन्तरं सेवां कुर्वतीपि कदाचिद्वःसंगादिनाऽतिपक्षपातिप्रसु-प्रियप्रदेवेण तडोडे प्रमोरतिकोधेन प्रार्थनयापि क्षमासम्भावनारहितेन तस्मिन प्रमः फलप्र-तिधन्धं करोतीति स मगवस्कृतप्रतिवन्धः । तस्मिन् सति सर्वधा सर्वमार्गफठामाव इत्यर्थः । न्त भगवल्कतप्रतिवन्धेप्यन्येषां फलदावृणां सेवया फलान्तरं भविष्यतीत्याशंक्याहः तदान्यसेयेति । यदा 'फलमत उपपत्ते'रिति न्यायेन सर्वत्र फलदातुः प्रमोः प्रातिकृत्यं तदान्येपामपि तदधीनानां फलदातृत्वामावात् तत्सेवापि फलासाधकत्वाद व्यर्थेत्वर्थः । नन सर्वथा फलाभाव आसरेष्येवेति कथं दैवस भगवत्कृतप्रतिवन्धे तथात्वमित्याहः लदा-सरोयमिति । जीवानां हि सप्टवादावपि 'नियन्धायासुरी मते'ति वाषयेन भगवत्कतप्रति-बन्धादेवासारवम् । यच यदा प्रमुः कर्तुभिच्छति तदैष भवतीति तदा तरिमन्नेव सम-येडचं यस्मिन्नेवंप्रतियन्यः स जीव आसुरः सेवादिना दैवत्वेन प्रतीतीपि आसुर एवेति निर्धारी विश्वय इत्यर्थः । एतेनैतत्प्रतिबन्धखरूपविद्धिः सर्वया द्वःसंगादिष् सावधानैः खेयमित्यकं भवति ।

नतु तादशस्य पश्चात्तापे शोकोलस्या पूर्व मक्तिमार्गीय इति तदभावार्थे तत्त्वनि-र्यारोपायमूर्तं विवेकरूपं साधनमाहुः यथा वेति ।

#### यथा या तत्त्वनिर्धारी विवेकः साधनं संतम् ॥ ३॥

चाश्चरोनारते । येनैच प्रकारेण । नाशाग्रहः । एततस्वनिर्धारसः श्रीकामायमा-शार्थस्वान्नीपनिषञ्ज्ञानमपेक्षितम् , किन्तु यमाकथितत् सांस्थयोगेनान्येन वा भाषाश्यन्था-दिनोषयिन तत्वनिर्धारं विधाय श्लोकामायार्थं विचेकः सम्पादनीय इसर्यः । विवेकस्तु ममेतदेव प्रभुणा कृतं सर्वं महात्मकं कोहं किय साथनं कि फलं को दाता को वा भोक्तेत्सादिरूपः । तमेव च तत्वनिर्धारोषायं निवृती निग्रदयन्ति ज्ञानमार्गणिति । ज्ञानमार्गण ज्ञानसाधनोषायेन स्टातन्व्यमित्सर्थः । किय ज्ञानस्टित्सापि न तन्मार्गीया मक्तिः, किन्तु ग्रीकामाय एवेलाग्रयेनाहः शोकाःभावायेति ॥ ३ ॥

अतः परं यदर्थमेषां निरूपणं वाधकानां तत्त्रयोजनमादः वाधकानामिति ।

#### वाधकानां परित्यागो भोगेष्येकं तथा परम् । निष्यत्युहं महान् भोगः प्रथमे विद्यते सदा ॥ ४॥

एवमङोक्तिकामोगे बैङक्षण्यं निरूप्य ङोक्तिकामोगसाधारणप्रतिबन्धावेकीकुल नर्स-र्मनिरूपणपुरःसरं बैङक्षण्यं निरूपयन्ति सुबिद्योज्यो घानकः स्याहिति ।

#### सविघोल्पो घातकः स्याद्धलादेतौ सदा मतौ।

लीकको हि भोगः स्पिक्तो विष्ठसिहतः, कर्मकालादिभिक्तत्र विष्ठसम्भवात् । अस्त्यश्च । स्वक्त्यतः फलतः माभनतश्च परिष्ठित्रस्वादित्यर्थः । साधारणप्रतिवन्यो हि चानकः । सेवाकालोपरोपकतथा तद्यातकः । एनौ भोगसाधारणप्रतिवन्यो सिक्तालार-स्पातकतादिगिर्भवर्षद्वमुत्तेस्त्यागम्पर्यहेत ह्यायगेगाहिर्ववृत्ती ननु कथ्योतस्यास्य घानकः स्वादित्यन्तम् । सिक्तालादस्पताकार्या हित्यस्य पानकः स्वादित्यन्तम् । सिक्तालादस्पताकार्याः शतिवन्यः पातकःत्वान स्वाज्य हुत्यः।

एवं होकिकमोगसापारणप्रतिवन्ययोस्त्यागहेतुभृत धर्मगुक्त्वा मगवत्क्रतप्रतिवन्ये स्वागासम्बदेन ग्रानमागृक्षित्वागियकारिणो मन्दमतः फलचिन्तया शोको भवतीति

तदमावाय चिन्ता न कर्तन्येखाहः विसीय इति ।

## वितीये सर्वथा चिन्ता लाज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

द्वितीये मगवत्कृतप्रतिचन्धे सर्वेया सर्वप्रकारेणान्यतीषि फलसम्बन्धाभावाजिन्ता फरुविपयिणी त्याज्येलार्थः। तत्र हेतुमाहुः संसारनिश्चपादिति। संसारोऽहल्ता-ममतात्मा सर्वोनर्थमूलं प्रवाह्पधफलरूपः. तस्य निध्याद्गगवत्कृतप्रतिवन्धे संसार एव, न फलान्तरमितिनिश्रयादित्यर्थः ॥ ५ ॥

प्रतिवन्धविचारमतिविचार्यत्वेन विधायोद्देगरूपप्रथमप्रतिवन्धेन फलामावे भगवती दातृत्वाभावं हेतुत्वेन निरूपयन्ति नन्यायड्ति मूरुे विवृतायाद्यफलेति ।

## नन्याचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम् ।

आद्येन प्रतियन्थेन फलागाव इत्यर्थः । नन्चिति विरोधोक्तौ । आद्ये उद्देगरूपप्र-तिवन्धे भगवतः सर्वसमर्थस्याप्यन्तःकरणेकसम्बन्धितया तद्विक्षेपरूपोद्वेगे कियमाणे सेवाया अमानसीत्वेन भगवत्सम्बन्यामाबादनाधिदैविकीत्वे तत्त्रयुक्तः प्रमोः फठदानुत्वामाव इसर्थः। अन्यया सर्वदोपनिवारकस्य फलदातृत्वाभावो न पटेत । एतदेव विवृती विश्वदयन्ति तदा सेमेलादि । एवसुद्रेगवाधकसुक्ता भोगवाधकं विदृण्यन्ति सृतीय इति । तृतीये हीकिकमोगे ग्रहमेव वापकमिलयैः । अत्रायमाद्ययः । योगो हि सर्वया वापकः, भगवेद्रमुख्यसम्पादकत्वादिन्द्रियादीनां वैफल्यापादकत्वाच । स च याबद्वहस्थितिः, यभेनापि निवर्त्यमानो न निवर्तते । गृहस्य सर्वया वापकरवात्तव स्थितावंशतोपि भोगसम्भवाहृह्रपरिलागः । कृष्णार्थप्रयोगेण तदासक्तिपरिलागो वा भोगामावाय विषय इसर्थः । एतदेव च विद्यती विद्युतं भोगाभावस्तदेव सिध्यति यदा गृहपरित्याग इति । अत एवासमदायाविनिकचे निरूपितं भगवद्गचीतुवादरूपेण 'गृह द्वर स्थापन साज्यं तथस्यक्तं न शक्यते । फुप्णार्थं तस्रयुत्नीत कृष्णः संसारमोचक' इति ।

एवं फल्जयं प्रतियन्धत्रयं च निरूप्य निजान् प्रत्येतिहृचारमेवाहर्निशं कर्तव्यत्येन वक्तमुपसंहरन्ति अवद्ययेयमिति ।

## अवङ्घेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः ॥ ६ ॥

इयं फलत्रयी प्रतिवन्धत्रयी चाचइया, न खग्रक्या । भक्तिमार्गे फलप्रतिवन्धप्राप्ति-विद्वारो केवलमाबद्धीतत्वात्। तयापि सदा निरन्तरं भाव्या कर्तव्यवेन विचारणीया ाष्ट्राता प्रतिकार साधनलात् कदाचित् फलसिद्धिः, प्रतिबन्यतश्च सावधानतया स्थिति-सिद्धिरित्यर्थः । नतु फलान्तरं प्रतिवन्यान्तरं वा मक्तिमार्गे किथिद्रविष्यतीलार्शक्याहुः सर्वे-मन्यदिति । एतत्फल्यमं प्रतिवन्धयमं चापद्वायान्यत्सर्मं फलप्रतिवन्यादिकत्पनं मनौ-भ्रमः स्वान्तर्ग्रीन्तिरित्यर्थः । अत्रेदगुक्तं भवति । मिक्तमार्थे सेवाया उत्तममध्यमसाधारणाधि-कारकमेण एतत्कळत्रयमेव, न मोक्षादिः । प्रतिवन्धकं चोद्वेगादिकमेव, न पापादिकमिति । 'सपादमूर्लं भजत' इति बाज्यात् । तथा चैतत्फलनिहिताँग्रेरेतस्यतिवन्धमावधानैरन्यते। निश्चित्तः सर्वः सर्वेव विधेयेति भावः ॥ ६ ॥

नन्वतरकरुप्रतिबन्धकादिनिरूपणं तदाश्रितान्त्रति घटते तदीवदहादेरामस्वात्, तदीयागां तु देहेन्द्रियादेः साक्षात्युरुपोत्तमसमर्पितस्वेत फलरूपप्रमुखम्बन्धात् शासप्रक तथा तान्त्रति फलप्रतिबन्धनिरूपणं व्यथमित्याशंभ्य शाहः तदीचैरपीति ।

#### तदीयेरपि तत् कार्यं पुष्टों नैय विलम्बयेत्।

तदीयेः कृतात्मसम्भिष्ति तस्त्रस्प्रतिवन्यकादिभावनं कार्यमवस्यक्तंन्यम्।
पुष्टिमयादायामंभीकारेण् फलविल्म्वाद्यनं कार्यप्रवेच फलदानात् । अनिलम्बस्तु केवल् पुष्टावेदेलाहुः पुष्टो नेव चिल्लम्बयेदिति । पुष्टो केवल्युष्टो गर्यादारुभावेन साक्षा-दंगीकारात्र तिलम्बः । साम्यतं सु पुष्टिमयादायामेवाधुनिकानामांभीकाराद्यजनविद्धिविल्म्यसङ्गावेन तावस्यवन्तं प्रोपितमर्तृका इन फलप्रतिवन्यभावनं सर्वदा कार्यमित्यर्थः ।

एतदेव निमित्तमन्यत्राप्यतिदिशन्ति गुणक्षोभेपीति ।

#### गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥

त्तदीयानां गुणक्षोमोषि विलम्यादेव निमित्ताद् देशान्तरस्थरितकाया इव अवित । तत्राप्येतदेव फळ्अतिवन्धकादिभावनं साधनस्येत इष्टप्यम् । एतद्विपारेण चित्तस्य प्रश्च-पत्तवा गुणक्षोमोषि व भविष्यतील्धाः । नतु गुणक्षोमनिवर्तकानि साधनान्तराणि भविष्य-नतील्थांश्वग्रहः मनिरिति । विचारे क्रियमणेऽस्मन्मतेरप्रेव पर्यवसानान्नान्यस्साधन-मिल्याः ॥ ७ ॥

गन्वत्र कायित् कुराष्टिरत्ययते, तदीयत्वे नियमेन फलसम्भवात् , तद्वैयय्यीपति-भिया प्रतियन्थासम्भवात् तदीयत्वे छुमयाभावादेवं न निरूपणसुचितमित्याशंक्याहुः कुरह्रस्टिरिति ।

#### कुस्टिरच वा काचिदुत्पयेत स वै भ्रमः॥ आ॥

अत्रास्मित्रयें चाराज्योवधारणार्थः । अत्रैय या क्रम्युष्टिरुत्ववते सा सर्वथा दोध-माबाद्धमः एवेत्यर्थः । अतुपपतिपरिदारस्तु सुरेव श्रमोः स्वतंत्रेन्छत्विनहृत्यणेन कृत इति तत एव विभावनीयमिति दिश् ॥ ७॥ ॥

इतिश्रीवस्रभाचार्येचरणान्जदासानुदासश्रीहरिरायविरचिता सेवाफलविष्टतिटिप्पणी मम्पूर्णा ॥

### सेवाफलम् ।

#### श्रीवलभविरचितटीकासमेतम् ।

याहदी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते । अलोकिकस्य दाने हि चायः सिध्येन्मनोरधः ॥ १ ॥

याद्द्दी यद्यकारिका 'चेतस्तद्यवण'मिखारम्य 'क्रण्णमेव विचिन्तये'दिलन्तेनोका । तत्त्तिद्धावित । तस्यः चेवाणः मानवीत्वरूपफठावस्थाविद्धी फट्टमुन्यते 
फट्ट निरूप्यत इत्यर्थः । कुत्रेवाकांभाषागादुः र्राकार्या सेचापामिति । फट्टमप्यमित । 
फट्टमावन्द्रेदक्रवप्यमित्यर्थः । यथा स्वर्गस्य फट्टलं तद्ववन्छेदकं चामुतपानाविक्तेत प्रधार्थित । 
फट्टमपान्यर्थनः वद्यवन्छेदकं चेदं फट्टब्यम् । स्वर्षायां फट्टमपान्यनेत प्रधार्थी 
उक्तः । उत्तरार्थार्थगादुः अरहीकिकस्तामर्थ्यमिति । मुहेऽद्योकिकस्रेवल्येकिकस्य 
सामर्प्यस्य । अरहीकिकस्तामर्थ्य सवीमोग्युषा । तस्या दाने । आर्थ इति । 
काष्यो भगोर्यो 'भगवता सद्द संद्यापे दर्शने निकित्स चे'त्यादिमित्रकः पूर्वोक्तप्रधार्थानेक्त्यः सित्ये । सित्येत् पूर्णो भवतीत्यर्थः । अनेन र्यमारत्यस्य पूर्वेद्यवाप्रम्य उक्तः । पक्तसाम्यान्यस्य । सित्येत् पूर्णो भवतीत्यर्थः । अनेन र्यमारत्यस्य पूर्वेद्यवाप्रम्यन्ते । 
स्वर्णाते व्या । एतेन दीममाना प्रधा साथं मुक्यमाना मुनेव तु फटमिति स्वित्यायत्यन्ते वेदाः । एतेन दीममाना प्रधा साथं मुक्यमाना मुनेव तु फटमिति स्वित्याव्यानेत्र वर्णनायां मुनेव समागन्छन्ती मुनमित्र स्वर्णोग्योग्यं करोती'ति निरूपित्य । 
'वर्णयन्त्रीभिरिपर' इत्युक्तदरानुमन्निति सुवापूर्णनेव निरूपितससममितिस्वनाप हिस्वर्णसः ॥ १॥ ॥ १॥ । ॥ १॥ ।

#### फलं वा स्वधिकारो वा न कालोत्र निवासकः।

पत्नं या चाभिकारों वेलासार्यमाहुः सायुज्यमिलारिना। यूर्ज फर्ल वैति । सायुज्यस्य सोश्रुवरसारिश्रुती फर्ल्स्पेन प्रसिद्धा फर्ल्स्ट्रेस सायुज्यस्य कर्म । तथा च्या दितीयं फर्ल्स सायुज्यस्य होना वृत्तीयं फर्ल्साहुः अधिकार्यः रहित। एतदर्यमाहुः डीकार्याः सेवोपयोगिरिहे हो वैक्कण्टादिग्वित। अत्र आदिशन्देन औपसुराधीष्ट्रनातादिकं आद्धम्। यूर्जे न काल्य हित। अत्र सेवोपयोगिरिहे कालो न प्रेरकः। यथा लीलादिष्टसा आयुश्वारमो न काल्यमांः, किन्तु भयविष्टिश्वा अप्यानिकलित च, एवं जंगमा अपि रोनोपयोगिरो देहाः भयविष्टव्येष अपयादिकार्या जिम्हो।

#### उद्येगः प्रतियन्धो वा भोगो वा स्वात्त वाप्नकम् ॥ २॥

जद्वेग इति । स्रोकार्यमाहुः सेचायामिति । छद्रेग इति । मनसोन्यपता उद्देगः । कायसान्यपता प्रतियन्धः । इन्द्रियाणामन्यपता भोगः । इदं वर्ष धार्य-कम् । तत्त्रविज्ञजेवायां फळजननसामर्थ्यस्य मक्तिरहस्यमजनस्य यापजनकं विसामग्रीहेतुः प्रतियन्यकमिति मूळार्थः ॥ २ ॥

अकर्तेव्यमिलारम्य विदाते सदेलन्तसार्थमाहुविवरणे त्रयाणामिलारम् विवेक् इसन्तेन । त्रयाणामिति । उदेगसाधारणप्रतिवन्धलैकिकगोगानामिलार्थः । साधनेति । एतप्रयाणामेव वाधकत्वात् । नतु कयमेतप्रयस्येव वाधकत्वं न तु प्रश्नाः नामिलतो व्यवस्थामाहुः भोग इलादिना । छौकिक इति । अनिवेदितपदार्थानां समर्पणं विना विषयासक्तयोपगोगो ठौकिको भोगः । अस्टीकिक इति । निवे-दितानामर्थानां भगवद्भोगार्थं विनियोगे जाते तद्दत्तप्रसादत्वेन स्वोपमोगकृतिरठी-किको भोगः । तत्राच इति । आद्यो लोककृतः साधारणः । बुद्ध्या इति । विभावनयेत्यर्थः। फलानां मध्ये इति। यस फलप्रयमपि मवति तस सेवी-पयोगिदेहरूपे प्रथमे फले प्रविश्वति सम्बद्धो भवतीलर्थः । एतद्भोगसीतत्फलसाधकलेन पूर्वे फलसम्बन्धः । तद्वत्तरं च दासधर्मत्वेनैतत्करणादुत्तरं सम्बन्धः । पूर्वोत्तरमपि फले व्याप्तो भवतीति भोपसर्गार्थः । अयं मूले सदेलव्ययार्थी ज्ञेयः। निःमत्युह् मिति हेतुमर्भम् । यतोयमदृष्टादिकृतविधाभावान्निःप्रत्युहं सिध्यत्यतो महा-निलर्थः । यद्यपि पाठकमेण सेवोपयोगिदेहसः तृतीयफठलम् , तयाप्यतृक्रमानुरोधात् तस्य प्रायम्यमेव सिष्यति । किञ्चैतस्याधिकारत्वेन निरूपणादपि तथा । भगवत्कृतमः तियन्धश्चेदिति । अवणकीर्तनादिना हरिश्चेद्भदये निविशते तदा पूजा सर्वदा निर्वहति । तस्वा अभ्यासे तस्यां मक्तिरहस्यभजनरूपं सामर्थ्यं सिच्यति । क्रियमाणेपि अवणकीर्त-नादौ हरिश्चेत्र निविशेत तदाम्यासो न सवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स भगव-त्क्रतप्रतिवन्धः । तदा भगवत्कृतप्रतिवन्धे अन्यसेचा महापुरुपादिसेवा व्यथा निःफः ठेंत्यर्थः । अपिना भगवत्सेवापि तथेति ज्ञेयम् । कियमाणेपि श्रवणादौ चेत्र हरिनिवेश-स्तदेखर्थः । पूर्वमेन ज्ञानादिमार्गप्रवृत्ती तु नासुरत्वमिति योध्यम् । नन्वासुरत्वे अवणादी प्रवृत्तिरेव कथमित्यत आहुः। जीव इति। स जीव आसुरस्तस्यान्तःकरणं तु दैवमतः प्रवृत्तिरिति भावः । नतु तर्हि किमासुरेण कर्तव्यमित्याकांक्षायामाहः तदा ज्ञानमार्गे-णेति । अन्तःकरणसः देवत्वे इत्सर्यः । अन्तःकरणसासुरत्वे तु संसारनिश्वयाच्छोकामाव वक्ष्यन्तीति ज्ञेयम् । शोकामानसाधककंसोपदिष्टज्ञानमार्गेणेल्यर्थः । विवेक इति । आद्यो बद्धा त्याज्यः द्वितीये त्वासुरज्ञानमार्गेण स्थेयमिति द्वयोः प्रतिवन्धयोविवेकः इत्यर्थः ।

भगवत्कृतःखेदिसारभ्य विचेक इसनोगाकर्तव्यमिसस विवरणं ज्ञेयम् । इस्य-भोक्तत्रयाणामेवात्र वाधकत्वम् । अठौकिकभोगस्य प्रथमे प्रवेशाज वाधकत्वम् । भगव-रकृतप्रतिवन्धेपि सामर्थ्यानुत्पाद एव न तु जातस्य वाधीतस्तस्यापि न वाधकत्वम् । त्रतिवनप्रस्तः तु भवतेव । प्रतिवन्धे विसामग्रीतदेतुः, प्रतिवन्धक इस्त्रत्र विसामग्री-पदस्स सामग्रीवाधारान्ताभावोभयवाचकस्वादिति बोध्वम् ।

अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हि ! यथा या तत्त्वनिर्धारी विवेकः साधनं मतम् ॥ ३॥ बाधकानां परित्यागी भोगेष्येकं नथापरम्। निःप्रत्यृहं महान् भोगः प्रथमे विशते सदा ॥ ४ ॥

मुले श्लोबद्धययोजना । भगवतः सर्वधा सेवायां सामध्ये अकर्तव्यं चेत् तदा गतिः फलं न हि न भवतीलर्थः । नतु तदा तस्य किं साधनं शोकाभावायेस्यत आहुः यथा चेति । येनात्मतत्त्वनिर्धारी भवति ताहशो विवेकः आत्मानात्मविवेकः शोकाभाव-साधनं मतमित्वर्थः । 'तस्माद्भद्रे स्वतनयान् मया व्यापादितानपि मानु शोचे'त्वत्र तस्य ज्ञानस शोकाभावहेतुत्वकथनान्मतमित्युक्तम् । भोगेप्येकमिति । जासमिशयेणैकवचनम् । श्रामस् श्राकामाबद्धतुष्कर्यान्यतायदुक्तम् साराय्यकायाराज्ञात्सार्वयक्षयम् । तत् करं न दितीयो अपरमिति । न परमपरम्, द्वीनम्, वाधकरवात्याज्यमित्यसः । तत् करं न दितीयो पाधकरवाद्वाः निःमत्यदूदिमितं । निर्विमम् । देतुगर्भितदम् । यतो निर्विमं यथा भवति तया सित्यति, अरद्यद्विपंपकरवामावात् । अतो सदान् । एतादशे भोगः प्रथमे फले सेवोपयोगिदेदे सदा विशते, पूर्वमुद्धारं व सम्बद्धं भवतीत्ययः । पाठकमं दृष्टा अलैकिकसामर्थ्ये प्राथम्यं मन्यानस्य ग्रममितसाम् यौकायां फलानां मध्य दृत्युक्तम् । यस फलवयमि भवति तस यह्मधर्म फलं सेवीपयोगिदेह इसर्थः ॥ ३ ॥ ४ ॥

सविद्योल्पो घातकः स्याद् बलादेती सदा मनी। वितीये सर्वथा चिन्ता खोज्या संसारनिश्चयात्॥ ५॥

सविम इत्यत्र टीकायां सविमन्यादिति । अत्रापि सविमपदं हेत्गर्भम् । तथाचायमर्थः । पातको लौकिकमोगः, यतः सविधः, अतील्पः स्मादिति हेतीस्याज्य इति । एलाविति । साधारणभगवन्कृतौ चलाद्धेतौः सदा प्रतिवन्धकौ मतौ । मनस सुद्धियाणां चान्यपरतारूपाबुद्धमभोगां सामर्थ्यनाथकौ । ननन्यपरतारूपाविमौ त कारणासेच बायको । तत्तुजसेचेयानम्यस्ता भयस्ततो बल्छिस्यात् प्रतिबन्धनामकावय कारणावय वायकः त्रात्ववयमानग्यवा ग्रेनश्या गरिष्ठलात् त्रात्वयमानग्रवया व्यवस्था गरिष्ठलात् । द्वितीय जातावित्रार्थः । ज्ञानस्थित्वयः मान्य इति । यूर्वेतासुर्व्वाने स्थित्यमये । द्वितीय इनीति ।द्वितीये भावव्ह्वत्रतिवन्यं जाते । यूर्वे संस्तारिनश्चयादिति । अत्र संसारप्यं देहादिष्पर, तथा च 'विरोचगोत्तरेह एर महस्य' इत्यादिरूपनिश्यादित्वर्धः ॥ ५ ॥ नतु मृत्रोपगोगिदेहस्य कथमविकारत्वम् , अधिकारले चा कर्य फललमिलात आहः

मन्याचा इति ।

#### नन्याचे दातृता नास्ति तृतीये धायकं गृहम् । अयद्ययेवं सदा भाव्या सर्वमन्यनमनोभ्रमः ॥ ६ ॥

नन्यित कोमलामभण । आच्ये सेबोपयोगिदेहरूपफले सित या भवति फल्ड्य-दातृता सा सेबोपयोगिदेहरूपायफलामांच नास्तीत्यायफलसापिकाररूपतेत्यभैः । तथा च यस्तायफलमेव फले तं प्रतायब्य फल्ड्यमेव । यस्य च पुत्रभेति साहुज्यादिफले तं प्रति आयफलसापिकारस्वमेवित भावः । एतेन फल्ल्यमेव तारतम्यमपि द्यिवानिति भोध्यम् । रीकायां तदा सेबेति । आयफलामोलेसभैः । मुले तृत्तीय इति । लीकिक गोगरूपप्रतिवन्यके सित थायकं एहं सेवाप्रतियन्यकं लीकिकमोगसखकं आयौदि लाज्य-मिति थेषः । अन्यद्रप्रयमिति । इयं प्रतिवन्यकर्मण फल्ल्यमी च सदा निरन्तरं भाव्या नियानीया । भावनया प्रतिवन्यकरूतप्रतिवन्यिक्षियोगित मान्यमात्रित भावः । स्वयमिति । जानादीनां साभनालं तत्साप्यमोहास्त्रीय फल्ल्यमिति मनोप्रमानाम्म ॥ ६ ॥

नतु 'तया निवेदने चिन्ता त्याज्या श्रीपुरुपोत्तमे' इत्यनेनात्मनिवेदिनां प्रति-

बन्धकभयाभावात् किं निवर्तनेनेत्यत आहुः तदीयैरपीति ।

तदीयरिप तत्कार्य पुष्टी नैय विसम्बयेत्। गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥ ७॥

#### भगवदुक्तः, अयं च पारंप द्वातं कथं तुल्यवठल्योमंत्यतं आहुः **कुर्स्टा**ह्याति । क्रस्मिष्टरत्रं वा काचिद्दत्पचेत सं वै स्नमः ॥ ७॥ ॥

बाग्रन्दोनादरे । ममापि वाक्पतित्वादत्र मद्दाक्ये पूर्वोक्ता अन्या वा काचित् कुगृष्टिः किसुल्पेत ? नीत्परेतत्वर्भः । यदि चेदुल्पेत तदा तस ताद्ध्यं क्षानं अन एव । तद्दोषनार्थं नास्मरमृक्तिः, किन्तु 'सालिका मगवकका' इत्युक्तानां तादशामेव बीधना-वैमेवास्मरमृक्तिति भावः ॥ आ ॥

इतिश्रीविद्वलेशात्मजश्रीयस्मग्रुतस्याफलविष्ट्रतिः समाप्ता ।

## सेवाफलम्।

## श्रीपुरुपोत्तमरुतसेवाफलविवृतिप्रकाशसमेतम् ।

प्रणम्य श्रीमदाचार्यचरणी तस्क्रपायठात् । सेवाफठोक्तियिष्टतेर्विवृति वितनोत्ययम् ॥ १ ॥

अय श्रीमदाचार्यचरणाः श्रुतिमक्षसुद्रगीताशीभागवततालर्यगोचरस्वतिच्यानस्य तद्रवित्तजसेवारमञ्ज्य साथनस्य भगवरप्रेमारसक्तेवामिद्धिपर्यन्ततां संक्षेपेण सिद्धान्त-मुक्तावत्यां घोषसीकर्योगे निरूप्य सेवाफलप्रन्ये तथेव तरफलं निरूपयितुं प्रतिजानते मास्ट्रजीलादि ।

## थादकी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलमुच्यते ।

सायुज्यं 'भत्तया मामभिजानाती'खुको भगवत्सक्त्रे रुवः । चचा अप्येवम्, श्रीदेवकीनन्दनाथ । श्रीहरिरायास्तु सह युनकीति सयुक्त सयुजो भावः सायुज्यं संयोगाः तुमवसामर्थ्यमिलाहुः । श्रीकल्याणरायास्तु योपानामिवेति विशेषमाहुः ।

सेवोपयोगिदेहोक्षरात्मको देहेन्द्रियासुद्दीनः पुरुपक्षीपशुपक्षितृक्षाषाकृतिः संस्थानविशेषः । तदेतत् फलवयं त्रिविषसेवायां वर्षायथं योष्यमित्यर्थः ।

नतु 'यथाफतु'रिति श्रुती तत्कतुन्यायस्योक्तत्वात् संन्यासनिजये 'भावना साधनं यत्र फलं चापि तथा भवे'दिलाचार्यरीप तदंगीकाराज्यायत एवाज्ञापि ताद्याफलप्राविसिद्धेः विशेषतस्त्रक्तयनस्य किं प्रयोजनिमत्याकांक्षायां तत्र हेतुं वदन्ति मूले अलौकिकस्य दाने हीत्यादियादत्रयेण ।

अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥ फलं वा ह्यथिकारो वा.

अत्र हिहेंती । चोषधारणे । यतो हेतोरकोक्तिकस्य समयाविर्माविषकर-णोक्तरितिकसाक्षरासक्वित्रहस्य दान एव आध्य आदी मत उत्तमफ़लिवपेय विद्यमानो सनोरधः निश्वयद्यस्तिकामभारासकः तिष्येत् । अदाने तु फलं चा हि निश्येत अधिकारो चा सिष्येदिखनुष्ययते । तथा च ' लोकत्र लील केत्वस्य मिति न्यायेन भगवता अलौक्तिकस्य सम्याविर्मानस्योकदेहस्य दाने एव तस्तम्यन्यिफललोमाञ्च तरुकतु-न्यायमान्येण पुष्टेस सिद्धितिस्तत्तित्रहस्यणमित्यर्थः । वाद्वयमनादरे । तेन तरक्रतु-यायेन कदाचित् तद्वयं भवतीति वोधितस् ।

नग्विभकारसः कार्यान्तरयोग्यतारूपत्यात् तस्य च साधनदशायामपि सन्त्वात् कथं फळत्वमित्यत आहः ।

#### न कालोत्रनियासकः ॥ १॥ ॥ इति ।

अञ्चलिकार । तथा च काळित्यम्बत्यामविनानावुत्त्वा निखलादखावि फळलं निम्मस्यहिमस्यदे । एतत्रमे एकं दानदेतुकमन्यह्यमिष भगवदमुम्महेकहेतुकम् । मर्यादा-निम्मुणास्तिवया तास्त्रात्यक्षां संगुणया सन्ननोमयहहादिवया च 'वान्नम् विद्याल्यादिवया च 'वान्नम् विद्याल्यादिवया च 'वान्नम् विद्याल्यादिवया च 'वान्नम् विद्याल्यादिवया च 'वान्नम् वान्नम् संवान्यमिष्ट्रादे क्षात्र केवल्या मिक्सदितमर्याद्या चक्तुमवम्यत्वात् । तथा तदुपमे 'यमेषेव 'ह्यादिहस्तेव्या अक्षत्रक्षम् मात्राव द्वाप्तिव्याल्याद्यात्र केवल्या मिक्सदितमर्याद्या इल्यादिस्तेवया विद्यालक्ष्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्रक्षम् । दितीये च 'विकारमात्रां मात्रव्यात्र प्रतिकर्णा प्रतिकर्णा प्रतिकर्णा ह्यात्रव्या मात्रव्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्र मात्रव्यात्रव्यात्र मात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्र मात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्यात्रव्यात्रव्यात्रव्यात्यात्रव

वास्यम् । तृतीये च ' को वामिहेल भगवत्परिचर्ययोचे'रिति जयित्रज्यो प्रति मनकादि-बाक्य ज्ञेयम् । तयो पातस्तु भगविद्च्छात एयेति तत्रेव निवन्ध प्रतिपादितमिति न कश्चित्सन्देहः ॥ १॥ ॥

नतु भुवत्वेवमनुगृह्तैविष्यात् फुलैनेविध्यम् , तथापि 'निल हरे। विद्यपत' इति वक्ये कामकोषादीनामपि भगवित निस्त दिधाने तन्मयः स्त्रीक्तसात् तन्मयः च सायुज्यस्येव युक्तस्यात् सिद्धान्तमुक्तानस्याम् स्युभयोस्तु क्रमेणेव प्रवेक्तिय फलिप्यती स्रोतन मानस्या एव फठत्वेनोक्तत्यात् तथापि तन्मयताया सिद्धो तस्यै शुक्तत्वात्वयं तद्भावो येन ततीय फलमित्यत आहे.।

उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा म्यादिति ।

सेवाया कियमाणायामिति रोप । कि तायतेलाकाक्षाया तेपा खरूप टीकाया विदृष्पनित सेवाचा प्रतिचन्ध्र हलादि । प्रतिवन्धो नाम प्रितामधी तत्रनक प्रतिवन्धक । तद्योदेगादित्रयम् । तत्र्योद्वेगो नाम उधैभैम चलन वा । ओविजी भय चठनयो । तदन सेनाया त्रियमाणाया दुष्टादिन्यो मनसी भव या पानादिना हुई ॥ उ वा। अत्र द्वितीयमध्यनन्यम् । एतद्वुगयमप्यान्तरमता द्विप्रिपोप्युद्वेगो षाश्चमेवापठरूपाया ार चन १६तायमध्यायम् । एतद्वययमञ्जातस्यातः १६४वणञ्चरः । आत्रवारमञ्जूष्यः मानस्यानस्य नाम तङ्कीहरू स्वानस्यानस्य । अतिवन्यो नाम तङ्कीहरू स्वानस्यातस्य । व १७७४ । व १७७४ । व १७०४ । व १००४ | व १० वाह्यसेत्रासामानाधिकरण्यात् तद्विरुद्धसोमम्यात्मकस्तत्सक्षपप्रतियन्पक कादाचिरक । भोगो नाम द्याद द्यमाझात्कारोग्यवहारूप प्रसिद्धो देहे-द्रियोगयनिष्ठलादुष्य-भोगो नाम द्याद द्यमाझात्कारोग्यवहारूप प्रसिद्धो देहे-द्रियोगयनिष्ठलादुष्य-निष्मेगानिगामग्रीक्सो चलिष्ठ स्वभावत प्राप्त । तथा च नेवा मंत्रानिस् इकायिकगाविक-मानसिक्तसामद्रयुगादकत्वन मानम्या जघन्य अपादनान् तया तन्मयनाया अभिद्रौ सुखेन नृतीयस्य फटस्र सिद्धिरित्सर्थे ।

नतु भवस्त्वेत्र तथापि यदन मुख्य फुट ततु दानैकसाध्यमित्सुक्तम् । दान तु पूर्व ज्ञातुमग्रक्यम् । तथा सनि स्वन पुरुषार्थन्येन सेवाकरणे ग्या कि फुट भविष्यतीति सन्देह कथ निवर्ततस्यत् आर्षः ।

तु याधकमकर्तव्यं भगतनः सर्वथा चेड़निर्ने हि यथा वा इति ।

ु शकानिरासे । बाधकं पूर्वोक्त नयमकर्तव्यां भगावनः सर्वेषा यत् तदा तुः शकानिरासे । बाधकं पूर्वोक्त नयमकर्तव्यां भगावनः सर्वेषा यत् तदा रि निश्चेषन गतिर्मे, प्राणाना देहाद्भवनण न । मनसो वा मगबह्यतिरिक्तं गतिर्मे, रिन्तु 'बाब्यनित दर्शनान्छ-दाव'लिधिरणोक्तन्यायेन मगबलेव छय । 'ता नानिद'वि-

विगामध्युत्वादरत्वात् प्रतिघाधः वसिति पाः ।

खुक्तरीखा भगवदेकतातत्वं हि निश्चयेन । एतेन सुख्यफ्रटमवनविषयकसन्देइनिष्टितित्विः । यथायेति भिन्नं वाक्यम् । अन्नापि वाध्यकं भगवताः अकर्तव्यं चेदिः त्यन्वित । तथा न यथा येन प्रकारेण सेवा, यत्वदीनिंदससम्वयात्वात्त तेन प्रकारेण वाध्यं फर्मायतांकर्तव्यं चेतदा, वा फर्ट विकल्पः, सेवा मध्यमा चेन्मध्यमम्, जपन्यां चेन्नध्यमम् कर्णायं चेन्नध्यमम् कर्णायं चेन्नध्यमम् कर्णायं चेन्नध्यमम् कर्णायं चेन्नध्यमम् । कर्णायं चेन्नध्यमम् । कर्णायं चेन्नध्यमम् । कर्णायं चेन्नध्यमम् । पर्वित्यम् चार्ण्यायं चेन्नध्यमम् । पर्वित्यम् । पर्वित्यम् चार्ण्यायं चार्षित्वः । निवन्यं चं पर्विया चेन्नदिक्तायं चार्ण्यायं चार्षित्वः । निवन्यं चं स्वर्थायं चेन्नध्यमम् साम् प्रतिवन्य पर्वे कर्णायं चेन्नध्यम् साम् प्रतिवन्य पर्वे कर्णायं चेन्नध्यम् । अन्न भीणि वाक्याति, तेषु निव्यत्य वाप्यक्षयं चेन्नदेति । तथा चं याध्यकं प्रतिक्तिः भगवतः अकर्ताव्यं चेन्नप्ति। प्रतिवन्यसामावाहिर्तर्भध्यमं फर्ट भवति । याध्यकं प्रया चेन्नदा न हि निश्ययेन वेवाफ्टमेन व । याध्यकं प्रधा तया चेन्नदा वा विकल्यः । तथा चैनं भगवति च्लाविष्यमित्यर्थः ।

तर्हि विकले किं कार्यमिखत आहुः । अतत्त्वनिर्घारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥

बाधकानां परित्याग, इति ।

भत्रोक्तवाक्यद्रयस्य त्रयस्य वाऽसन्दिग्धस्वादतत्तत्त्वनिर्धोर इत्यदिकं व्याकुर्वन्ति ।

त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तत्रय इति । त्रयाणां पूर्वेकानां वाधकानां यसाधनमतत्त्वनिर्धाराविकेक्ष्पं तस्य परित्यागः सर्वया त्यागः कर्तव्यः । तस्यितयोगि-मृततत्त्वनिर्धाराविकेक्ष्पोरम्यासेन तयोः प्रागमावानिवृत्तिः सम्पादनीया, ध्वसो वा। तथा च नवीनवहरपादकसापनत्यागे यथा भोजनपरित्यागे पूर्वोजीर्धस निवृत्तिः भाविनव्याहत्तरित्त्त्वा तत्त्वनिर्धा काते वृद्धिदेशेष्ट्रस्थाहेरास्य निवृत्या विवेके च जाते प्रतिवन्यभोगः योगिवृत्या तथोगिःशेपनावः सम्पादनीय इत्यथः । नम् पाधकत्यागे कर्त्यो भोगस्या सम्पादनीय स्वर्थः।

नत् वाधकलागे कर्तव्ये भोगलाग आगतः, तथाकृते शरीरश्चितेर्वछादेशासम्भवात् सेवाया एवासिद्धिः, प्रतिवन्धसः चाष्ट्रधनन्यत्वात् तत्त्वागस्याधकयत्वमिति सेवासिद्धित्व दुर्पेटेलाशंकायां तदये विभागमाडुः भोगेपीत्यादि ।

भोगेप्येकं तथा परम् ।

निःप्रत्युहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४ ॥

अपि समुबये । मोगो, अपि शब्दात् प्रतिवन्धे, एकं परित्वाज्यमिति शेषः । तथिति वैषम्ये दृष्टान्तः । यथा गोगप्रतिवन्धयोरेकं परित्वाज्यं तथा परं द्वितीयं निःप्रत्युद्धं विधग्रत्यम् । गोगम्य निःप्रत्युद्धत्वे हेर्नुर्भहान् मोगाः प्रथमे यिदान्त इति । प्रतिनन्त्रस्य तथात्वे हेतुः सदेति । तदेतत् सर्वं मन्दिदेर्दुष्कारं हुर्ह्वेयं चिति तदर्थं गृहुन्तो व्यक्तिनतः प्रतिकोमकामादाय प्रथमतो भोगं निभजन्तं भोग हसादि । भोग उक्तरूपो द्विप्रकारकः । तयोमेध्ये होकासिकजन्मा सार्वदिकत्वन बलबद्वाधकत्वादवश्य सक्तव्य एवेलर्यः । ततो न्यूनं प्रतिवन्यं त्रिभजन्ते प्रतियन्घोपीत्यादि । तस्य कादाचित्कत्वेन सल्पत्नात् पूर्वं तत्थागप्रकारमाहुः तत्र्वेत्सादि । तयोः प्रतिबन्धयोर्मध्ये आद्यः साधाः रणः बुद्ध्या उपायचातुर्येण त्याज्यः। यचपि तत्वनिर्धारिविवेकौ पूर्व प्रतिवन्यः निपातकरतेन स्चितो तथापि न तायन्मात्रेण निष्टतिः, किन्तु बुद्धिरिष तत्सहकारित्वेना-पेक्षिता । अतस्तमा साज्य इसर्यः । नत् भवत्वेय तथाप्यलेकिकभोगालामे कि वीज-मिलाकांक्षायां तर थीजमाहुः अलीकिक इत्यादि । तुः ग्रकानिराते । अलीकिको भगवृद्दाप्रसादलेन कियमाणी भोग फलानां मध्ये प्रथमे आध्मनीरथात्मके प्रवेश भागोत्यतो निःप्रलहत्वात त्याच्या इत्योः। अयमेव हेतुर्ग्हे महानिति पदेनोक्ते मामोत्यतो निःप्रलहत्वात त्याच्या इत्योः। अयमेव हेतुर्ग्हे महानिति पदेनोक्ते बोप्यः। द्वितीयप्रतिवन्धस निःप्रलहत्वे यो हेतुः सदा पदेनोक्ततः द्युलादयन्ति भगवन्कृत इलादि । सेवाया खस रुचे सामग्रीसम्पर्भेश्र सत्त्वेषि यदा पुतः दुस्तर्भ दूष्टतेन तिवगहाभावः सेवायामस्यादियां स भगवरक्तप्रतिवन्य । तत्रेय हि स्वसा-न्येषां च 'देवमत्र विधातक'मिति बुद्धिरुदेति । तादश स चेक्कवेत् तदा मगवान् फल पुर्वोक्त त्रितिधमपि सेवाफल न दास्यतीनि मन्तव्यम् । तेन सेवाप्रतियन्थवता ्रात्ता लाजपना चनानल व प्रतिस्थान सेवा चेत्तदर्थं कुर्यातदा सापि व्यर्थो । सुक्तिभिर्विचारणीयम् । तदान्येषा गुर्बादीता सेवा चेत्तदर्थं कुर्यातदा सापि व्यर्थो । पुत्रसम्बद्धाः । प्रदान्त्रम् । प्रवानम् अवस्याः प्रवानम् अवस्य अवस्याः प्रवानम् । तदायः जीवः । एवः प्रविधः प् हिंग मिति चतुर्थस्करप्रवास्योक्तश्चेतनासुक्तस्यात आसुर इति निर्यारः कार्य इति प्रियम्पाद्यस्यात्मा अस्ति स्वर्थस्करप्रवास्योक्तश्चेतनासुक्तस्यात आसुर इति निर्यारः कार्य इति प्रायमाद्यस्याति । तदा ज्ञानमार्गण स्वात्मनि प्रथमे चाञ्चसम्बद्धसम्यनपरेणास्युद्धादिन सदाबुपासन्परेण वा स्थातव्य शोकाभावाय । आत्मज्ञानस्य शोकनाशकत्वश्रावणात्तया ्रवाहु तरावरण चा स्वावण्य वाचावावच । वावाह्यपद वाचाववच्यावचायचा स्थिती तस्मिन् समाते निवृत्ते एतसाक्षरसायुज्य या सत्र स्थितिर्वी मयतीति विवेकः सेनाफलात् प्रयक्षरणमिलार्थ ।

अनेतहत्थवर्शनेन गमेद प्रतिमाति । आसुरतीना हि पुष्टिग्रनाहमयाँदायां 'जीवास्ते अनेतहत्थवर्शनेन गमेद प्रतिमाति । असुरतीन हिनिवा निरूपिता । ते सामुरा सर्वे प्रमुचि चेति विकार्तं इत्युक्तदक्षणका अझहुद्रमेथेन हिनिवा निरूपिता । ते सु तोपदेशार्टा । 'सालिका गगनदका वे गुक्तमिकारिण । भवान्तसम्भवा देशात् तेपापदेशार्टा । भता पर 'प्रवारेषि समागल तेपाप्ति निरूप्तते प्रतिक्रात्वान्येन तथा निर्धात्वा । अत पर 'प्रवारेषि समागल प्रिप्तिस्तेन सुज्यते । गोपि सिस्तव्हले आत कर्मणा जायते यत' इत्युक्तोविगण्यते । यथा प्रशिक्तानादिः । अतसाद्य तदेश्य प्रति वायमुपदेश इति ॥ ४॥ अस्तातादिः । अतसाद्य तदेश्य प्रति वायमुपदेश इति ॥ ४॥

एवमलोक्तिकमोगमगवल् तप्रतिबन्धयोस्त्यागनर्श्वे बीज व्याल्याय साधारण-प्रतिबन्धरोक्तिकमोगथोस्त्याज्यले थीज बक्तमवतारयन्ति ।

#### सविभोल्पो घातकः स्याद् यहादेती मदा मतौ । क्रितीये सर्वधा चिन्ता त्याज्या मंसारनिश्चयात् ॥ ५ ॥

साधारण इलादि । कथिमित हेर्तुरूपप्रकारपोपकम् । नया चैतयोस्लक्तः व्यताप्रयोजकः प्रकारः क इत्यथः । अन्यथा वयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति पूर्व-प्रन्यत्तिरोप आपवेतीते । व्यक्तिनित स्विधारचादिल्लादि । कालदिकृतिमासाहित्यात् सङ्करतः साधनतः फलतथात्सत्वात् तथेल्थयः । एतं भोगे त्याज्यलवीजद्वये व्याख्यति विष्ठो पातकलस्त्रो हेतुः साभारणप्रतिवन्त्रभिष्ठ इत्यादिव योधितम् ।

नतु प्रतिवश्यकत्यागप्रकारस्य प्रेमुक्तत्वास्तुनस्तस्वनस्य किं प्रयोजनमत आहुं यस्त्रोदेतानिति । व्यक्तिंनि एत्तानित्यादि । यत एती लीकिकमोगसापारण-प्रतिवन्त्यी सदा क्षणे क्षणे प्रतिवन्यकावती बुद्धता उपायचातुर्वेण सद्यद्व हृद्धात् त्याच्यी । ययापिकं सक्तं चेन्ममेदानीन्त्रना सेवा गता, मया गानाचाष्तच्या जागरः कृत्रवेदिदानी निप्रायाति, तस्मोदेवं न विभविभित्यं बुद्ध्योगायचातुर्येण सर्वया त्यक्त-व्यावित्येतदर्य पुतः कयनमित्यर्थः । दितीय सर्वयेति व्याकुर्वन्ति । दितीय इत्यादि । पुर्व भोगप्रतिवन्ययोक्तम्योक्तस्यात् कोत्र द्वितीय इति ग्रक्तनित्सायीवदुक्तम् । नतु भववक्ष्वते प्रतिवन्ययोक्तम्योक्तस्यात्वा स्तात्र पुर्व विद्ववेदित पुत्तस्यक्तुक्तम् । म्योजनमत्र आहुः क्षानेत्यादि । तथा च पूर्वोक्ताद्वयी मेत्रवित्यात्वात्वक्तात्वक्तां भागवमावि विशेति कारिक्योकत्वास्य ससारित्यन्ताभिनिवेद्यिनवृत्यर्थमिद्दिनवर्थः॥ ॥ ॥

नतः पूर्वमुद्रेगादित्रयः ससाधनः साज्यलेनोक्त्याष्ट्रे तत् साज्यत्वासाज्यत्वविभागं च कृत्वा पश्चाह्रयोरेनावस्यं लाज्यत्वं यित्रक्त्वितः न तृद्रेगस्मावि, तत् कुतः हत्याकांक्षायामाहुः ।

न त्वाचे दातृना नास्तीति,

अत्र प्रायः पाठं दिशांगीकुर्वन्ति केचित्रन्वित । केचित्र न स्वेति । तत्रापि स इति । स्वं पदं निश्रन्यार्थकमिति मम प्रतिमाति । आयो उद्वेगे । तुः शंकानिरासे । सु निश्रन्येन वा न, चिन्तां नक्ताननिर्विणी न त्यात्या । तत्र हेतु । दासृता नास्तीति । अदात्ता नास्तीति या । तदेतद्वाकुर्वन्ति । आष्यप्रकेत्यादि । आषं यत् फल्मक्किकसामर्थ्येक्ष्प, तस्यामवे अप्रासी, भगवतो दातृलं नास्ति, तदातिमन् दानसमये सेवा अनाभिदेनिकी ।

उद्देगी दि मानसो, मानस्मा एव विरुद्धसामग्रीजनकः, सा दानसमये 'चेतास-स्त्रवण' 'ता नाविदन्' इतिबद्धगविति ठीन न करोति, तेन सा सेवा अनाधिदैवि-कीरमुक्त भवति । अत उद्देगे तिन्नमृद्धयर्था चिन्ता भगवद्भावनम्स्या न त्याच्या, किन्तु

९ खागहनुस्तरि धार ।

सद्दा कर्तृंच्येत । द्वितीयपक्षे उद्देशेन कृत्वा फलाभावे मुख्यफलाप्रामी भगवतोऽदातृत्वं नालि किन्तु तदोद्देगदशायां सेवानाधिदैविकीत्युक्तं भवति । अतस्तस्या आधिदैविकीत्व-सम्पादनायोद्देगनिमृत्यर्थो चिन्ता न साज्या किन्तु कार्यव । तथा चोद्देगस्य मुख्य-फलातिरिक्तफलाप्रतिवन्धकत्वाद् मुख्यफलस केवल दानमात्रसाध्यत्वाद् दित्सावाध 'अनिच्छतो गतिमण्यी प्रयुक्त' इतिवालयेन 'कहिंचित् स्म न भक्तियोग'मिति वाल्येन च ज्ञातुमश्रम्यत्वाज्ञोक्तमित्यगैः । अत्रानाभिदैविकीत्युक्तं भवतीति कथेनेन सेवाया अनाधिर्देतिकीत्वसम्पादकत्वरूपमुद्धेगत्याच्यताबीजमप्युक्तं ज्ञेयम् ।

नतु तत्त्वनिर्धारिविवेकाम्यां प्रतिवन्धत्यागे यतमानस्यापि त्रयाणां त्याज्यवीजं जान-

तोपि यदा न प्रतिबन्धनिष्ठतिः तदानेन किं कार्यमित्यत आहुः ।

तृतीये याघकं गृहमिति।

तदेतिहृबृण्यन्ति भोगाभाव इत्यादि । उहिन्नः साधारणप्रतिबद्धोपि निरुपि वयाकश्वन भक्तिमान् सेवेत तदापि नृतीयं फुळ मित्तमत्त्वाद्ववित तस्मित्रपि भोगो ठौकिकः प्रतिवन्यं करोति । अतस्तृतीयं भोगरूपे प्रतिवन्येऽशक्यत्यामे सित भगवता यहुलाग एवानेन प्रकारण बोध्यत इलातुसन्धाय वाधकमृत गृहं साज्यम् । यतो भोगाभावसत्वेय सिध्यति यदा गृहपरित्यागः। तथा च तदानीमयमेबोगायो नेतर इत्यथः। अयं त्यागो न मित्तमागीयसंन्यासरूपः, अधिकाराभावात् , किन्तु 'ताहश्च-सापि सततं गेहस्थानं विनाशन'मिसादि भक्तिवर्धिन्सुक्तमिक्तसाधनसम्पादनार्थे इति ज्ञातन्यम् । एवमत्र यायान् कठिनांशः सोत्र खय व्याख्यातः ।

अतःपरं य एवं गृहत्यागमि न कर्तुं शहुयात् तदर्थं मूळे उपायगुपदिशन्ति ।

अवर्येषं सदा भाव्येतादि ।

इयं फलत्रयी अतिवन्धकत्रयी च अचद्या, यथाययं भगवद्तुअहैकलम्यत्वा-इताबद्धियासाध्यासाव्यक्षया । अतः स्वतः भावतः । अतः स्वतः सावायः अवद्या, न सकृतसाधनाधायता । अतः स्वतः सावायः प् प्रतिवन्धीपास्तित्ववस्यलेनेव स्वदैन्याय तदा तदा विचारणीया । अत्र सदापदेनेदमेव बोच्यते, न तु काल्नेरन्वर्यम् । 'निवेदनं तु स्मर्तव्यं सुवेदे'त्यादीनां विरोपापतेः । सर्वमन्यनमनोश्रमः ॥ ६ ॥

फलस्य सकृतसाधनायत्तलमावनं प्रतिघन्यस्य स्तकृतसाधनान्तरनारयस्त्यगावनं च नाठस्य राष्ट्रतसाधनायमावनाचन्य नावन्यस्य राष्ट्रतसाधनात्मायस्याधनस्य मनोप्तम्य स्वादेष्ट्यसम्पद्धः मानोप्तम्य स्वाद्यसमात्रस्य मानोप्तम्य स्वाद्यसमात्रस्य स्वाद्यसमात्रस्य स्वाद्यसमात्रस्य स्वाद्यसमात्रस्य स्वाद्यसमात्रस्य स्वाद्यसमात्रस्य स्वाद्यसम्बद्धास्य स्वाद्यसम्बद्धासम्बद्धास्य स्वाद्यसम्बद्धास्य स्वाद्यसम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासम्बद्धासमम्बद्धासम्बद्धासममन्यसम्बद्धासम्बद्धासममन्यसम्बद्धासम्बद ्रात्पाम्यात्रप्रसा नामान्य प्राप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वाप्त स् प्रतिप्रचित्रस्य स्वाप्त स्वाप नात्रमन्यापृष्ट्यमञ्जापन्यमञ्जयः । वद्याः अवस्थाः । वद्याः । वद्याः । वद्याः । वद्याः । वद्याः । वद्याः । वद्य मक्तयामु निर्विण्याः सर्वेत्रमेमु । वेद दुःखारमकान् कामान् पन्त्रिमोच्यनीयरः ॥ ततो भनेत मां भत्तया श्रदालुर्रहनिश्यः । जुपमाणय तान् कामान् दुःखोदर्काथ गर्हय'ति-त्यनेत तथा करणसाजापनाञ्च ॥ ६ ॥

नतु ययेवं तत् भावनस्वापि कि प्रयोजनम् । नदि जीवकृतया भावनया सत्य-संकलो भगवान् स्विचारितादन्यथा किमपि करोति । तथा सति किं भावनोपदेरेजैनस्त आहः नदीर्यरपीत्यादि ।

तदीयरिप तत् कार्य पुष्टी नैव विलम्बयेत् ।

एते हि सदीचार, सर्वसमर्पणात् सर्वत्रकारेण मनवत एव भावनाव मनवदीयाः, तैरिन तद्वक्तं भावनं कार्यम् । तत्र देतुः । पुष्टी अनुमद्दिवये, मनवाद्रिव विरुप्ययेत् । एतन्त्रः भावनं कार्यम् । तत्र देतुः । पुष्टी अनुमद्दिवये, मनवाद्रिव विरुप्ययेत् । एतन्त्रः विरुप्ययं न कार्यवेत् , न कुर्योद्धा । रामो राज्यमर्पकादितियत् सार्ये णिषः । विरुप्ययं प्राप्तादारा विरिप्यार्थिते, तानि विना वा न वेति न ज्ञात् अवस्त्रेत अती विरुप्यामावायासमूच्देश इत्यर्थे ।

नतु 'सत्तं रचत्तम इति गुणा जीवस्य नैव में । चित्तचा येस्त् गृतानां सत्रमानी निवष्पतं' इत्येकादरास्कर्ये भगवदानयात् चित्तना गुणाः कालकर्मस्त्रमाववशात् क्षम्य-

माणाः प्रतिवधन्येव तदा किं कार्यमिलत आहुः गुणक्षे मेपीलादि ।

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति से मतिः ॥ ७॥

गुणक्षोगीप परंपरवा भगविद्ग्जाधीन इति तत्रापि एतदेव भगवत्कृतं विलम्बन-मेव कारणत्वेत द्रष्ट्रच्यम् । इति मे मितिः । इद्भम्माभिरेवोच्यते । अत्र नान्यस सम्मतिरिक्षभः ॥ ७ ॥

तत्र हेतुः कुसृष्टिरिलादि ।

कुछछिरत्र वा काचिदुत्पयेत स वे भ्रमः॥ ७॥॥

शास्त्रे तत्यं सामनान्तरीपदेशदर्शनाद्विरुद्धसुक्तिसृष्टिएत्र चा पिकलेनोत्त्यवेत, परं स निकलोधिकारमेदानवथानाद् वै निश्यमे असः । भगवता 'दैवी क्षया गुणमयी मम माया दुरस्था । मामव ये प्रचले मायामेता तरन्ति त' इति गुणमूलनिष्टत्ते स्वप्रचिन् मावसेव साधनसोक्ततात् । साधनान्तरकरणे च निःश्चेषतिश्चरस्यावात् । मगवस्त्वन् सिकलम्यानते सुभगनानेव शरणिति दुद्धसुससेः । अतोस्मामिरिदं मगवदिमिन्नेतमेवोष्यत इति समेवसेः ॥ ७॥ ॥

.. इति तस्त्रेरणप्राप्तबुद्धिस्तु पुरुषोत्तमः । सेवाफठोक्तिविवृतेविवृतिं चैवमुजगी ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्वलुभाचार्यचरणैकतानश्रीपीताम्बरात्मजस्य श्रीपुरुघोत्तमस्य कृतौ सेवाफलविवृतिप्रकादाः सम्पूर्णः ॥

### सेवाफलम् । विवृतिविवरणसमेतम् ।

नला श्रीवलमाचार्यान् विडलेशान् निजान् गुरून्। सेवाफलस्य विवृतिव्याख्यानं वितनोम्यहम् ॥ १ ॥

अय दैवोद्धारप्रयक्षात्मानः श्रीमदाचार्या निजानां सुखेन सिद्धान्तमुक्तावत्युक्त-सेवायाः सिद्धये तस्प्रहणतिक्यसापुनानि निरूपयन्तः प्रतिज्ञां कुर्वन्ति याद्यशी रेस्य-नेति । एतद्वस्यसातिसंक्षिप्रत्येन दुर्वोच्यत्वान् स्वयमेव विवृति रचयन्तः सेवाया निजयन्येषु फठलांगीकारेण तरफ्लेष्यन्यपुर्व्यमानेषु सेनायाः साधनतामार्थक्य साधनताममं वारयन्तः फलनामान्याहः सेवायामिति ।

यादशी सेवना प्रोक्ता तत्सिद्धौ फलसुच्यते ।

अलीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥ सेवापां फल्ज्यथम्, अलीकिकसामध्यम् , सायुज्यम् , संवोपयो गिदेहो वैकुण्ठादिषु । सर्वत्र साधनानो फलम् । फले लब्पे साधनलागः । अत्र सेवासापक्सेवायां कियमाणायागित्युच्या न तद्भमस्याक्कायः । याद्यी सिद्धान्तमुक्ताः वस्यां कथिता मानसी सेवा, नात्सिद्धी मानसीत्वे सिद्धे, तस्यां यत्कलत्रयम्ह्यीकिकादि, तदुष्पते । आयफलसालैकिकसामध्येस प्रशुणा दाने कृते, चकारावरेहेन्द्रियादिषु सक्ते सामित, आदी उत्तमफले जाती मनोरगः सिध्येत्, तसादाने फले सायुज्यं वा जिल्लान, जान्। उपात्तक जामा नगास्त्र स्व प्रदेश कि स्वीपमार्थः । हि सुक्तीयमर्थः । प्रिप्यत्, अधिकारः सेवीपयोगिरहो वा सिप्येदिलग्रिमेणान्वयः । हि सुक्तीयमर्थः । अत्र हो वाहान्द्रै पूर्वफलतुल्यत्ववोधको ॥ १ ॥

नन ६। बाहान्द्रां पृक्षफलतुत्वलवांपका ॥ १ ॥

फलं वा स्विधिकारों वा न कालोझ नियामकः ।

फलं वा स्विधिकारों वा नोगो वा स्वान्त् वाधकम् ॥ २ ॥

छहेगः प्रतिवन्धों वा भोगो वा स्वान्त् वाधकम् ॥ २ ॥

छहेगः प्रतिवन्धों वा भोगो वा ।

सेवायां प्रतिवन्धकद्ययम् , छहेगः प्रतिवन्धों वा भोगो वा ।

फलंकिति । आपफलमित्वत्वम्, वासाह्यक्रैकल्यलान् । एवं चायस दानिकेहतुल्य् ।

फलंकिति । आपफलमित्वत्वस्याभिकारस्य सेवाप्प्रकारे स्वत्वात्वस्य फलंकिस्वतः

लहुः न काल हित । असिन्त्रविकारे सलसुमादित्यः काले निवासको न । अतः

आहुः न काल हित । असिन्त्रविकारे सलसुमादित्यः । प्रतिवन्धकवयमाहः

कालानियम्यतारमञ्जाविका । एवं सोवादितं फलंक्यमुक्ताः प्रतिवन्धकवयमाहः

कालानियम्यतारमञ्जाविका । एवं सोवादितं । उद्धिको वेगः स्वस्, अपराधादिता सन्

पूरे जहेश इति, विद्वती सेवायामिति । उद्धिको वेगः स्वस्, अपराधादिता सन-५० उद्धन इति, १४४० राजाजाता - ०२२२० वर्गाः वर्गाः, वरापनादना सन्-साम्रत्यं वा पापदिना । स च सेवाऽकीयसम्पादनेन यापकः । प्रतिवन्धश्च सेवायां रुचे।

संसामि तत्समये होकिकवैदिककायिकादिकार्यासिकिरूपः । स च तत्समयरोधनेन याथकः । भोगश्च शरीरकृत्यनुसारेणाम्यवहारशयनादिरूपः । सोपि पूर्ववद्वापकः ॥ २॥

नतु फलानामनुष्रहरूम्यतयानुष्रहस्य च भगविरच्छापीनत्यात्सेवायां क्रियमाः णायां मम फले पविष्यति न वेति सन्देहः कथमपेयादतस्तविद्यारणाय तु वाधकमित्या-रम्य यथा वेत्यन्तमाहः ।

> अकर्तव्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिने हि । यथा वाऽतत्त्वनिर्धारोऽविवेकः साधनं मतम् ॥ ३ ॥ बाधकानां परिलागः.

झयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भगवती वाधकत्रय न करणीयं चेत् तर्हि मनस अन्यत्र गमनं न, फल तु यथा वा । येन प्रकारेण सेवा तथा तेन प्रकारेण फलमिति सन्देहाभावः । यद्वा भक्तिमार्गो भगवदनुत्रहलभ्यः । तस्मिन् कथं प्रतिबन्धकः त्रयमिखतस्तु वाधकमिलादि यथा वेत्यन्तमाहुः । वाक्यत्रयमत्र । वाधक पूर्वीक मगवतीकर्तव्यं चेत्तदा गतिनीम सेवायां सायुज्यम् ॥ १ ॥ वाधक चेत् सर्वथा तदा न हि फठामाव इत्यर्थः ॥ २ ॥ यत्तदोर्नित्यसम्बन्धाद्यथा वाधक तथा चेत्तदा वा नाम फले तिकल्पः ॥ ३ ॥ तथा चैवं भगविदच्छयानुअहस्य वैविध्यात् फले वैनिध्यम् । तथा च यस जीवस यादशोधिकारः स तादशी सेवां करिष्यति, तस साधिकारयोग्य पाठ च भनिष्यतीति सन्देहामावः । एक फलविकल्पे प्राप्ते किं कार्यमत आहुः अत<sup>न्द</sup> निर्घार इलारम्य याधकानां परित्याम इत्यन्तम्। निवृती चयाणामिति। त्रयाणामुद्रेगादीनां साधनस्थातत्त्वनिर्धारस्थान्विकस्य च तत्त्वनिर्धारस्य विवेकयोरम्यासेन सर्वतस्थागः क्तीन्यः । नतु तत्त्वनिर्वारिनिवेकी किन्द्रपी? तथा हि, तस्य लोकनेदप्रसिद्धस्य पुरुपोत्तमस्य भागस्तस्वम् , तस्य निर्धरण निर्धारः । 'सर्व रास्विद ब्राप्तः' स हैतावानास,' 'अराण्ड कृष्णन'दिसादिमिः सर्वन भगवद्भाननम्। निवेकस्तु 'हरिः सर्व निजेन्छातः करिष्यती ति सर्वत गगवत्कृति । नतु वाधकानां मध्ये भोगस्यापि त्यागे जाते त विना शरीरसितेरमम्भगत् मेवाया असिद्धिमाशका लागे व्यवस्थामाहः भोगेरपीति ।

पात् मवाया आसाद्धमाशकः लागे व्यवस्थामाहुः भोगेपीति । भोगेष्येकं तथा परम् ।

निः मत्युरं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४॥

भोगो ि हिष्पिपः, लीकिकोइलीकिकश्च। तत्र लीकिकस्त्वाज्य तत्र । प्रतिवन्योपि विषयः, साधारणो भगवन्त्रुतक्षेति । तत्र्यायो बुद्धा त्याज्यः। अलाकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथम प्रविज्ञाति । भागवन्त्रुत् त्याज्यः। अलाकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथम प्रविज्ञाति । भागवन्त्रु-त्योत्प्रतिवन्त्रस्तदा भगवान्त्रत्वे न दास्यतीति मन्तव्यम् । तदास्य मवापि व्यक्षा। तदासुरोपं जीय इति निर्धारः। तदा श्चानमार्गेण स्थातव्य शोकाभावायेति विवेकः । भोगप्रतियन्धयोरेकैतं परिलाज्यम् । अपिशब्दैन प्रतिवन्धस्य ग्रहणम् । तथा परं द्वितीयं निष्पत्यहुं विमरद्दितम् , तत्र हेतुः, महान्मोगः । एवं प्रतिवन्यस्य । तथा पर १६ताथ । तथ्यस्य । तथा ४६४) पर नामा । एवं प्रतिवन्यस्य । वस्य । तथा पर १६८० । एतस्य मनिस हत्या । वस्य । तथा १६८० । एतस्य मनिस हत्या । वस्य । तथा । त रोपकुलात्याज्यः । एवं लोकिकमोगं निरूप्य हेतुसहितमलैकिकमोगं निरूपयन्ति तथेति । विवृतौ अलीकिकेति । अठीकिको यो भोगः स तु फलत्रये यदाधमलीकिक्सामध्यी तस्मिन् सति भगवदत्तप्रसादेन भवतीति तत्प्रवेश उक्तः। एवं च तस्यात्याञ्यस्ते यीज-कुक्तम् । एवं द्विप्रकारकं भोगं निरूप्य द्वितीयप्रतिवन्धस्य निर्विधन्ते यो देतुर्गृत्रे सदा-परेनोक्तसं विद्यती मगवत्कृत इसादिना विश्वदयन्ति । सेवायां प्रवृतस्य यदा दुःसङ्गा-दिना भगवदीयद्रोहे कुते प्रशुः खयं प्रतिबन्धं करोति, तदा सेवायामक्रीचर्भवति, तदा सर्वया फठाभावः, तदा तदुगायार्थमन्यसेवन न कर्तव्यम्, व्यर्थतात्, तदायं जीत आसुर एव । दैनजीवे सर्वया फठाभावागावात् । तदा एताद्ये प्रतिवन्धे विन्तानिवृत्ये आदि-एशे भगवान् जीवं यथा विचारितवांस्तमेव निजेन्छ्या करिष्यतीत्मादिरूपेण ज्ञानमार्गेण शात यम् । एवमठीकिकमोगभगवस्त्रतप्रतिवन्धयोरसान्यतामुक्त्वा साधारणप्रतिवन्ध्-लेकिकमोगपोस्यक्तव्यत्वे निवृती बीजमन्तारपन्ति साधारणेति । साधारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकाह्यामार सिक्योल्पो वातकः स्यादिति । नतु जैकिकमोगसाधारणप्रतिवन्धै। केन हेतुना केन प्रकारेण च सक्तव्यात्रिति व्याकुर्वन्ति मिबिन्नइति । लैक्तिको भोगः सिन्निस्वात्यत्वाच्यां हेतुम्माः चाउद्यात्यायः । पातकत्वन हेतुना साधारणः प्रतिवन्यस्याज्यः । नन्येतत्त्यागप्रकारस्तत्त्रनिर्धारिनेनकरूपः प्रतेषुक्त इति पुनः किमर्थष्टन्यते ? सत्यम् । पूर्व यदुक्तः स तु नवीनतदुस्पादकमाधनत्यागरूपः । अयं तूत्पन्नयोस्त्यागप्रकारोत उच्यते ।

सविमोरुपो चातकः स्याहळादेनी सदा मनौ । सविभागद्यानस्याज्यः । एतो सदा मतियन्यकी । यळादिति । यत एती सविभागद्यानस्याज्यः । मनौ सदा भतियन्यकी । यळाद्याहुद्योपायचातुर्येण सदा क्षणेक्षणे सेवासमब्दोपकलेन मनौ ज्ञाती । अतो वळाद्याहुद्योपायचातुर्येण त्राज्या । तस्त्रस्पं श्रीपुरुपोत्तमा आहु । तथाद्वि, 'यथापिक मुक्तं चेनममेदानीतना सेवा त्राज्यो । तस्त्रस्पं श्रीपुरुपोत्तमा आहु । तथाद्वि, 'यथापिक मुक्तं चेनममेदानीतना सेवा गता, मया गानाबासत्त्रया जागरः इतबेदिदानी निद्रायाति, तस्मादेव न निर्देशिति । प्रकृतमतुसरामः । अतःपर ज्ञानस्थित्ययोग्यानां भगवरकृतप्रतिनन्थे स्थितिप्रकारमाहः ।

हितीये सर्वेधा चिन्ता त्याज्याऽसंमारनिश्रयात्॥ <sup>०</sup>॥

द्वितीयो भगवस्क्रतप्रतिवन्यः । ज्ञानस्थित्यभारे चिन्ताभारार्थमार् द्वितीय इति । द्वितीय इति भगवत्कृतप्रतिनन्धे ज्ञानश्चितावपि पुष्टिमामीयपालविपयिणी चिन्ता सर्वयाऽ- त्याच्या । कुतः ? असंसारनिश्चयात् । अत्रायमर्थः । 'अस्मिन्पातमयं नास्ति मोचकः सर्वेया यत र इति वाक्येन अलीखानादिरिव जन्मान्तरे उद्धरिष्यति ।

एवं भोगप्रतिवन्धी साज्यत्वेन विचार्य उद्देगसागे चीजं वदन्ति नन्विति ।

नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

आयफुलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवानाधिदैविकी त्युक्तं भवति । अत्र पाटद्वयम् । निन्विति, न त्यिति । तु निश्रयेन, आदे उद्देगे सर्ति फलविषयिणी चिन्ता न साज्या । तत्र हेतुमाहः भगवतो दाहता नास्ति । एतदेव विवृतावाधेत्यादिनोक्तम् । एवं च सेवाया अनाधिदैविकीत्वसम्पादकत्वादुदेगोपि त्याज्यः, यदिच्छाकृतो यस्तुद्वेगः, स एवैनं निवारियप्यतीतिविचारेण त्याज्यः। एवं जानतोपि ययाकथित्रत्वेवायां प्रवृत्तस्य यदा होकिकमोगः प्रतिबन्धं करोति तदा कर्त-व्यमाहुः तृतीय इति । विवृतौ तदपि भोगेत्मादिना व्यानक्षते । भोगाभावस्तदैव सिष्यति यदा गृहपरित्यागः । तृतीये भोगरूपे प्रतिबन्धे गृहमेव सजेत्, कृष्णी-र्थमेव गृहं प्रयुद्धीत । तथा कृते भोगसालौकिकत्वं सिध्येदिति लैकिकभोगस्सक एव ।

अवरूपेयं सदा भाष्या सर्वमन्यन्मनोश्रमः॥ ६॥ तदीपैरपि तत् कार्य प्रष्टी नैव विलम्बयेत्। राणक्षोभेपि इष्टब्यमेतदेवेति मे मतिः ॥ ७ ॥

कुस्टिएल वा काचिदुत्पचेत स वे भ्रमः। एवं कठिनांशं सपं व्याकृत्य गृहसागेऽसमर्थानां यक्ततेत्र्यं तदाहुः अवस्येति । इयं फलत्रयी प्रतिभन्धकत्रयी चावरया, अतो भाधकानामुपिश्यती सदैन्यसिद्धये सदा विचारणीया । अन्यस्तर्विमदं साध्वसाञ्च वा भरक्रतमित्यादिरूपं मनीश्रमः चित्त-वाहिर्मुख्यमेवेति झेयम् । ननु भगवान् सत्यप्रतिज्ञः, सथा पूर्व विचारितवांसायेव करिप्य-तीति किमेतेनेलाशंक्याहुः तदीचेरिति । एते हि समर्पणेन तदीयाः । सकीयानां सर्व चिन्तनं भगवत एव करणीयम् । अतो भगवदीयैरपि तदुक्तमावनं कार्यम् । एतेनानन्य-शरणात् जात्वा पुष्टावतुमहे भगवान् वाधकेषु सत्स्वि नेत विरुप्ययेत्, फुट द्वाहेव । नतु विचनानां गुणानां क्षोमे निचारे कियमाणीर त्रतिमन्धी सबेदेव तदा यस्तर्प तदाहुः शुणेति । सत्त्वादिगुणेषु धुम्यमाणेष्वपि भगवत्कृतः प्रतिचन्य एव कारणमिति द्रष्टव्यम् । तदापि भगवदिन्द्राविचारणमेवोपायो जान्यः । मम मतेरवैव पर्यवसानम् । सर्वमन्यनमनोभ्रम इति पूर्वगुक्तस्वात् । अत्राह्मिन्यपृथे कापिल्कुपृष्टिः कुषुद्धिद्धक्तिः मगत्रहृतप्रिपन्यस्य निवारने अन्योप्तुपायोस्त्येतदश्य मनाद लावेत तदा सापि अमस्त्ये-वेतित्रेयम् । एतेनानन्यमावनपूर्वकं भगवदीयैः स्येयम् ॥ ६ ॥ शा ॥

इतिश्रीसेवाफलविष्टृतिच्यारूपानं समासम् ॥

## सेवाफलम् ।

## लालूभट्टोपनामश्रीवालकृष्णदीक्षितविरचितटिप्पणीसमेतम् **।**

श्रीराधायदनेन्दुश्रीपानमत्त्रचकोरकम् । गोवर्धनथरं वन्दे व्रजराजिकशोरकम् ॥ १ ॥ श्रीमदा चार्यवर्यश्रीनिङ्ठलेशकृपायलात् । सेवाफलस्य वियृतेर्विवृति जितनोम्यहम् ॥ २ ॥

## यादशी सेवना श्रोक्ता तत्सिद्धी फलसुच्यते।

सेवायां फल्ज्यमिति। सेवायां सिद्धायां सत्यामित्यर्थः । मूठे याददी सेयना भोक्ता तत्सिद्धी फलमुच्यत इत्यत्र सिद्धावितिक्यनात् सिद्धसेव सर्वत्र फलसायकत्वात् । तथा च यादशी सवना नृतीयस्कन्धे देवहूर्ति प्रति करिल्देचेन 'देवानां गुण्ठिंगानामानुश्रनिककमेणाम् । सत्त्व एवैकमनसो घृतिः स्त्रामाविकी तु या ॥ अनिमित्ता मागवती मक्तिः सिद्धरीरीयसी'त्वनेन भक्तिश्चरेनोक्ता, तूस्याः सिद्धी गुल्यमध्यमहीना-थिकारभेदेन फलप्रय ज्ञेथम् । तदेव फलज्ञयमाहुः अस्तीकिकसामर्थ्यं सायुज्यं सेवौषिकदेही वेकुण्टादिप्यिति । अरुोकिकसामध्ये तु साधात् श्रीष्ट्राः वनादी श्रीकृष्णसरूपदर्शनस्पर्शनादिकृतिक्षमत्वम् । 'परयन्ति ते मे रुचिरावतसप्रसन्तन यकारुगठोचनानि । रूपाणि दिच्यानि वरप्रदानि साक वाच स्वृहणीयां यदन्ती तिवाक्या-दिहु 'पश्यनित त' इति तच्छन्देन 'नेकात्मता मे स्युह्यन्ति केचिन्मतादसेयाभिरता मदोहाः इति पूर्वरुक्ति उक्ता मोक्षामिलापणो गृह्यन्ते । तेषा मोक्षान्ततुमर्थानिमलापात् स्ताचुसेवेकाकांक्षया अङ्गीकिकसामध्ये भवति । तेषां प्रवीक्तभक्तवा प्राकृतिङगग्राधार नश्यति । 'जरमत्याशु या कोश'मितिवाक्यान् । ततो हिंगशरीरनाशे सित भगवदर्शनाथ-भाव प्रसक्त सायुज्ययोग्यतायां यदि भगवान् कृपयति तदा दिच्यान्यलीकिकेन्द्रियाणि सम्पद्धित, तत्तक्षीभगवर्त्तरप्रकृतिन्त्र्यः 'वश्यन्ति ते मे 'इति क्षोकोक्त दर्शनादि सम्पद्धित, तत्तक्षीभगवर्त्तरप्रकृतिन्त्र्यः 'वश्यन्ति ते मे 'इति क्षोकोक्त दर्शनादि

अलोकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः॥ १॥ अर्थस्तु अरोकिकस्येन्द्रियवर्गसः दाने भगवतः कृते सति आद्यः 'पश्यन्ती'-सादिक्षोक्षत्रपोक्तेषु त्रिषु फलेषु प्रथमो मनोरथो मगवदर्शनादिनिषयका सिय्येत्, फलपर्वनसायी भवतीति भगवरशैनादेः परमफललम् । 'अक्षण्वतां फलमिर'मितिश्चति-

रूपगोपिकावाक्यात् । अक्षण्वतामिन्द्रियवतामित्यर्थः । तस्मादलौकिकेन्द्रियदानं भग-बल्कतुं कमपिक्षितम्, अन्यया पूर्वोक्तभत्तमा तरप्यसायु या कोक्षां भितिकाश्याक्षिगरितास्य दर्शनादिकं न सिप्यदिति भावः । न च मास्तु दर्शनादि, सासुज्यमेवास्त्वितिवान्यम् । 'नैकात्मतां मे स्प्रहयन्ति केचि'दितिवानसेन तेषां तदनमिळापात् । इह एकासतां न स्प्रह्मिन्त, अपि तु दर्शनादिकमेव स्प्रह्म्यन्तीत्यर्थादायाति । भन्तादसेवामिरता' इति वाक्यात् । अत एव मुळे स्प्रहापदपर्यायः मनोरचग्रन्दः उक्तः । अत एव बृतासुरेणोकं नि योगसिद्धीरपुनर्भवं वा समक्षस त्वा विरहृथ्य कांक्षे ' इति । अर्थस्तु अपुनर्भवं मोझ मपि त्वां विरहस्य न कांक्षे अपि तु त्वामेव फलत्वेन कांक्ष इति । एतदेव श्रीव्रजसुन्दरी-भिरुक्तं 'अक्षण्वतां फलमिदं न परं विदाम' इति । परो गोक्षः सायुज्यादिरिति सुनोधिन्यां व्याख्यातं च । अत इन्द्रियवतामिदमेव रसात्मकं पुरुषोत्तमस्वक्पमेव फलम् । ' भगवता सह संलापो दर्शनं मिलितस्य चे'ति सुचोधिन्यां सर्वेन्द्रियभोग्यत्वेन कथनात्। अत एवाक्षण्वतामित्सस सुरोधिन्या मात्मठाभाव परं विद्यते तिश्चतेर्मोक्षसीव पुरुपोत्तम-स्तरूपेन फलम्, तद्रहितानां तु मोक्ष एव फलमिति व्यवस्थापितम् । पुष्टिमक्तास्त भगवदत्तेन्द्रियाणि ठन्ध्वा सकलेन्द्रियैः रसात्मकं खरूपमनुभवन्ति । न होतादक्तं सायुः ज्यादाविति । 'बद्यानन्दे प्रविष्टानामारमनैव सुखप्रमा संघातस विलीनत्वा'दितिनिवन्धात् । अत एव 'दीयमानं न गृह्णन्ति विना मस्सेवनं जना' इत्यनेन सालोक्यादीनामप्रहण मुक्तम् । न च मोक्षमुखाज्ञानान् गृह्णन्तीतियाच्यम् । 'मस्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादि-चतुष्टयम् । नेच्छन्ति सेवया पूर्णाः कुतोन्यत्कालविद्धत्'मितिवाक्ये सेवया पूर्णा इत्युक्तमा तेषां भगवता समाजनात्, अन्यमा अञ्चलान्न ग्रह्मत्तीति मगवान् तेषां निन्दामेव हुर्यात्र स्तुतिस् । अतो ज्ञायते मगवत्सेवायां मोशादस्यिकस्तोति। 'मशुद्धिद्दातेवातुस्तम्पताम् भनोषि फत्युंस्ति वाक्याच । अतः फल्दशायामाधिदैविकदुन्दायनादी या फल्रुस्ता भगवस्तेवा सा मोक्षादप्युक्तृष्टा । अतः सा मगवता परमानुप्रदूभाजनाय तादशाधिकार्णि पुष्टिमकाय दीयते, न तु सर्वेम्यः भक्तम्य इति ज्ञेयम् । 'अस्त्वेवमंग मगवान् मजतां धुष्टिमकान दावत, न ग्रु त्तवन्त्रः नकन्त्र द्वात त्रवन् । अस्तवस्त्र स्ववाद् नवता सङ्क्त्रो शक्ति ददाति कर्ष्टिभित्स्य न मक्तियोग'मिति शुक्तवास्यात् । इह मक्तियोगमितस्य पळरुपुष्टिमेक्तियोगमित्स्यो देवः । एतस्तिन् स्टोके ग्रुक्ति ददाति मक्ति न ददाती-खुक्त्या भगवत्कतृकदानं विना तादशी मक्तिनं भाष्यत दस्युक्तं भवति । अत एवासापि सृदे अल्डोक्किकस्य दाने हि चाचः सिध्येन्मनोरभ्र इस्यनेन दानमेवोक्तम् ।

तथा च सिद्धमेतत् । अन्ती किकसामध्येष्टपं फुठं पुष्टिमार्गीयसेवायामेव,फुठ-द्वयं तु मर्यादामक्तानाम् । नतु नृतीयस्कृत्ये कपिठवास्ये 'देवानां गुर्णाठवाता'मित्यत्र मक्तेर्वसणमुक्त्या 'परयन्ति से मे' इत्यादिना भक्तिफुन्यने फुट्ययमुक्तम् । तत् क्य-

१ पुष्टियोगनिधि पाटः ।

ष्ठुण्यते सेवायां फल्ज्ञ्चपमिति चेत्। न । भिक्तश्चरेन सेवाया एवाभिधानात् । भज सेवायामितिधालार्थात् । 'ठक्षणं भिक्तियोगस्य निर्मुणस्य हादाहतम्,' 'महितुक्वय्यविद्वता या भिक्तः पुरुषोतमे,' 'सालोक्यसार्धिसामीप्यसारूप्येकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्वन्ति या भिक्तः पुरुषोतमे,' 'सालोक्यसार्धिसामीप्यसारूप्येकत्वमप्युत । दीयमानं न गृह्वन्ति वा भक्तियोगास्य आलारितक उदाहतं ' इत्यत्रादो भिक्तियः स्वत्या प्रति भक्तिश्चरेन सेवेव । 'देवानां गुणित्माना'मितिलक्षणपुक्ता । 'नेकात्मानां में आपते भिक्तश्चरेन सेवेव । 'देवानां गुणित्माना'मितिलक्षणपुक्ता ('नेकात्मानां में आपते भिक्तश्चरेन सेवेव । तद्वक्तं निवन्ते संवित्तिपत्ता भिक्तश्चरेन सेवेव।भिद्विता, अतोपि भिक्तश्चरेन सेवेव।भिद्वता, अतोपि भिक्तश्चरेन सेवेव। तद्वक्तं निवन्ते सर्वित्तिपत्ते, 'मिक्तश्चरेन सेवेव।भिद्वति, अत्यापं भेमें'ति । तथा च प्रसेवा भिक्तश्चर्वाधः। इयमेव प्रेमसेवा मानसी सेवेत्युच्यते प्रत्याधः भेमें'ति तथा च प्रसेव भिक्तश्चर्वाधः। इयमेव प्रमसेवा मानसी सेवेत्युच्यते प्रत्यामान्ति हो वे थेत्यनेन मनोप्यत्ते सेव्यत्वस्य मानसी सेवानामध्येक्तं स्व सेवनाशस्त्रेन मानसी सेवोच्यते । तस्यः मिद्धा अत्यत्वाधः मानस्यक्तिस्य मानसी सेवात्मामध्येक्तं स्वति, तस्यास्वात्वत्ये गीणं पालह्यमुक्तम्। अतो भिक्तिह्वव्यत्वा गानसी सेवापियति ।

इदं स्वयेषयम् । 'देवानां गुणाँठगाना'मिति भक्तेः सहस्यव्स्वणपुक्त्वा, 'नैकास्वतं मे एप्ट्वन्ति कविन्मत्यादसेवाधितामदीदा' इत्यनेन सक्तः कार्यव्य्वणम् ।
तथा च मोश्वान्तपुर्माध्यहाराहिलसम्मादक्वं तारमिक्तिव्यगिति भक्तेः कार्यव्य्वणम् ।
एपं सित सर्वपुर्माम् मक्ता न एप्ट्यन्तीत्युक्ते भगवस्वरूपमात्रं स्प्रद्वण्नतीति तिष्यति ।
एपं सक्तवपुर्वामाभिव्याप्रस्य पुरुषोत्तमस्यरूपमात्रकामित्राधिणे भक्ते परमाद्वम्यः
परवशे भगवान् स्वरूपात्मकप्रकामये तस्कव्यास्यगुरुष्ठमव्यक्तिकत्रपात् सम्याव्य न्ययं
परवशे भगवान् स्वरूपात्मकप्रकामये तस्कव्यास्यग्रेतिकत्रसम्यात् सम्याव्य न्ययं
परवशे भगवान् स्वरूपात्मकप्रकामये तस्कव्यास्य प्रति । कर्वोक्तिकस्य दाने हि चात्र्यः
परवशे मक्तिविक्तिविक्तिमार्थ्यः इति मुक्ते, अर्वोक्तिकस्यास्य्यमित्वनेन टीकायां विवृतं च । नद्य
स्वरूपनम्मनेष्यः इति मुक्ते, अर्वोक्तिकस्यास्यव्यमित्वनेन टीकायां विवृतं च । नद्य
स्वरूपनम्मनेष्यः इति मुक्ते, अर्वोक्तित्वस्याम् । परविक्तिकस्यायाम् । परविक्तिविक्तिवस्यात् ।
स्वर्तने ते म्यव्यमोति स्वर्तिकास्यात् । अत्या तारमाश्रीक्तिकस्यात् ।
'परवित्ते ते म्यव्यमोति सर्वते व्यव्यतिकास्यात् । अत्रोदर्यनायस्य निवृत्तव्यत् ।
'परवित्ते ते म्यविक्तिवस्यात् । सर्वते वव्यति द्वन्ययानुवपतिः । तथा च सिद्यसदीक्तिकस्याताम्ययान्यस्य । सर्वते वव्यति द्वन्यस्यानुवपतिः । तथा च सिद्यसदीक्तिकस्याताम्ययान्यस्य । सर्वते वव्यति द्वन्यस्यानुवपतिः । तथा च सिद्यसदीकिक्तः

वार १९२३ मा १९३५ । एवसुत्तमापिकारिणासुत्तमक्छमुरुवा मध्यमापिकारिणां फलमाहः सायुज्यमिति । पत्रसुत्तिः त्यति परीं 'कत्त्रया माममिजानाती खुरुत्या 'विशते तदगन्तर मिखत्रीकं सासु- ज्यनिखर्थः । इदं मध्यम् फुरुम्, अलैकिकसामर्थ्यापेक्षया हीनम्, सेवीपयिकदेह्नापेथयोर तमम् । अतो मध्यमम् । अलैक्किन्द्रियवर्गस्य दानसपिक्षत्वान्मध्यमानां तदलाभे सासुज्य भवति । तदुक्तं मुले, फार्लं वेति ।

#### फलं वा खिषकारो वा न कालोच नियामकः।

फल्डान्देन नासुन्यम् । साभारणमर्यादया सर्वेषां भक्तिमतां तत्याक्षेः । 'हतालमी हत्याणांश्च भक्तिरिनच्छतो मे गतिमण्डी मर्युक्तः' इति तृतीयस्कन्धवाक्यात् । न चान वाव्यं 'अनिच्छत' इतिषदेन मोक्षेच्छाङ्ग्यानां पृष्टिमक्तानां महण्यतेषामेव सासुन्यः लागोस्तितिवाच्यम्। मोक्षस्प्रह्यये तैभेगयद्गक्तः कृतव्यात् । अनिच्छाक्यमं सु मिक्तिहिष्ठा कराचिताव्यमावोदयात् । न ह्या भावत्यां सार्वेदिकः । अतो भागति होमायेत्यां सोपापिः । मोक्षरात्त्वेच भगवित जातत्वात् । अत एतेषां सासुन्यमार्कार्मच्या पत्रवित्ताच्यावमाध्ये स्ट्रस्य । पुर्वोक्तार्थोक्कत्यामर्थ्यस्प्रभ्रक्राधिकारिणां तु मगवित निस्पां विक्र मेग । सासुन्याद्रिपर्थस्य सक्ते-विद्यास्याय्वेन तेषायपित्रत्वाराह्यौकिकस्यातं दत्या सर्वेन्द्रयास्यायो भवित, येषां मोक्षदात्वेन सोपापिक हरी प्रेम तेषां सामुन्यमितिविवेदः ।

एव मध्यमानां फठगुक्खा द्वीनाना फठमाडुः सचौपविकदेहो चेनि । व्यापि-वैरुण्टादी पार्यदादिदेहप्राप्तिरित्वर्थः । 'अधो विद्युत्ति मम मायानिनस्तामिबर्यमप्टांगमपु-प्रहुत्तम् । त्रिय भागवनीया स्ट्रस्यन्ति भद्रांपरस्य मे तेश्रुवते तु लोके' इतिकपिलगाक्यात् ।

एतदाभामे 'सालोक्यादिरूप फलमाहे'ति सुवीधिन्यासुक्तस्यात् ।

अत्र केचिंद्रकुण्ट्यार्थेन त्यापिचैकुण्टतार्थेकुण्टाना ग्रहणमिति वदन्ति । तत्र । 'व्यापिचैकुण्टे सर्वमेश्वमीदिकमशुक्त इत्यांभें इति सुन्नेषिन्यामुक्तन्तात् । न चालोकिकः सामग्ये मुख्यफ्के ताद्यानिक्रद्रप्रामिरुका, एत् गृतीवेषि तेवीपिवक्रदेहस्याग्राहृतस्य गापि-रन्यने, अत्र त्रथमनृतीययोः साम्यमापिततमिति वाच्यम् । प्रथमफ्के भगवतः सर्वेन्द्रिय-भोग्यरोन तत्रोगानुगुणदहलामः, गृतीवे तु सेवामात्रयोग्यदेहदाभ इति त्रिशेषनेरुक्षण्यात् ।

इदमन ज्ञेयम् । अठीकिकमामध्येरूप फळ व्यापिवेडुण्डानवर्गतिन आधिदेनिके पुन्दाननवृद्दद्वादी प्राप्यते । 'पर्यान्तं ने मे र्राचित्तातसे'लाम व्यापयाने पुन्दाननादी भगरामाक्षादागे भगतीनि सुनोधिन्यासुक्तरानमूळे अधिकारशब्दन सेवोपियिकदेही स्वते. ताहादेरम्य गेमाविकारस्यकातः ।

्यत्र फल्यत्यमुक्तम् । तत्रालीनित्रमामप्येरूपं फल पुष्टिभक्तानाम् । सायुज्यं सेवी-प्यत्रकृतम् नर्यादाभक्तानाम् । अत् एत नत्रमनिवन्ये 'देहसात्र दे तु स्माद्रकानां कृष्णदामता । मायुज्य वान्यया तस्मिन गातिरि न सेश्चयं इत्यनेन गंगायेवातः मायुज्य-मेवीपवित्रदेहसामिरका । निद्धान्तमुक्तात्रस्या 'मर्यादास्यस्तु गंगायां श्रीमायत्रकातस्य' इसनेन् मर्यादास्यस्य तु गंगासेवनमुक्तम् । अत एव 'मर्यादामक्तिमार्गसः काष्ठा गंगा पा मते'ति निवन्थे उक्तम् । अत एव मर्यादाभक्तेः सायुज्यादिफलम् । पुष्टिभक्तेस्त निखठीलाप्रवेशरूपं फलमिति स्पष्टमेव नृतीयपत्तुर्याध्यायमाध्ये निरूपितमिति दिक् ।

न कालोज नियासकः। अत्र फल्प्येषि कालो न नियासकः। फल्प्यं काठगरिच्छेर्य न मगतीत्सर्थः । 'न कहिँचितात्पराः शान्तरूपे नक्ष्यन्ति नो निर्मिपो हेडि हेति'रिति कपिलवास्यात्, 'मलरा न नंश्यन्ती'रसुत्तया मलरशन्देन फल्ययमाप्तानां ब्रहणात ॥ १॥ ॥

कार्यमात्रप्रतिबन्धकाभावत्वेन कारणतास्त्रीकारात् सेवासिद्ध्यर्थं सेवाप्रतिधन्धा द्री-

कर्तव्या इति तदर्थे प्रतिबन्धकान्निरूपयन्ति ।

उद्देगः प्रतियन्घो वा भोगो वा स्यानु वाधकम् ॥ २ ॥ याधकानां परित्यागो भोगेप्येकं तथा परम्।

सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम्, उद्देगः प्रतिबन्धो वा भोगो वा। उद्देगो मगवत्सेवासमये चित्तकेवाप्रदक्षावात्यविशेषः । स च भगवत्सेवां प्रतिवधाति । भोगः सुलसाथकतया विषयासिक्तमम्पादकत्वेन भगवदासिकिविरोभात् सेवाविरोधी । एतस्रति-वन्यकद्वय दुःरासुरासाथक प्रतिवन्यरूपम् । प्रतिवन्धक तूदासीन दुःखसुखे प्रयच्छ-ती'त्सस न नामान्तरेण निर्देशः, किन्तु प्रतिबन्धशब्दबान्यतेष । 'कायेन बाचा मनसेन्द्रियेवा बुद्धात्मना वातुमृतस्यमावा दिवान बाब्धनसोविशिष्टकार्यमादाय इन्द्रिये-न्यः प्रयक्तवा गणनात् । एनमुद्रेगमोगायोरपि दुःखगुलप्रदलेन विशिष्टरतात् प्रयद् निर्देशः । अन्यथा प्रतिचन्यकशब्देनैव उद्रेगमोगयोप्रदणसम्प्रवात् प्रयद्गमनिर्देशो व्ययः सात् । त्रूचाणामिति । उद्देगप्रतिवन्धमोगानां यानि साधनानि हेतवस्तेषा परित्यामाः कर्तव्याः । माधनपरित्यामे प्रतिबन्धानामनुसर्ते । मृहे बाधकानां परिलाग इलाम तेषां साधनपरित्यामः कतेच्य इति व्यास्थान टीकापाम् । प्रतिवस्पकेषु भोगशब्देन ठीकिको भोगो याद्यो न स्वठीकिक इत्याहुः भोगो हिविघ इत्यास्य होकि कस्त्याच्य प्रवेति व्याख्यान टीकावाम् । मूहार्थस्त भोगे लौकिकालीकिकभोगे एकं लौकिकभोगात्मकं परं प्रतिबन्धक मिति । तत्राच इति । साधारणप्रतिवन्धमगवस्कृतप्रतिवन्धयोमध्ये आदः साधारणप्रति-वन्ध इत्यर्थ । तस म्वरूप तु मुरादु साजनकत्वेन सवाप्रतियन्धकत्वम् । यथा सेया-समये उदासीनेन वागादिव्यनहार कियते स सेवां प्रनिवसाति, उद्देगभीगी तु इ.च.सुरा-जनको, सेनामतिनन्धकात्रिति निवेकः । गुन्छ्या त्याज्य इति । चातुर्येणत्ययः । तथा च ज्याद्वारचातुर्वण सेवानवसरे छीकिक कार्य नथा कर्नेच्य यथा सेनायसरे तादश वागादि-व्याहारकार्यमेव न पतेदियर्थ । अथवा साधारणप्रतिगन्यो वेदनिन्दारूपः पापरूपश्च । स तु बुड्या लाज्य , बुद्धिपूर्वक तस लाग कर्तव्य इसर्थ । अस्त्रीकिकभोगस्त्वित । भगनस्सेनार्ये प्रखडुर्चीसनादिदोपनिचुराचे ताम्बूरूभक्षणादिरूप , भगवद्रामित्वादलेकिक । 'मनिष्ट निर्मुण स्पृत मितिनाक्यात् । 'कायेन वाचा गनसेन्द्रियेर्चा' इति क्षोके भगवद्य कृतस दन्तथायनादेरिप भगवद्धर्मत्वस्य नवयोगित्रसगे कविनोक्तत्वात् । 'धर्मान् भाग वतान् वृते'ति प्रश्नोपकमात् । श्रीमस्त्रभुचरणे स्वतन्त्रे तथा व्याख्यानाच । फलाना मध्ये प्रथमे प्रविद्यातीति । साधनत्वेन प्रनिश्वतीत्वर्थ । अहौिककसामध्येरूप-पलसाधको भवतीति यातत । अतीयमलोकिकभोगो न त्याज्य । तदुक्त मुले ।

#### निष्पत्युरं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा।

अर्थस्तु महान् भोगः पृज्यो भोगो भगवरसेवार्थमगरागठेपादिरूप निष्प्रत्यूरं निर्विष्ठ यथा सात्त्रथा प्रथमेऽलोकिकसामर्थ्यरूपे फले प्रविश्वति, तत्फलसाथको भवतीति यानत् । साधारणत्रतिबन्धस्य सुद्धाः त्याज्य इत्यनेन निवृत्सुपाय उक्तः ॥२॥३॥

एव भेगवरक्रतप्रतिवन्धकस्थापि निष्टुत्सुपायो वक्तव्य इत्याशक्य नास्य कश्चित्रिपृत्सु पाय इसाहु भगवत्कृतश्चेदिसारम्य विवेक इसन्तेन । तदा भगवान् फल न दास्यतीति । सेवाफल मुक्तिरूप न दासतीलर्थ । तदान्यसेवापीति । मुक्तिप्रारमर्थ मन्यस्य तीर्थोदेरित्सर्थं । तन् इतु । नदाउन्धुरोयमिति । सादुस्स तु 'निनन्धायात्तुरी मते'ति भगवद्राक्यात् तस्य गुक्तिनै भनतीति तीर्थादिसेवापि व्यर्थेति भाव । तदुक्त मुळे ।

अकतेच्य मगवतः सर्वथा चेद् गतिर्न हीति। नतु यस्य भगवरकृत त्रतियन्ध स आसुर , तस्य सर्वथा मुक्तिनीस्तीति निरूपितम् , तर्हि

फटाशाराहित्यजनितऋश स्यात्, तर्देशनिवृत्ति कथ स्यादित्याश∓य क्वेशनिवृत्त्युपायमाहु त्वरा ज्ञानमामणेति । येनाहगुरुपदित् तेन परमेश्वरेण यद्विचारित तथेव मविष्यतीति मया हु य साज्यमिसादिज्ञानरूपेण साथनेन नेश्विनसेन स्वेयमिसार्थ । तदुक्त मूर्ले ।

यथा या तत्त्वनिर्धारो विवेक माधन मतम्।

साधनमिति शोकाभावसाधनमित्यर्थ । एव साधारणप्रतिबन्धो बुद्ध्या त्याज्य इत्सक्त्वा भगवत्कृतप्रतिवन्यस्याशक्यत्यागत्वात् तज्ञन्यशोकनिवृत्तवे ज्ञानमार्गेण स्थेय-मित्यक्तम् ॥ ४ ॥

अतु पर भोगरूपप्रतिबन्धनिवृत्सुगायमातु साधारणो भोग कथिमिसारम्य त्याज्य इत्यन्तेन । भोगस्य सुस्रहेतुत्वेन त्याज्यत्व न मनस्यायातीत्याश्चनयातु । स्विनोल्पोचालक स्वादिति ।

सविभ्रत्नाद्दशत्नाद्भोगम्य त्याज्यत्वम् । मोगम्य सविभ्रत्नमत्पत्व च मुहुर्गुहुविचार्य त्याग कार्य इति मात्र । साधारणप्रतिषन्थम्य तु घातकत्वात्त्याज्यस्यम् । साधारण-त्र सह भारणप्रतिक भस्याचीत्वपि पाठ ।

प्रतिवन्पथ वेदनिन्दारूपः पापरूपथ । स च महादोपरूपत्यात् सेर्वासिद्धेर्पातको भवति । अत एव वेदनिन्दायाः पापानां च जन्मान्तरसम्पादकलं निवन्धे सेवाप्रकरणे उक्तम् । श्रत्रापि वेदनिन्दायामधर्मकरणासया । गरके न मंगत् पातः किन्तु दीनेषु जायत' इति । एतसा सर्वेषु सेवाधिकारिषु सम्भवात् साधारणस्वम्, सकल्यात्कार्यमात्र-प्रतिवस्पकलाव साधारणस्यम् । भगवत्कृतप्रतिवन्थस्त बहुरमात्रविवयकत्वादसाधारण इति विशेषो ज्ञेयः । एतौ सदा प्रतिबन्धकात्रिति । होकिकमोगसापारणप्रतिवन्धौ सदा सेवाप्रतिवन्धकौ । छोकिकभोगस्य वेदनिन्दारूपपापक्तपसाधारणप्रतिवन्धसः च सर्वेदा सम्मवात् सर्वेदा प्रतिवन्धकत्वमित्यर्थः । तदुक्तं मूले ।

### वलादेती सदा मती।

सदा प्रतिवन्धको मताविलयः । गगवत्कृतप्रतिवन्धसाग्रक्यलागत्वादिनवार्यः लेन आसुरवीयस्य सेवाफळामाव इति निरूप्य तत्कृतश्चोकनिवृत्तये ज्ञानमार्गेण स्थितिः कार्येति पूर्व निरूपितम् ।

अतःपरं येन ज्ञानमार्गोपि नाश्चयितुं शक्यम्यस्यासुरस्य चित्तसास्यप्रकारमाहुः ज्ञानस्यत्यस्याचे चिन्ताऽभावार्थमाहेति । यसासुरम्य ज्ञानस्थित्मावस्यस्य चिन्ताऽभावसम्यादनार्थमित्वर्थः । क्वितीय इतीति । भगवस्कृतप्रतिवन्ध इत्यर्थः ।

## दितीये सर्वथा चिन्ता त्याज्या संमारनिश्चयात्॥५॥

अर्थस्तु प्रतिबन्धयोर्मध्ये डितीचे भगवत्कृतप्रतिबन्ध चिन्ता न कर्तव्या । तत्र हेतुः । संसार निश्चयादिति । यम संसार एव फुठं परमेश्वरेण विवारितं न सुक्तिः । अत् आरोव न रक्षणीया । 'नियन्धायासुरी मता' इति बाक्यात् । एवं च चिन्तापि न कार्येति । एवं प्रकारेण स्वास्थ्यं मनिस सम्पादनीयमितिभावः ।

एवमाश्वरस्य भेदद्वयम् । तत्र 'ज्ञानमार्गेण\_स्थातच्य'मिलकः प्रकारः पूर्वं टीकाया-ुरम्पश्चारत नुद्धवयु । तत्र वारामान रामान स्वाराम वृत्यार हो जामान सुक्तः । मूर्ले अकर्तव्यं भगवत इसास्य विवेकः साधनं मतमिखन्तेरोक्तः । द्वितीयप्रकारस्तु 'ज्ञानस्वित्वमावे चिन्ताऽमार्गथमाहे'खनेन टीकायामुकः । मुछे द्वितीये द्वितीयप्रकारस्तु 'ज्ञानस्वित्वमावे चिन्ताऽमार्गथमाहे'खनेनोकः । एवं द्वितियम्याप्यामुस्स सर्वेथा चिन्ता व्याज्या संसारनिज्ञयमदिलनेनोकः । एवं द्वितियम्याप्यामुस्स सेवाफलाभावो निरूपितः, द्योकाभावप्रकारथोक्तः ॥ ५ ॥

अतः परमुद्रेगरूपप्रतिवन्धे कि कार्यमिलाकाक्षायामाहुः न त्याचे दातृता नास्तीति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

आचे त्रिषु वापकेषु आवे उद्वेगरूपे प्रतिवन्धे तु चिन्ता न लाज्येति पूर्वस्थान्यां 3 तेनासिकेमिति पाट 1

चिन्तापदसाज्यपदाम्यामन्ययः । तथा चोद्रेगरूपप्रतिबन्धस्य निवारियतुं शस्यत्वेन तित्रब्रुच्युपायिन्तां कृत्या छंद्रगो निवर्तनीय इत्यर्थः । असाध्ये हि चिन्तात्यागो विभेगः ।
'तस्मादपरिहर्यियं न तर शोचितुमर्दर्विति वाष्ट्रयात् । साध्ये तु चिन्ता रक्षणीयः ।
'वस्पादपरिहर्यियं न तर शोचितुमर्दर्विति वाष्ट्रयात् । साध्ये तु चिन्ता रक्षणीयः ।
यद्यद्रेगरूपप्रतिवन्धनिवृत्तिनं स्वातदा कि स्वादित्याकांकायामाहुः । आव्याच्यात् । अन्याच्यात् । साध्ये चायाः च्याः
हति आयेन फलाभावे भगवनो दात्तत्वं नास्ति, भगवान् भवाक्षणं न दास्तित्यर्थः ।
तत्र हेतुः । तत्र संचा नाभिदैविकतित्युक्तं भवति । 'मनसो वृत्तिः स्वामाविकी ह्य
या । अनिमित्ता भागवती भक्तिर्युक्तंगरियसीति तृतीयरुक्त्ये किष्ठविक्यात् सेवाया
भावस्यानगेवृतिक्त्यत्वेन तत्र चित्रवर्ध्ययायेक्षणादुक्तं च चित्रवर्ध्यतात्रात् सेवाया
भावस्यानगेवृत्तिक्त्यत्वेन तत्र चित्रवर्ध्ययायेक्षणादुक्तं च चित्रवर्ध्यतात्रात् सेवाया
भावस्यानगेविकाल न सात्, अत उद्देशतिवृत्ति क्तियति तात्यर्थम् । पृर्व व्याणां
साधनपरित्यागः कर्तव्य इत्युक्त दीकायाम्, वाधकानां परित्याग इत्युक्त
मृष्टे । तत्त्रभोद्रस्तान्य प्रविवन्धत्यागे भोगत्याम् वित्ति तात्ययम् । पृर्व व्याणां
साधनपरित्यागः कर्तवन्य इत्युक्त दीकायाम्, वाधकानां परित्याग स्वति । तेषु
तृतीयस्य भोगत्यागासम्यवादिति ।

#### अवरूपेयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः।

अर्थस्तु इयगुद्धेगादिप्रनियन्यकनय्यो आवद्यगा स्ववस्या न भवति । अतः सदा भान्या निवारणीया, एतःअतिय-पकनय्या साधनपरित्यागो विवार्यः । एतःप्रति वन्यकनयात् सावधानतया स्वेयमिति तास्यम् । नतु तद्धि प्रतिवस्यकनयस्यसम्बात् सोषाय सेवामार्गं त्यक्ता ज्ञानादिमार्थं एवातुष्ठेय इत्यावकामपतुदन्वो ज्ञानादिमार्थं स्वातुष्ठेय इत्यावकामपतुदन्वो ज्ञानादिमार्थं स्वातुष्ठेयः इत्यावकामपतुदन्वो ज्ञानादिमार्थं स्वातुष्ठेयः इत्यावकामपतुदन्वो ज्ञानादिक्त्य सावन तु न सेनासात्यक्रत्यापकम् । अत्योत्य पूर्वनिक्तिपत्रक्रव्याकाविभित्रन्यस्यापन कर्मायितिवाच प्रमानात्रिक्त्यं ॥ इ ॥

नतु पुष्टिमार्गायम्य भगवद्युयर्गातस्य मगवद्युष्टिखभावात् तेत्राफळ सर्वधा भवि-व्यत्येन प्रतिनन्धकन्यी त्वप्रयोनिकेति किमर्य तद्विचार कर्तन्य इत्याशक्य तादशस्यापि एतत्प्रतिवन्धकनयी निचारणीयेनेत्याह् लक्षीयैरिप तत्कार्यमिति।

#### तदीर्यरपि तत् कार्य पुष्टी नैव विलम्बयेत्।

तदीर्षः पुष्टिमाणिषेरपि तन्कार्यम् । प्रतिवन्धकायीमानन कार्यम् । किमर्थं कार्य-मित्याकादायामारु पुर्यः नेष चिल्रस्थयेत् । यद्यपि पुष्टी फलामायो नास्ति, तथापि फलविलम्बस्तु प्रतिवन्धस्ययेण भवेदत् पुष्टी पुष्टिमार्थे न विलम्ययेदिलस्य न कार- येत्, प्रतिबन्यकत्रयादसावधानश्चेत् स्यात्तदा विरुम्यो भवेत् , अतः प्रतिबन्यकत्रयीमावनं सुर्ह्योडुः कृत्या त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । सोपि शीघ्रमेव, न विलम्बेन । एत-दिलम्बे फलविलम्बो भवेदितिमावः ।

ननु प्रतियन्धकत्रयसाधनपरित्यागेषि सर्वत्र गीतामागवतादौ प्रकृतिगुणानां सल्यत्वस्तमसां प्रायल्यस्योक्तत्वात्तव्यामकृतः सेवाप्रतिवन्यो भवत्तदर्थं कि कर्तव्य-मिलाकांक्षायामाहः गुणक्तो नेपीति ।

गुणक्षोभेपि द्रष्टव्यमेतदेवैति मे मतिः॥ ७॥

गुणानां क्षोभेषि एतदेव महुक्तमेव द्रष्टव्यं विचारणीयमिति । एतद्विचार साधनपरित्याग पर्वोपायत्वेन स्फुरेत् । सुणक्षोभसाधनं तु सगुणवस्तुसगः । सगुणं वस्तु मगवतेकाद्ये निरूपितं पश्चविद्याच्याये । एवं सति सगुणवस्तुखरूपं झाला तत्सगस लागः कर्तव्यः । व्यवहारनिवीहस्तु भात्रिष्ठं निर्मुणं स्मृत'मित्यादिवाक्याग्रगवत्सम्बन्धि-पदार्थसः निर्गणस्वाद्रगवदुपञ्चकशिष्टपदार्थः कर्तव्यः । तथा सति गुणक्षोभदोपोपि न मवेदित्यर्थः ॥ ७ ॥

नतु भगवदीयाः पदार्थो निर्गुणाः, तैः सम्यन्धदीपपरिहार उक्तः, स च न सम्मवित, सर्वस्पापि पदार्थस्य गुणत्रवारमकत्वमितिसांख्यसिद्धान्तादित्याश्चेनयाहुः ।

भगवच्छास्त्रविरुद्धत्वात् सांख्यसिद्धान्तोक्तप्रमेयकथनं कुसृष्टिः। अतस्तादशज्ञानं अम एव । यथपि सर्वपदार्थस्य सगुणत्वं, तथापि भगवत्सम्यन्धिपदार्थस्य निर्गुणत्वनेव । 'मिन्निष्ठं निर्गुणं स्कृतम्' 'मिन्नकेत तु निर्गुणम्' 'निर्गुणं मदपाश्रय' मित्यादिवाक्येग्य इति मावः ।

सेवां पुष्टिपयप्रोक्तां कारयित्वा निजां फलम् । ददातु प्रथमं देवो बालकृष्णो मदीश्वरः ॥ १ ॥

इतिश्रीमद्गोवर्धनघरश्रीवछभाचार्यवरश्रीविद्दलेश्वरचरणातुचरसेवकेन लाळ् महोपनामधालकुष्णदीक्षितेन विरचिता सेवाफलविवृति-

टिप्पणी समाप्ता ॥

### सेवाफलम् ।

# मठपतिश्रीजयगोपालभट्टकृतविवरणसमेतम् ।

बाईबईलसन्मैलि वेशुनादविशारवम् ।
दुःखं दरुपन्नदुःखिभंगरलितं महः ॥ १ ॥
दुःखं दरुपन्नदुःखिभंगरलितं महः ॥ १ ॥
निवृत्या सहितं सवाफरु ज्यास्यायते मया ॥ २ ॥
गीताभागवतावादम्युक्तं पण्डितपुद्धिगम् ॥
पृष्टिसंयानरुं ज्ञाला विचारे स्वक्षमान् निजान् ॥ ३ ॥
विजोषियवश्चकुर्वन्यं सेवाफर्लामान् निजान् ॥ ३ ॥
विजोषियवश्चकुर्वन्यं सेवाफर्लामान् निजान् ॥ ३ ॥
विजोषियवश्चकुर्वन्यं सेवाफर्लामान् ॥ ४ ॥
वसुणाः सहसी धर्मां स्वेपम्यपिक्ताः ॥ ४ ॥
यस वितान्ते निसं तस्सेनायाः कृतं तथा ॥ ५ ॥
इति ज्ञावित्तं सोधसम्यपिक्तिन्तः ॥ ६ ॥

षय श्रीभगवद्गीताश्रीमागवताषुभाष्यभागवतत्वप्रदीपसुपोधिन्यादिसमाकलगः समर्पेः कैमिदतिकुसामानीः सीयभगवदीपैः पृष्टाः श्रीवक्षभाषार्यचरणाः स्वमार्गायरेवाफर्ल निरुपयन्ति पाद्यो सेचना भोरतस्याद साध्यक्तः

> यादशी सेवना प्रोक्ता तस्तिद्धी फलसुच्यते । अलोकिकस्य दाने हि चाद्यः सिच्येन्सनोर्धः ॥ १ ॥ फलं या स्विकारो यो न कालोल नियानकः ।

एतस विवर्ण तु सेवायां फलश्चषमलीकिकमामध्ये सायुज्यं सेवो-पिकदेही या येकुण्डादिरियति । अत्र सेवायाविति तु पादशी सेवता श्रोका सिसद्यातिकस विवरणा । फलश्चषिति तु फलशुच्यत् इसम विव-वाण् । अलीकिकसामध्येमिलादि अलीकिकस दाने दि भागः सिक्यं-स्मारेस्य इसास्य अधिकारो वेलेवर्त्तम् य विवर्ण क्षेत्रयः ।

अय च्याख्या। याहद्यी 'कृष्णसेवा सदा कार्या मानसी सा परा मता, चेतस्तरप्रवर्ण सेवा तसिस्द्री तनुविचने सादिमा स्वतनुजस्वविचनसेवया प्रेम्णि जाते आसक्तिस्यरूपतात्रवणचेतस्वरूपा फठरूपा मानसी सेवेति सिद्धान्तमुकाववस्यकः मकारा सेवना सेवा मया प्रोक्ता तस्याः सिन्द्रौ पूर्णतयाविमवि सित यत्कलं मबति तरुच्यते कय्यत इसर्थः । नतु सिद्धान्तमुक्तावत्यां तु स्वततुजस्वित्तज्ञ सेवोत्तरं प्रमोत्पत्तिः कण्ठरवेण नोक्तेति कथं भवतोच्यत इति चेत्? अत्रोच्यते । प्रभाग नगरमण कण्ठावण नाकात कप नववाण्यत स्व नव्याण्यत विद्यान स्वाप्यत । वया मक्तिः प्रष्टुद्धा स्वात् तयोपायो निरूप्यते, दीनभावे दढे तु स्वात् त्यागाच्य्रवण्या कीर्तना'दित्युपकम्य 'दीनदार्क्यमकारस्तु यह स्वित्वा स्वभनतः, जन्यावृत्ते भवे-कुरणं पूज्या अवणादिभि'रित्वारिना स्वतनुजस्वित्तनसापनस्परेत्रामुक्त्वा 'ततः प्रेम तथासक्तिर्ज्यसनं च यदा भत्रेदि त्यनेन साधनरूपसेवीतरं प्रेमीसचित्रका, तद्नन्तरमासक्तिक्का, तद्नन्तरं व्यसनं चीक्तं श्रीमदाचार्यवर्यभैक्तिवर्षिन्यामिति । एकत्र निर्णातः शास्त्रायोपस्त्रापि प्रवर्तत इति न्यायं मनसिक्कत्यास्मरमध्रीभः सिद्धान्त-मुक्तावळीविजृतासुक्तभितेन निरुपिखसवैस्तनिवेदनपूर्वेक तप्रैव खदेहविनियोगे भेम्णि जाते सा भवती'ति मयान्युक्तमित्यवेहि । तर्दिक फलमित्याकांक्षायामिदमिदं फलमिति त्या चनवा त नवान्युक्तानलगढ़ । तात्म काण्यलगढ़ानायायाय कणाति फलवर्य विवक्षन आय फलगहुर्मुले अलीक्षिकस्य दाने हिति । एतदिराणे त्यलीकिकसामध्यीमिति । अत्र दितीयातत्युरुपस्लसम्भव्येव, तृतीयापमानीपधी-तत्युरुगाणां सम्मविलेषि क्षिष्टार्यता सम्भवतीललीकिकाय सामध्यीमित चतुर्यातत्युरुपा-थयणादलोकिके सामर्थ्यमलीकिकसामर्थ्यमिति सप्तमीतत्त्वरुपाश्रयणादा अलीकिकविपयक-सामध्ये यावदठोकिकसम्यन्धनितसुखदुःखानुमवविषयकशक्ततेति वावदित्यर्थो ज्ञेयः । एमं च सति 'निः प्रत्युही महान्सीमः प्रथमे विश्वते सदे'ति मृले, तथा च 'अलीकिक-भोगस्तु फलानां मध्ये प्रयमे प्रविश्तति तद्विवरणे चोक्तो छलैक्किसोगस प्रथमफले प्रवेश उपपन्नो भवेत्, तसाप्यलेक्किपदेन संग्रहात् । कमैशारयाश्रयणे तु सामर्थमात्र-सैवाङीकिकरवासदितिरिक्ताञीकिकमोगादेरङीकिकसामर्ध्यस्परवामावादङीकिकपदेनासंग्र-्राच्याक्रभरपायद्वातारकाव्याक्रभगगादरलाक्रकतान व्यक्तपायाद्वाक्रभरदासम् हारलेक्रिकसामर्थ्यस्पत्रयमफले प्रनेशोक्तिस्ताना स्थात् । तस्माख्युर्धातसुरुयः सामी-तसुरुप एव बात्र साधुतरो न क्ष्मैधारय इति योध्यम् । यहा । न लेक्रिकमलीक् कम्, अलीक्षिकं च तस्सामर्थ्यं चिति क्षमैपारय एवास्तु। न च प्लाकृद्रम्णापित्रिति नार, जलाकक च तत्सामण्य चात कम्यार्च एसाछ । न च व्हातक्ष्मणामारात वाच्यम् । अलोकिकभोगस्वलैकिकसुलदुःखसाक्षात्कारस्तु फलानां मध्ये प्रथमे कलेड-लैकिकसामप्येंऽभिकरणस्त्ये प्रविश्वति प्रविधे भवति, तद्यमेवालैकिकसामप्येस मन् वता दानात्। एवं च न पूर्वोक्तदूषणापृतिरिति दिख्। एवं च विवरणे मृलस्यालौकिक-ज्ञा चानार्। इन च च क्लाब्यकूत्रामान्यार्थः स्टब्स् इन च स्वस्थ गुरुस्तालास्त्रः पदस्यालेकिकविषयक्तमार्थ्यपरत्वेनालेकिकसाम्य्यपरत्वेन वा व्याख्यानात् कस्यचि ्राज्यान्यवान्यवान्यवान्यवार्यात्र्यात्र्याच्यात्र्याच्यात्र्यात्र्यः वा व्याल्यायात् कस्यायः देत्त्संपति कस्ययिन्तेतदेद्वपातीत्तरं वृन्दायनादिष्यकीकिकसंगतः एव वा धलीकिकः विषयकसामर्थ्यरूपसालैकिकसामर्थ्यरूपस्य वा फलस दाने वितरणे स आदाः प्राध-मिकः सत्संगादिनेदं प्रथमतयोत्पन्नः प्रियतमभगवत्संगमविषयको मक्तस्य मनोत्यः स हि निश्चयेन सिच्येन्यनोरथविषयीमृतपदार्थप्रास्या पूर्णो भवेत्, तददाने तु न पूर्णो भवेन दिलर्थः । तथा च मनोरथविपयीमृतप्रियसंगमसाधकं प्राथमिकं फलमलोकिकविपयकः सामर्थ्यप्राप्तिरिति बोध्यम्। अल्पः सिध्येन्मनोरथ इति पाठे त्वलोकिकस्या-लौकिकविषयकसामर्थ्यसालौकिकसामर्थ्यस वा अदाने हि निश्रयेन विप्रयोगोद्रेके सति कदाचित् कदाचिन्मनसि जायमानत्वादरूपः खल्पो मनोरधः प्रियसंगमविषयकः सिध्येदित्यर्थो ज्ञेयः । चकारेणेतदान एवान्योपि मनोरयः सिध्येदिति व्याख्येयम् । अत्रैवं ज्ञेयम् । प्रथमतो मृत्रेच्छ्या 'यमेवे'ति श्रुतेर्निरुपधिरसरूपसपरिकरभगवत्क्रपया शुद्धपुष्टिमार्थीयं वरणम्, तद्तु सत्संगादिना प्राथमिको मगवत्संगममनोरथः, तद्तु शुद्धपुष्टिमार्गीयाचार्यसंश्रयः, तदनु मगवत्प्राप्तिजनकतिरोहिततापक्वेशानन्दाविर्मावाय शुद्धपुष्टिमार्गायाचार्यकृतं निवेदनम् , ततस्तद्धपदिष्टोस्मिन्मार्गे गोपिकानामेव शुरुत्विति फलप्रकरणीयसिद्धान्ता 'दथ च गोपीभावेन ये भक्ता' इलाद्यादिपुराणवानयाच मूलक्प-शुद्धपुष्टिमार्गाचार्याणां वजभक्तानां यो भावस्तत्सजातीयभावभावनापूर्वकं स्वतनुजस्व-वित्तजमाधनरूपसेवाकरणेन दढतरकथाश्रवणादिना वा कस्यचिद्विनैव प्रेमोत्पर्ति देहपाते 'स्वयं समुत्तीयें'ति श्लोके 'सद्वुग्रहो भवा'नित्युक्तत्वात श्रेमवदाचार्यस्थमगवदनुग्रहवलेन प्राप्तालीकिकदेहे रसमार्गायस्यात् पूर्वातुरागमारम्य सकलप्रेमावस्याविभीवः। कस्यचित्र भगवदिच्छया त्रेमासत्तयनन्तरमेव पूर्वानुरागजविरहेशेव व्यसनं विनेव देहपाते प्राप्ता-सीकिकदेहे व्यसनाधवस्थाविर्मावः । कसाचित्त्ववैव प्राकृतदेहे प्रेम्णि जाते तदप्रास्या पूर्वा-तुरागजितरहातिर्भावः, ततः खरीन्यखरूपे वा खप्तादौ वातिभाग्येन साक्षादिष वा प्रश्र-दर्शने 'चक्षःश्रीतिः स्मृता तत्रातीवादरनिरीक्षण'मिति लक्षणानुसाराद्भगवद्भिषयकः परमा-दरपूर्वकनिरीक्षणरूपश्रक्षुरागरूपप्रथमप्रेमायस्याविर्मातः । तत'श्वितासगः वियतमे नित्यं चित्तम्य निथमं इति रुक्षणानुमारात् 'ततः श्रेग तथासक्ति'रित्युक्तत्वात् श्रेमीत्तरीत्पन्ना-सक्तिस्यरूपतस्त्रवणचेतस्यरूपचितासंगरूपद्वितीयवेमावसाविर्मावः । इयमेवावसा सेवा-पदवाच्या । ' अधावस्था निरूप्यन्ते रसामसानस्यिकाः । यीजांकुरः पहानयः वृद्धिः विन्तर एव च । अवस्था दितयेन साबक्षरागादिषु क्रमात् । चक्षरागी मनःमंगः मंकत्वी जागरस्त्रथा । ततुता निषयदेषो सञ्जात्मागस्ततःपरम् । उन्मादमूर्छोमरणान्येता दश दशाः स्मता' इत्युक्तस्वाशक्षरागवित्तासंगाम्यां धीजरूपप्रथमप्रेगावस्थोक्ता । ततः 'संकन्पस्नु मनोरभ' इति सक्षणानुमारात्मदा त्रियमंगमे एवमेवं भविष्यतीत्पादिमनोरधरूपमंकन्य-स्वरूपततीयप्रेमायम्यानिर्मातः । एतायता कि.सिदुल्लियतः पूर्वानुरागजन्यो निरदः । अधायम्हीहिक्तविषयत्वाद्दीकियो विरद्धः व्रह्मानलाद्रायविद्धानदी भागीति सीहिक-

सामर्थ्यवता शरीरेण मनसा च सोद्धमशक्यो देवकृतसम्भोगो मातुपजाला श्रियेवेति भगवता नापक्षेयविशिष्टालौकिकविरहरसभोगसामध्ये प्रथमतो दीयते । तदनुन्छासनिशासस्यत्याय-ग्रमावितिशिधे 'निद्रारेदस्त निद्राया अभावः परिकीर्तित' इति लक्षणानुसारानिद्रारेद-रूपधतुर्थप्रेमावस्थाविभावः । आभ्यां संकल्पनिद्राष्ट्रेदाभ्यामंकरावस्थोक्ता । तत'स्तनता निषिक्षंगानां दौर्यत्यं परिकीतिंत'मिति लक्षणातुसारात् पाण्डुत्वाद्यतुमानविशिष्टतनुता-खरूपपचमप्रेमावस्थाविर्भावः । ततो 'विपयेभ्यो निवृत्तत्वमरतिर्विषयान्तरे' इति लक्ष-णातुसारामधुनिमीलनासहनशीलतायनुभावविशिष्टविषयनिवृत्तिरूपपष्टप्रेमावस्याविर्मावः । आभ्यां तज्जाविषयनिवृत्तिभ्यां पह्नवाबस्थोक्ता । एतावरार्यन्तमासक्तिकार्यमेव । अत एव 'सेहाद्रागविनाशः स्वादासत्त्या स्वाद्रहारुचि'रित्यनेन गृहारुन्युपरुक्षिता विषयनिवृत्ति-रेका श्रीमदाचार्येभीकियर्पिन्याम् । ततो 'देहिकान्सकठान् भाषान् निजां बीडां च दैहिकीम् । परित्यज्य हरिग्राम्यै यदेव स्यात्तदेव हि । ठौकिकं वैदिकं चापि तत्कर्ता व्यसनी मत्त' इति दशमस्कन्धीयभागवततत्त्वदीपसिद्धान्तसिद्धत्वैकिकवैदिकप्रियशाप्ति-सापनकरणरूपव्यसनाविर्मावः । ततः पनः त्रियत्रातिदर्घदत्वज्ञानेन 'उपस्थितान्तिके तस्मै व्यसनं स्वमवोचते ति दशमस्कन्धपद्यव्याख्यानसुषोधिनयुक्तात्रतीकार्यदःखस्वरूप-व्यसनान्तराविर्भावः । येन विना त्रियतगांगसंगं क्षणमात्रमपि स्यातुं न शकोति, तेन त्रिय-तमांगसंगं च प्राप्तीत्वेत । अत एव 'यदा स्याद्धसनं कृष्णे कृतार्थः स्थातदेव ही'त्वनेन त्त्रैवात्पदमेवोक्तं व्यसनोत्तरमेव कृतार्थत्वमप्रतीकार्यद्वःखरूपव्यसनपदवाच्यान्यव्यसन-भारता । जत एव व्रतस्तपन्यसने जाते वियवाधिरेव जाता श्रीमतीनां कमारीणास् . तद-नन्तर चात्रतीकार्यदःखरूपे व्यसने जाते एव च त्रियतमांगसंगी जात इति श्रीमाणवते स्पष्टमेव । अत्र कृष्ण इति विषयसप्तमी निमित्तसप्तमी या. 'चर्मणि द्वीपिन'मिखन्नेव । तथा च कृष्णविषयकं कृष्णनिमित्तं वा यदा प्रथमन्यसनीचरमप्रतीकार्यं तापसहितं द्वःखरूपं हैआएरवर्गां हिनीचं हामनं भ्याचदा 'ठजात्यागीतिबैयश्यात अपानाशीमिधीयत ' इति द्रश्रणानुसारादाकस्मिकहसुनरोदनाधनुभावविशिष्टत्रपानाशस्त्ररूपसम्प्रेमावसाविर्मावः । तद्'न्वचेतनेषु प्रशादिरुन्मादः परिकीतितं इति लक्षणानुसारादाकाशार्तिगनायनमाव-विशिधेन्सादरूपाष्ट्रमञ्जूमात्रस्थाविर्मावः । आग्यां त्रपानाशोन्मादाग्यां बृद्धावस्थोक्ता । ततः 'श्रुट्यो सगदःखादेरिन्द्रियास्तमयो मत' इति लक्षणानुसाराज्ञिश्रेष्टस्वाद्यनभाव-विशिष्टमुर्छापुरपर्यायप्रद्ययुक्तपन्त्रमप्रेमायस्थाविर्मावः । ततः 'प्राणसागोतिद्वःखेन सृतिस्त परिकोतिते'तिलक्षणातसारान्सृतिक्रपदश्चमप्रेमात्रस्थाविभीवः । आन्यां मूर्कासतिन्यां विस्तरा-वस्थोक्ता । तथा चैताह्यानुभावविशिष्टव्यसनोत्तरं प्राकृतदेहपाते सचिदानन्दखरूपाठी-किकदेहरूममें च सति भगवत्सारूपानन्दप्राप्ता कृतार्थः सादित्सर्थः । अत एवेदमप्रती-कार्वदःस्तोव प्राधितं निरोधलक्षणास्त्रे अन्ये श्रीमदाचार्यचरणै र्यंच दःसं यशोदाया सन्दा-

दीनां च गोकुछे । गोपिकानां च यहुः सं तहुस स्थान्मम कचिदि' त्यादिना । अत्रेदमपि ज्ञेयम् । येपां त्वलीकिक शरीरं तेपां तु व्यसनानन्तर प्रभुसगम एव, न दशमदशाप्राकल्पम् यथा रासमण्डलमण्डनानाम् । येषां तु लौकिक शरीरम् , तेषां तु व्यसनानन्तरं दशमदशो दयो भवसेव, यथान्तर्ग्रहगतानाम् । इदमेव ज्ञापयितुमन्तर्ग्रहगतानां लीला । अन्यथा व्रजस्थानां सर्वेषामप्यलौकिकशरीरमिति तासागुप्यलौकिकशरीरवत्वात्त्रधाकृतिर्व्यर्था नीरसा च स्यादितिदिक्। 'नन्यन्ते या मतिः सा गति'रिति त्रेमवदाचार्यानुग्रह्वलेनात्यसह्येन पूर्वानु रागजमगनद्विरहेण वा तत्क्षणमेव देहपाते प्रियसगमो भविष्यत्वेव । अन्यथा 'ये यथा मां प्रपयन्त' इति मर्यादा भज्येतेति किमर्थमठीकिकसामर्थ्यदानं किमर्थ या न तत्तदशातु-मावनमिति चेत् । अत्र वदागः । 'रसो वे स ' इति श्रुतः प्रभो रसरूपत्वाद्रसमर्यादयेव स्वस्वरूपदानमित्यत्वीकिकसामर्थ्यदान तत्तदशातुमावनं चेति जानीहि । अपि च, तत्सूण-मेव देहपाते चक्षुरागादिकमेणावस्थानुभावाभानदर्शने रसमार्गीयभगवदीयानां सन्देहः स्यात्को बेद रसस्वरूपभगवत्प्राप्तिरेतस्यायवान्यस्वरूपभगवत्प्राप्तिरिति । तदर्थमेव कस-चिदलौकिकसर्वोवस्थानुमरोत्रैव कार्यते प्रभुणा । तथा सति तत्तदवस्थानुभवम्य प्रत्यक्षतो दरयमानत्वेन सर्वेषां रसम्बरूपप्राहेर्निश्चयादेतन्मार्गीया प्रवृत्तिरिप निःप्रत्यृहा भवेत्, तदर्थमत्रैवालैकिकसामर्थ्यदान ततदशातुभावन चेत्यल पछवितेन । एवमेवालीकिक-सामर्थ्यं साक्षाद्गृन्दावनादिष्वपि दीयत इत्यत्रे व्यक्तीभविष्यति । यद्वा, योस्मिन्मार्गे समायाति तस्य तु 'गृहे स्थित्वा स्वधर्मतः। अव्यावृत्तो भजेत् कृष्ण पूज्या श्रवणादिभिः। समायात तथा तु श्रह । स्वत्वा स्वधमत । अध्यावृत्ता मजत् क्षण्य कृषण्य वा वा व्यवस्थान स्वाचा वा व्यवस्थान स्वाच व्यावृत्तोषि हरी चित्त अवणादी न्यसेत् सदा । ततः प्रेम तथासकिर्व्यसन च यदा मवेदि'ति भक्तिवर्षिन्यां ततुत्वनित्तजसेवाकरणे प्रेमासिकव्यसनानि भवन्तीत्युक्तत्वातदः नन्तर तत्र 'यदा साङ्क्षसन कृष्णे कृतार्थः सात्तद्वेव ही'स्सकत्याच व्यसनप्रसाः कृष्णे करणम्बभावात् त्राथमिको मनोरथो व्यसनप्राप्तिनिषयको भवति । तत्र व्यसनानिर्भावे महातापोदयात्तत्सहनं होिकिकसामर्थ्येन कर्तुमशक्यमतिद्व-सहत्वादिति भगवता व्यसना-त्रिभीनाद्य्यविहतपूर्वं तत्तमकालमेव बातालीकिकसामर्व्यं दीयते व्यसनसहनार्थम् । एवं चालौकिकस्य दाने हि। हि निश्ययेनालौकिस्यालौकिक्सामर्थ्यस दाने आवः प्राथमिको मनोरथो व्यसनप्राप्तिविषयकः सिन्धेन्निष्पन्नो भवेत् , व्यसनप्राप्तिः सादिति यावत्, तददाने स न निष्पयत इत्यर्थ , । तथा च शुद्धपुष्टिमार्गायस्य प्रेमासक्तिरूपायां सेनायां मिद्धायां प्रथमफलमलीफिक्सामध्येशासितित श्रीभदाचार्यस्तस्य प्रथमफलस्य-मक्तमिति भावः ।

अभेवादाविष्रयोगजनितदेहपातोतर तु वाद्यान्य-तरमेदेनेदानी तु देहस्य टीफिक-त्वात्सायिमानात्मकमगरताय्यपेना-त-क्लार्यनाळीकिकलायान्तरेव च भावि परम-काष्ठापत्रं पळनयेपि ग्रस्यफळरूप दिनीय फटमाट्टः प्यष्टं चेति। अन विशरणे फटगदस्य सायुज्यत्वेन व्याख्यानाद्वितीयं फलं सायुज्यरूपं वा भवेत् । अत्र वाशन्दो निक लार्षः । यवतिकृपाविशिष्टम्लाचार्यरूपश्रीमद्भलमक्तंगितविशिष्टा प्रभोन्तादङ्गुलेच्छा सात् । वत्र सासुज्यं शुद्धपुष्टिमानीयमेव विवक्षितम्, न स्वन्यत् । शुद्धपुष्टिमानीय-सेवाफलसेव निरूपणात् । नतु सासुव्यमेकतियमेव शास्त्रान्तरेषु श्रूयते, न स्वन्यप्रकारकः गतो न लन्यदिनि निपेषो गोपपदात इति चेत् । अत्र वदामः । द्विविषं तावस्सायुज्यं स्थुलत्या । तत्रैकमभेदसम्बन्धयटितम् , द्वितीयं तु भेदसम्बन्धपटितम् । तत्रायं 'मस वेद मह्मेव मवती'त्सादिश्चतित्रमाणसिद्धम् , साधारणानुप्रहात् केवलमयोदारूपमेकविषमेव । द्वितीयं तु त्रिवियम् । तत्रैकं 'ब्रह्ममुतः' यसन्नारमे'त्यादिगीतावाक्यसिद्धम् । व्रह्ममाबी-त्तरसामविकोत्तमाकस्मिककृपाजनितृपरमभिक्तलामजन्यभगवदानोत्तरसामिकममवस्रवेश-रूपण्टहादिप्रवेशवत् । प्रवेशसः भेद एव सम्भवाद्वेदपृटितत्वं द्वेयम् । द्वितीयं सु प्रस्तिवाद्योती'त्यादिश्वतिसिद्धम् । असभावोत्तरसम्भिकाकृत्तिमकोत्तरकृपाजनित्मृतिः ार्यमाणा लाग्रस्थातात्रस्य । त्रस्तावाचरसामान्यात्रात्रस्य मार्यात्रस्य । भोगोत्तरं तरसहमार्यविद्यसर्पकामभोगहरम् । भोगोत्तरं तरसहमार्यविद्यसर्पकामभोगहरम् । भोगोत्तरं स्वस्मिन्त्रवेत्रश्च मर्यादासंयितत्वात् । तृतीयं तु 'केवटेन हि भवेगे'ति वाक्येन 'न स्वादासंयितत्वात् । तृतीयं तु 'केवटेन हि भवेगे'ति वाक्येन 'न स्वाप्य प्रयाद्य प्य प्रयाद्य प्रय प्रयाद्य प्रयाद्य प्रयाद्य प्रयाद्य प्रयाद्य प्रयाद्य प्रयाद्य ज्ञान्वेसम्यादिनिरपेक्षप्रेमासिकव्यसन्रूपकेवरुभावजनित्भगवत्सहभावविशिष्टसार्वका<u>र्लि</u>क-सर्वकानभोगरूपं च । तत्र गीतोक्तप्रवेशरूपसायुज्ये पुरुषोत्तमप्रवेशमात्रमेव फलम्, विशेष-क्रपाऽभावात् । न चाक्षरज्ञानमार्गसायुज्यात् को विशेष इति वाच्यम् । अक्षरज्ञानमार्गे त्वभेदेन गणितानन्दाक्षरसायुज्यम् । पुरुयोत्तमज्ञानगार्गे तु भेदेनागणितानन्दपुरुयोत्तम-सायुज्यम् , भेदेनातुभृयमानमिति विशेषस जागरूकलात् । अत एवाचार्याश्रवुर्थस्कन्य-निनम्षे 'मायुज्ये तु रसाधिन्यं भेदेनातुभवात्तत' इत्युक्तवन्तः । किशाक्षरस्य धर्मरूप-नउ अध्यनच्य मध्यमवायरमानानानानानानाम्याः स्वयः नामान्यवाययास्य-मगीकियतामिति चेत् १ न । 'इतिहासपुराणान्यां वेदं समुपर्वृह्दे'(दिति वाक्या-

दितिहासपुराणादिषु कुनापि भक्तिमार्गातिरिक्तमार्गे व्रव्यणोप्रधानत्वस्वाश्रूयमाणत्वात् । अपरञ्च, यद्दि व्रव्यमायोत्तरसामयिकमर्यकासभोगो निनेव भक्ति स्यातदा त्वदुक्तं चटेतापि, न तु तथा । यतस्वादशसर्यकामभोगस्य पुरुषोत्तमज्ञानजन्यभगवव्यवेशरूपसासुज्यसाय्य-लात् । तत्र पुरुपोत्तमज्ञानं च मक्तिसाध्यम् । 'ब्रह्ममृतः त्रसन्नात्मे'त्यारभ्य 'विशते तदनन्तर'मिलन्तेन प्रषष्टकेन भगनता प्रष्टिमयीदामार्गे एवमेव सिद्धान्तितःवात् । अन्यशा सर्वेपामेव ब्रह्मभावापन्नाना सर्वकामभोगः प्रसञ्जेत, नियामकाभावात् । अतो ब्रह्मभावी-त्तरसामयिकसर्वकामभोगस्य भक्ति विना जायमानस्वामावादप्रधानस्व परबद्धणो भक्तिकृत-मेव, न तु भक्ति विना कुत्रापीति मदुक्तमेव साधीय इति दिक् । अत एवाखातश्यमिया 'मुक्ति ददाति कर्हिचित स्म न भक्तियोग'मिति भगवतो भक्तियोगदानाभावः शूयते यस कसचिदिति दिक् । तृतीये सायुज्ये तु वेदमर्यादासवछनाभावात् प्रमाणातीत-सरूपेण प्रमाणातीतभक्तानां प्रमाणातीतसर्वकामभोगः । एवध्य चतुर्विधसायुज्यसापि प्रमाणसिद्धत्वेन प्रकृते सायुज्यपदेन भेदघटितसायुज्येषु तृतीयमेव सायुज्य विवक्षितम्। इदमेव च शुद्धपुष्टिमार्गाय सायुज्यमिति । अत्र 'प्राणेन सायुज्य सलोकतामाप्रोती'लादि-श्रुतिप्रयोगाद्यजिर योग इति धातो'र्बहुल छन्दसी'ति बाहुलकाद्वावे किया युक्शब्द-सिद्धिः, ततः सहरान्देन समासः, ततो वोपसर्जनस्थेति सहरान्दस्य सादेशः. ततो भावे प्यज्ञास्ययथ । यहा । सहयुनक्तीति सयुक किएचेतिसूत्रेण कर्तरि किए, सयुजी भावः सायुज्य सहभाव इति ज्ञेयम् । अत्रद तत्त्वम् । कदाचिदतिक्रपायां प्रकृषोत्तमप्रवेशमात्र-रुक्षणसायुज्यवतो महागावजनितप्रवेशोत्तर सर्वकामभोगरूपसायुज्ययोग्यतावत्थापि शुद्ध-पुष्टिफलप्राप्तिः केपाश्चिद्भवति, मुक्तोपसःयव्यपदेशादिति न्यायात् , नतु सर्वेपास् । अन्यया मार्गभेदकरणवैयर्ध्यापात इत्यवधातव्यम् । नन्वेतादशशुद्धपुष्टिफलप्राप्तिश्चेत्केषाचिद्भवति तर्हि तत्सायुज्य किमर्थ दत्तमिति चेत् ? खस्य स्वत्येच्छत्यादि ज्ञापयित्यिति गृहाणेति सर्वे चतरस्रम् ।

भथ यस्मिन् जीने यादशी कृषा तस्मिन्तादशफटदानीपियकमावप्राकट्यपूर्वक-सेवपा तादम्यगदद्व फटमिति सिद्धान्त , तथा च यस्मिन् व्रवगक्तरहाँगितविशिष्टा मम्बन्दरा देहपानीनस्कृष एव साक्षादरसमानियिषणी तस्म तु पूर्गोकअणाल्येतदेह तस्क्षण एव मनित्र समादी वैतदेहपातीन्तर तु गुन्दावनादौ चानिटप्येन साक्षादरसमा एव भवति । प्रामिन्त् देहपातीनस्कृण एव न साक्षाद्भावनानियिषणी कृषा, किन्तु निटम्येन, ताक्षापि भेमोत्सन्यमाव एव या भ्रमासक्त्यनन्तरमेव मम्बन्दिन्छ्या वा देहपाते प्राप्ताटीनिकदेहे भेमायवस्याविभीने च्यसगायनस्याविभावन ना विटम्येन च माधादगक्षय एव भनति । प्रामास्य दान्यसित्रसायिष्टापिकारियिषणी कृषा तस्य तु तादम्यावप्टिकस्तय पूर्वोक्तप्रत्यम्व तृतीय पल भवतीत्याहु अधिकारो वेति । सायुज्यरूपफलदानेनाधिकारविशिष्ट्रदेह-शासिनों भवतीयथे । अत्र सेचोपियकदेहो वा चैकुण्ठादिष्टिवति विवरणोक्त-वेकुण्ठपदेन 'गोकुल वनवैकुण्ठ'मिति कृष्णोपनिषदुक्ते प्रपञ्चातीतमगवित्रवासस्थान व्यापिनेकुण्डान्तर्गतं मुद्ददन नन्दीश्वर चोच्यते । आदिपदेन श्रीमृन्दाननश्रीमद्रीवर्धनादि यापिनेकुण्डान्तर्गतं मुद्ददन नन्दीश्वर चोच्यते । आदिपदेन श्रीमृन्दाननश्रीमद्रीवर्धनादि च । तनसायुज्यरूपफलादानेऽधिकारं सेवीपियकदेहरूपो चाथवा मनतीलार्थ । बेकुण्डा-न्तारस शुद्धपृष्टिमागीयफछरूपमगवहोकलामावाद् गोकुलसैव तादम्मगवलोकलाहैकुण्ड-पदेन श्रीगोकुल्म्, आदिपदेन बुन्दावनादिक चामित्रेतमिति घोष्यम् । अन्त्रालोकिक सामर्थ्य यथावान्तरफळरूपम्, गुल्यफळ तु गुल्यसायुज्यमेव, एवमेवाधिकारिदेह-शिविरूप तृतीय फठमप्यवान्तरमञ्जूपमेव, मुख्य फठ त्विपकारिदेहद्वारेवात्रापि मुख्य सायुज्यमेव । म्बदत्ततारमधिकारिदेहकृत'त्वरण्णप्रियवातीकथन च ब्रह्मयञ्जीस्त्व'त्सादिरूप' विवतमसेवायन्तुष्टश्रीमद्भवभक्तत्रातुमहर्षेयेति युध्यस्य । अत एवालीकिकस्य दाने हीत्यत्राधिकारो वेत्यत्र च फलपदाप्रयोग सायुज्य एव च फलपदप्रयोगद्य । अत्रातिरहस्यत्वाच्य्रीमदाचार्यरत्नेरङोक्तिकसामध्यमायुज्यवैकुण्ठादिपदानि परोक्ष वादत्वेनेव प्रसुक्तानीति क्रेयम् । नतु यत्र परशुरामशचीपतिविरिधिवदछौकिकसामर्थ्य थाद्रत्वनव प्रक्षकातीति क्षेत्रम् । नतु यन परशुरामश्रूषोषतिकाराव्यवरलीककतामय्ये भोगापिकारा प्रशस्त्रम् सर्वदा दृष्टा इति सामर्थ्यभोगत्वाधिकारत्वसामान्यादेवपामि । नाश्च खादिति न परमफल्लभेतेपामित्राश्चम्यातु न काल्योत्र नियामक इति । सर्वोत्तमप्रश्नीत्वाधावकत्वात् काल्य आधिगीतिक अनालोकिकसामर्थ्यभोगाधिकारेषु अर्थोतमप्रश्नीत्वाधावकत्वात् काल्य आधिगीतिक आध्यतिक आधिदेकिशे वा नियामको न भवति, भगवित्वयम्यत्वादित्यर्थे । दृष्यते लोष्यात्मिक आधिदेकिशे वानियामको न भवति, भगवित्वयम्यत्वादित्यर्थे । दृष्यते लोष्यात्मिक अधिदेकिशे मोधिकारे वाधिकारिणो नियामकत्वाभाव । अत् त्यात्वे सोधिकारे वाधिकारिणो नियामकत्वाभाव । अत् त्यात्वे साधुणभेव कालाधीनरम्य, न गुणातीतस्यति 'मित्रपृ निर्मुण स्मृत'मित्यादिना प्रयुणे समुश्लीव साध्यभित्वाचिति वयाणा फल्य नि प्रत्युहिमत्यास्ता तावत् । कादरे । तस्यात्रेषा शालाधीनत्वमिति वयाणा फल्य नि प्रत्युहिमत्यास्ता तावत् ।

यद्वा, अल्लैकिकस्याल्केकिकविषयसामध्येम्य दाने हि निश्चयेन जातो य आयाः शुद्धपृष्टिमार्गीयान्यार्थस्याप्युत्तेम्वेतन्मानायसस्यगादिनेद प्रथमतयोपत्तो मनोरथः शुद्धपृष्टिमार्गीयान्यार्थस्यपाप्युत्तेम्वेतन्मानायसस्यगादिनेद प्रथमतयोपत्तो मनोरथः सिच्येत् विद्वा भोवित्यर्थ । न आत्रो मनारथ क इलाकाक्षायामाहु करू वा सिच्येत् विति नेति । एवरूष्ट्यो वाधिकारस्यो ॥ । नात्र सन्देह इति भाव । अत्र करु विषयकोपिकारिव्ययको मनोरशेषि परुवद्यविकारव्येत् सुप्तनक इति ज्ञापितु हुए विषयकोपिकारिव्ययको मनोरशेषि परुवद्यामनावार्वात् इति ज्ञापितु हुए केण निरूप्तामिति विद्वा त्यापत्र । तत्र त्रभनेत् प्रभावपुत्ता । अन्तर्गद्वातास्या सम्पत्र । तत्र त्रभनेत् प्रभावपुत्ता । अन्तर्गद्वातास्या अप्यपूर्वात्तु देवि पति ग्रे कुक ते नमं क्षायान्य सम्पत्र । तत्र त्रभनेत् । तत्र त्रभावपुत्ता । अन्तर्गद्वातास्य अमय्यप्तीत् । क्षायाय्य सर्वेषि कृतकृत्वा भविष्यये ति वृद्धामनपुरणादय प्रभावप्ता । तत्र त्रभावपान जारबुद्धापि सगता, गलकामा रमण जारबुद्धामनपुरणादय प्रभावपा । त्रस्त प्रसारमान जारबुद्धापि सगता, गलकामा रमण जारबुद्धानि

मस्वरूपविदोवलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः संगाच्छतसहस्रवा' इति दशमस्कन्धीयेकादग्र-स्कन्धीयभगवद्वाक्यम्यो भगवत्युपाधिरूपजारमावयुक्ताः । अप्रतिबन्धेन प्रमुसमीपं गृता अन्यपूर्वास्तु सर्वभावश्रपत्तिपूर्वकनिरुपधित्रियत्वभावयक्ताश्य भगवति । तत्र परकीयायामेव रसस्य परमा काष्टेति रसशास्त्रसिद्धान्तादनन्यपूर्वाणां नन्दाधीनानां भगवति पतिभाव-युक्तानां कुमारीणामय च निरुपधिप्रियत्वभावयुक्तानां नित्यसिद्धानां जारभावयुक्तानां च श्रुतिरूपाणां चान्यपूर्वाणां परकीयात्वात् परकीयात्वधर्मविशिष्टत्वेनैव परमकाष्ट्रापन्नरसरूप-मगवद्याप्तिः । न तु कुमारीणां स्तीयात्वेनान्यपूर्वाणां तु परकीयात्वेनेति भेदः । तथा सति विवाहितानामेव स्वीयात्वात् श्रीभागवते कुमारीभिर्भगवतो विवाह उक्तो भवेत् । अन्यपुराणादिषु मूळमाधवमाहात्म्ये रुक्तिमणीविवाहात्पुर्वं कुमारीणां भगवता सम विवाहः श्रुतो यद्यपि तथापि स कल्पान्तरीयांशावताररूपश्रीकृष्णविपयकः । तत्कल्पीयश्रीकृष्ण-सहरूपसांशत्वात् तसापि सहरूपस पूर्णत्वेनेव व्यासचित्तप्रसादो जातः स्यात् । तस्मा-त्सारस्वतादिकल्पान्यकल्पीयावतारा अंशावतारा एवेति जानीहि । निरूपित चैतत्सविस्तर मल्कतमहिर्भुखमुखमर्दनास्ये प्रन्थ इति तत्रेयावलोकनीयम्। नतु यदि भगवति पतिभाव एव कुमारीणां तदा महिपीप्राप्यप्रमाणानुरोधिभगवत्खरूपप्राप्तिः स्याज तु ठोकवेदातीतप्रमाणानतुरोभिस्यरूपप्राप्तिः स्यादय च तदनुरोधेनाश्रुतोपि विवादः कल्पनीयः स्यादिति चेत् । अत्र मृमः । 'कात्यायनि महामागे महायोगि-यभीवरि । नन्दगोपसुतं देवि पति मे कुरु ते नमः ।' 'मृयाज्ञन्दसुतः पति'रितिमञ्चयोर्गन्दसुतः एव पतित्वप्रार्थना मावना च । स श्रीमाचन्दसुतस्तु बजे 'एकादशसमास्तत्र गृहार्चिः सबलो-यस'दिति तृतीयस्कन्धीयश्रीमदुद्धववाक्यादेकादशवर्षपर्यन्तमेव स्थितः । तदुत्तर तु मशुरायामेव गतः । यज्ञोपवीत च वैदयानां द्वादशे वर्षे, यज्ञोपवीत विना च न विवाहः । स विवाहोपि तजातीयानामासुरपेशाचगान्धर्वभेदेन त्रिनिषः । तत्रापि वैश्यस्यासुरो सुख्यः। तत्र द्रव्यादानादासुरः, छठेन कन्याहरणात्येशाचः. गान्धर्यस्त्रन्योन्यातरागेण 'त्र मे भाषां ल मे पति'रितिसमयरूपः । एवं चात्र यज्ञोषवीतकाळाभावेन प्रभोर्यज्ञोपवीताभावा-देकादशवर्षान्यन्तर एव च कुमारीणां भगवत्मम्बन्धाय कोपि निवाही नात वक्तु शक्यः । तया घ निवाहजनितपतित्वाभावात्त महिपीप्राप्यम्बरूपप्राप्तिने वा निवाहकल्पनेति बुध्यस्य । न च 'ये यथा मां प्रपदन्त' इति मर्यादाभग इति वाच्यम् । भगवत्सकाशात् प्रमाणा-तीतफलप्रास्या तासां पितत्वप्रार्थनेय जाना, न तु विवाहजनितपनित्वप्रार्थनेत्युग्नयनात् । अन्यया 'नन्दगोपसुत देनि पति में कुरू ते नम' इत्यन निनाहोहेस्रोपि छनः स्यात् । तस्मादन्याधीनतानिवारणार्थं नि शक्तवा सर्वदा मिळनार्थं च 'म वे पतिः म्यादकुतोभयः स्वयं समन्ततः पाति मयातुरं जन'मित्युक्तस्रज्ञपतिस्वमेन प्रार्थित ताथिनं तु रिवार-जनितपतित्वमिति । अतः एउ प्रमाणातीतायां समर्टीलायामेवः तामामाकारणम् । यत्तधः

न विवाहितपतिभावना प्रभावत एव च न तासामन्यपूर्वीभिः सद्द छीलायामीर्प्यादिकं जातम् । विवाहितपतित्वे सति त्वीर्णादिकं कासाविद्यपि सर्वदावस्यग्रस्थितं स्मानित्व । विवाहितपतित्वे सति त्वीर्णादिकं कासाविद्यि सर्वदावस्यग्रस्थितं स्मानित्वत् । सर्वः भागादिवत् । न च 'तस्या अमूनि नः क्षोभं कुर्वन्त्युवैः पदानि यत्, चैकापहत्य गोपीनां रहो स्रोक्रच्युतापर/मिस्त्रोच्यां तासामिष श्रूयत एवति वाच्यम् । नेयसीर्च्यां सहमोगोप लेकेव क्षेक्त इसस्मित्रकेव ईप्यो । तया च समानद्यीलव्यसनरूपा सखी मूला प्रियनिय-योगजनितात्प्रसद्यास्पद्विप्रयोगजनितं दुःखं ज्ञात्वापि यदस्मान् विद्वाय सुंक्ते तत् क्षोमं जनयतीति सुद्धीत्वप्रसुक्ततल्लेहजनितेष्या, न तु सुपन्निमावजनितिति निर्णयात्। अत एन 'दरशुः प्रियविश्रेपमोहितां दुःखितां सखी'मित्यमे तत्मात्तासां च सखीमाव उक्तः । वत एवाग्रे तत्सहमाचेन रासळीळा, जन्यवा तथा सहान्याभिः सह वा रासळीळायाम-मर्योदरसो न स्यात् । तस्मादसमहुकाभिप्राय एवात्र । विवाहितपतिना सपक्षीसहमावकृत-छीछायां तु चिह्तीर्व्यादिमाबादशैनेप्यन्तरीप्यांसंबहनं तिष्टलेब होके राजमहिपीणाम् । अत पुत्र वासस्दाननियमोपि तत्र, अत्र सु सर्वदा सर्वसंबिक्तत्वेनैव शिलाकरणादिति महदेव बैठक्षण्यमित्यास्तां ताबस्त्रसक्तानुप्रसक्तिचन्तया । एवं चेताब्शपतिमावेनानन्यपूर्वाणां कुमारीणां जारमानेनान्तर्रेष्ट्गतानां निरुपिषित्रयत्वमानेन च रासमण्डलमण्डनानां च परमकाष्टापन्नरसरूपमगवद्याप्तिः, तथा च 'गोपीमावेन ये मक्ता' इत्यादिपुराणवाक्यात् ताध्यमावसजातीयमावेनेवाधुनिकानामपि ताध्यमगवत्र्यापिरिति सिद्धम् । तत्रायं रसी-परिन्छित्र द्रलगरिष्छित्रसद्भूषसर्वभावप्रपत्येकरुभ्यः ।तत्र जारमावो न सर्वमावश्रपत्तिरूपः कामैकमात्रपूरकलेनैव तस्रोद्भवात्, परिच्छिन्नस्ररूपलात् । अत एव तेन भावेनास्य रसस्य न प्राप्तिरिति तासां प्रतिवन्योपि जातः। तस्य देहस्य च सगुणमावाश्रयस्वेन सगुणलादेव तत्यागानन्तरमेव सर्वभावप्रपत्या निर्गुणताद्यसस्वरूपप्रिवप्राप्तिस्तामाग्जनि, अन्यया तद्भावस सर्वभावप्रपत्तिरूपत्वेन निर्गुणत्वे तच्छरीरस्य च निर्गुणत्वे तेनैव गरीरण प्रियप्राप्तिः स्याद्रासमण्डलमण्डलानामिव । अत्राधिकपूर्वपक्षसमाधानानि तु फल-वसरण प्रयप्नाक्षः स्वाद्वासमण्डलमण्डनानामय । अत्राधिकपूर्वपक्षसमाधानानि तु फलप्रकरणीयसुवीधिन्यामयलोकानीयानि । तथाचातिप्रतिकुळदेपादिमधेनाि चेत् प्रधुर्वानीन्द्रप्रकरणीयसुवीधिन्यामयलोकानीयानि । तथाचातिप्रतिकुळदेपादिमधेनाि चेत् प्रधुर्वानीन्द्रप्राप्ता । किंत द्वाति तदातियेमसंबिलाजारमांचेन कर्य न गुणातीतरसरूपसरूर्णः
प्रपात् । परन्येतदेह्यातानन्तरमेव सर्वभावप्रपित्तुलायेव दास्यति । प्रताह्यसरूपस्य
सर्वमावप्रपर्वोकलम्बतात् । एवं च सित ययेतदनन्तरामि सर्वभावप्रपर्वोक्षेत्र भाविनी,
तार्वि ममवित सर्वभावप्रपितिक कार्यो, न तु जारमावः । 'प्रशालनाद्वि एंकस्ये'ति न्यायात्।
तार्वि ममवित सर्वभावप्रपितिक जारमाव एयोदेति तदा भगविद्वन्त्रेत तस्य , परन्तु सर्वभाव
प्रपत्तिक्षायिव तत्रापि पत्रले दास्ताति ज्ञेषम् । न च 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति
प्रतिज्ञाविरोध इति बाच्यम् । सर्वभावप्रपत्तिलम्यमसङ्क्ष्यभावो जारभावजन्यकामपूर्तिक्रफलसाय-प्रतिकृतिकात्रात् प्रतिज्ञाविरोधभागात् , तस्याजारमावेन भगवद्यनं न कर्तव्यमेव । अत एव सर्वमावप्रपत्तिसहितानां रासमण्डलमण्डनानामपि कामपृतिस्पपालमपि दत्तं प्रभुणा, अन्यया तज्ञ दत्तं स्यात्, ततो ज्ञायते सर्वभावप्रपत्तित्वस्य फाठे तद्य्यन्तर्मृतमिति । न च पतिमानेषि न सर्वभावप्रपत्तिः, पतित्वभावस्यापि परिच्छिन्नत्वादिति शंकनीयम् । पतिवतानां पत्नी भगवताज्ञानपूर्वकभजनम् विद्वितत्वात् सर्वेव सर्वेदा सर्वसमयेषु च मन पतिरेव गतिरिति सर्वभावभपत्तेः सत्त्वात । एवं च सति यत्र विवाहिते ठौकिकेपीयं रीति-स्तत्रारोकिके साक्षाद्भगवति पतिभावे सर्वभावप्रपतिरिति किं वक्तव्यमिति । न च तर्हि महिपीणां छुतो न सर्वभावप्रपत्तिजनितं फलं जातमिति वाच्यम् । विवाहरूपसंस्कारस तत्र प्रतिवन्यकलादिति दिक् । तया चानन्यपूर्वेकुमार्यभिप्रेतकुमारीसजातीयपतिमार्वे-नान्यपूर्वकनसीमन्तिनीनिष्टनिरुपधिप्रियत्वभावेन वा भजनं कर्तव्यमिति निष्कर्पः । तत्रेदं भवनं श्रीमद्रजमक्तमजापेक्षया स्तातच्येण न करीन्यम्, यत एतारमावेन भजेने भनमाहात्म्यं भत्तवर्षा मन्द्रद्धां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थ नान्ये जानन्ति मर्मणी'त्यादि प्राणेऽर्जुनं प्रति भगवता स्वसपर्या गोषिका एव जानन्तीत्यक्तत्वाहजमका एव गुरवः । तथा च तस्समकक्षतया स्वातत्र्येण भजने गुरुहेळनरूपापराधः प्रसज्येत । तथा च भगवान फुळं न दद्या'दाचार्य मां विजानीया'दिति वाक्यात् । किन्न, 'न पारयेऽहं निरवयसंतुनां स्वसाधकृत्यं विद्युधायुपापि वः । या मामजन् दुर्जरगेहशृंखलां संवृक्ष्य तदः प्रतियात् साधुने'त्यादिफलप्रकरणीयप्रभुवान्यादयं प्रभरेतद्धीन एव सर्वदा क्रीत-जनवन्न त्वन्याधीनः, अतोपि न तदुपेक्षया भजने फलप्राप्तिः । न च 'अहं मक्तपराधीनो ह्यखतन्त्र इव द्विज । राष्ट्रिभिर्मस्तहृदयो भक्तैर्भक्तजनप्रियः । नाहमात्मानमाशासे मद्रकैः साध्रभिर्विना । श्रियं चालन्तिकीं बद्धन् येषां गतिरहं परा । ये दारागारवुत्रासान् प्राणान् वित्तमिनं परम् । हित्या भां शरणं याताः कथं तांस्यक्तमुत्सहे । मयि निर्वद्वहृदयाः साधवः समद्शिनः । वशे कुर्वन्ति मां भत्तया सत्कियः सत्पति यथे'त्यादिनाम्बरीपादिभक्ताधीनत्व-मपि श्रयते, न त्वस्वरीपादेरेतत्स्वरूपप्रासितित वाच्यम् । 'मक्तिमेदो बहुविधो मार्गेर्भामिनि भाव्यते । खभावगुणभेदेन पुंसां भावो विभिधत' इतिवाक्याङ्गक्तिमार्गोनेकविधः, तेपु च भक्तिभेदेप्वेतासां भक्तिरस्रुत्तमा, परमकाष्टापत्रस्वरूपमात् । अत्त एविताः परं ततुभूतो नतु गोपवष्यो गोविन्द एव निखिलात्मनि रूढभावाः । बान्छन्ति यद्भवमियो गुनयो वयं च कि ब्रह्मजन्मभिरनन्तकथारसस्य । अत्रैता गोपवध्वः परमतिश्चयेन ततुभृत इत्य-नेनान्ये भक्ता अतिशयेन तनुभृतो न भवन्तीत्सुच्यते । नन्यत्र किं कारणमित्याकांक्षाया-नामान नामान नामान प्रदेशा नामाना प्रमाण । नवन ॥ काणानावावावावाना महुः गोविन्द पर्वेति । गोविन्द प् व निरूद्धावाः, न तन्त्रास्त्रात् । निरूद वक्तु-मञ्जन्ते भावो वासां वाः । यथा निरूद्धाव्दे सुरुविन्दे कर्तव्या वाद्याधीमवावधैतासां गावेपीत मानः । गोगोकुलेन्द्रयायकेन गोविन्दपूरेन पर्विमानप्रस्तातासां निरुविता । नन्त्रसमावसमा अपि महिल्याद्यो धर्मिसरा पूर्वेखादासामाहः निविकालनीति । निखिलानामन्येपां धर्मिणा धर्माणामप्यात्मा मूलस्त्पधर्मीत्यर्थ । तादशत्व श्रीयशोदा्-नन्दने श्रीकृष्ण एव, 'कृष्णमेनमवेहि रामात्मानमन्त्रिकात्मना'मिति वाक्यात् । तथा चान्ये र्थोमपरा अपि न निरित्तातमसन्द्रपश्रीकृष्णरूपभिषरा इति भाव<u>।</u> नन्वेव् किमित्यय माव स्तूयते, भिन्नर्राचिहिं लोक इति न्यायाद्यस्य यद्रोचते स तमेव माव तमेव स्वरूपं च सर्वोत्कृष्ट जानातीति चेत्तमाह बान्छन्ति यज्ञविमयो मुनय इति । पूर्व ससार-भयेन मुनयः मननशीला भूत्या प्राप्तज्ञाना निवृत्ताविचा शुकादयोपि यदस्मात्कारणात् वान्छन्ति य भावम् । तया च येन नि शेपानियामानवन्तत्त एवान्यप्रकारक भावमन्यप्रकारक भगवृत्वसूप च सर्वोत्कृष्टलेन परमकाष्टापन्न जानन्तीति माव । किझ, वयमपि वैश्या पेक्षपोत्कृष्टाः क्षत्रिया क्रीकिका आप वान्छाम । यतोन्धमावदर्शन विना नोत्कृष्ट मन्यते कोपि कमपि । तस्मायत्र ठीकिकालीकिकाना वाच्छासभावस्तरस्वरूपमेव तदासकाश्र सर्वोपित विरानमाना इति किं वाच्यमेतरभावसीतरस्वरूपस्य तन्निष्ठानामासा सर्वोपिकत्व इति निगर्व । अत कारणादनन्ता क्या यस्यासावनन्तकथ् श्रीहण्यस्तस्सिन् यो रसोदोपाभाग्यान् तस्य ब्रह्मनम्मि सहस्रमुख्यतुर्मुखादिजन्मिम किम् १ न किगपी लर्थ । यहा, जन्मिम पुन पुनर्जन्मिभ्रतन्तकथारसस्य तस्य कि ब्रह्म अक्षरस्वरूपम् ? न किमपि । तेपा मनिस अग्रस्यरूपमप्रयोजक मासत इत्यर्थ । तथा चानन्तकथारस-निष्ठले जन्मैव दरम्, न तु गुक्तिरिति। तथा चैतन्मार्ग एतासामेव गुरुलेनान्यस्हरूपसा न्याभीनलेप्येतासा भावस सर्वोत्तमत्वात् परमकाष्टापन्नसरूपभावत्सरूपभेवाद्यीय मेर्नेत्यपि विचार्यासामेवातिदैन्येन दासकाणे तस्यान्पप्राप्तिसदतुत्रहेत्, न तु सातन्ये णेति ज्ञेयम् । अपर च 'आसामहो चरणरेणुजुपामह स्या वृन्दावने किमपि गुल्मलती-पथीनाम् । या दुस्त्यज स्वजनमार्थपथ च हिल्ला भेडार्यकुन्दपद्यी श्रुतिनिर्विग्रन्थाम्', <sup>'</sup>वन्दे नन्दवनस्रीणा पाइरेणुमभीङ्णश । यासा हरिकथोद्गीत पुनाति सुवन्त्रय'मिला दिना व्यवसार्था । १८ जुनसम्बद्धाः स्वाप्त स्वाप्त मुक्तस्यः मोश्वरादुःपि दिना व्यवसार्थाः स्वनमद्यायिपयस्य च परमकाष्टापत्रस्य सागेन मुक्तस्यः मोश्वरादुःपि पद्वीयेन मार्गेण नगवान् गच्छति त मार्गमेव तवरणरेखुसवित्त भेखुर्नेतु मुक्तिम्। तथा च मुक्तयपेक्षयापि भगववरणरेणुरेव सर्वोक्तप्ट इति सिद्धम् । एव चेतादक्षरणरेणोरेता च्यातुमानज्ञापने प्रजसीमन्तिन्य एव गुरा इत्येतासामत्तवृत्त्वेव भगवचरणरेणुप्राप्तिरिति श्रीप्रवमक्तचरणरेणुसन्वन्यि गुल्वाळतोपधिजनमापि प्रार्थितमतिदीनतया श्रीमद्धदेवैवैन्दन च तजरणरेणोरेव च कृतमन्यया गुर्ववज्ञाकृतमताजनितापरापेन न सगवसरणरेणुप्राप्ति-रिति दिक् । तस्मादेतासा गुरुलादेतद्यीनत्वाच तवरणरेणुदास्पेनेवैतादशमगवस्प्राप्तिर्गाः न्यवेति नि प्रत्यृहम् ।

सादेतत् । अय सर्वापि यन्नो रसरूपप्रश्चसन्द्रपप्रत्नेप्रास्यर्थमेव । 'रहो वे स , रस द्वेवाय रच्च्यानन्दीभवती'ति श्वत्या रसरूपमगवत्त्रातिरेव परमफललात् । सा शक्षि'स्तेनेत्र सर्वभावेन परमानन्द्रमश्रुते' इति नाद्विन्द्रपनिपच्छत्या 'सोश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रब्रणा निपश्चिते'ति तेतिरीयोपनिपच्छतेश्य सर्वभावप्रपत्तिरुग्यसर्वकाममीगः रूपा । स च प्रासर्वकाममोगोपि तेपा वजसीमन्तिनीसद्यामविनेन, नान्यमक्तमावसनान तीयभानेन । एतदतिरिक्तस्यले प्रभुरशेनेव, न तु पूर्णस्वरूपेणेति । तथा च तरकामनया भजने कियमाणे वजसीमन्तिनीदास्यकरणेपि मनसि तरसमताभावनासस्वात् कापट्य-सिद्धी तामा गुरुरूपरोन सकपटमजने फलसिद्धेरभावस्तत्समकक्षता च स्मादिति चेत्, अत्र वृत । परमकाष्ठापन्नरसरूपो मगवान् हि ठोकेतिरहस्यतमा पुष्टिठीठा यत् प्रकटित-यान् तत्किमर्थमिति पृच्छाम । न च 'आगामिनि निरिधी त जाते सृष्ट्यर्थमुखते ! कल्प सारखत प्राप्य बने गोप्यो मनिष्यय । पृथिय्या मारते क्षेत्रे माधुरे मम मण्डले । वृन्दावने भविष्यामि प्रेयान् वो रासमण्डले । जारघर्मेण सुस्नेह सुदृढ सर्वतोधिकम् । मि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति यृहद्वामनपुराणोक्ते श्रुतीनामनुग्रहार्थमिति वान्यम्। अनुग्रहस्य श्रुतिनिमित्तप्रदर्शितप्रकृत्यतीतलोकेपि कर्तुं शन्यत्वात् । न च 'पुरा महर्षय' सर्वे दण्डकारण्यवासिन । दष्ट्वा राम हरिं तत्र भोक्तमैच्छन् सुविग्रहम् । ते सर्वे स्नीत्व-मापना समुद्रताथ गोकुछे। हीरं सम्प्राप्य कामेन ततो मुक्ता मवार्णवादि'ति । 'अप्रिपुता महात्मानस्तपसा क्षीत्वमापिरं । भर्तार च जगद्योनि वासुदेवमज विभुम् । कृष्णस रमणार्थं हि सदस्राणि च पोडश । गोप्यो रूपाणि चतुःश्व तत्राकीडन्त केशव'मिलादि पञ्चषुराणोत्तरखण्डमहाकोर्मादिवाराहपुराणादिवचनसिद्धदण्डकारण्यवास्तव्यमहर्पाणामतु-ग्रहार्थमिलापि वान्यम् । दण्डकारण्यस्यमहर्पीणामपि तत्रैव स्नीदेह सम्पाद्य रामरूपेणेव न रमण कृतम्, किन्तु तदेहपातानन्तर स्त्रीदेह सम्पाद्य ब्रह्माण्डान्तर्वितिवृन्दावन एव श्रीकुष्णरूपेणेव रमण कृतम् । एव च तरेहपातानन्तरमठौकिकदेह सम्पाध श्रुतिप्रदर्शित-वृन्दावन एव छतो नातुत्रह कृतवानिति प्रश्ने तवीत्तरामावात्, न च सतन्नेच्छी भगवा निति वाच्यम् । 'अतुप्रहाय मक्ताना मातुप देहमाश्रित । मजते तादशी कीडा या श्रुत्वा तत्यरो भवेदि'ति फलप्रकरणीयवाक्याङ्कतातुप्रहार्थमेवैतादश्रहीटाविशिष्टप्रभुप्राकट्यात् । प्रपचे नि प्रयोजनकप्राकट्यस्याश्चतत्वाच । न चातुम्रह विना नैतादशफलप्राप्तिरित्यतुम्रहेण प्रापिबकजीवानामप्येतदेहपातोत्तर तादशफळदान तत्रैव स्थिखा कुतो न करोतीति वाच्यम् । भगवान् हि रसरूपखरूप प्रापधिकजीवानामपि केपाधिदातु विचारितान् स्वपुल्पभक्तेन्छापूर्वकरलेन्छया । तत्र रसरूपभगवद्याविस्तु ररारूपभानेनैव योग्या, नान्याध्श्रभावेन, 'ये यया मा प्रवद्यन्त ' इति वाक्यात । तत्र ससरूपभावस्वरूप साधन वेदादिष क्षत्रापि नोक्तमत प्रपत्रे वृन्दावन रसरूपस्वस्वरूप रसरूप परिकर चृतस्त्राध्यतु-गुण रसरूप साधन च प्रकर कृत्वा तादशसाधनेन तादशस्त्रूपप्राधि महर्ष्यादीना कृत-वान प्रभु . तदनन्तर तादशसाधनस्थाविर्भावादतिभाग्यवता जीवाना तदनुष्ठाने तत्स्यरूप-

प्राप्तेनि.जल्बुह्त्वमिति तथाकरणागाजात् । न च रसरूरभावमजादत्वातुप्रदेणेव कुरो न तारक्फछदानमिति वाच्यम्, स्वतंत्रेच्छेन भगवतेव 'ये यथा मां प्रपयन्ते तांस्तयेय मज् म्पह्"मित्युक्तत्यात् ताद्यप्रतिपत्ति विना तादशातुमहाभागात् तादशक्रदानाभागात् प्रपत्ते रि तनैव दानेन प्राक्त्यवेषम्यमिति पूर्वमेगीक्तम् । न च 'नावमारमा प्रवर्णन इन्यो म मेपया न पहुना शुतन, यमेवेप ग्रुणुते तेन उत्तम्य इति गुण्डकोपनिषद्वाक्याद निन्पि साधन मगवद्याप्तिरिति वाच्यम् । एत्द्वानयानुपदोक्तं 'नायमात्मा वहहीनेन हम्यो, न च प्रमादात्त्वसी वाष्य्रहिंगात्, एतेरपायेर्यतते यस्तु विद्वास्तिस्येप शास्मा विश्वतं महापामे'तिवाक्य 'एतेस्पायेभततं ' इत्युक्ते पूर्ववाक्येन मयादीयसाधनमान-निषेप एव, न तु एतेमैन्सनसि स्थितैरुपायेमैजगक्तसजातीयमावादिमि यः कथन यतते तस्य मगन्द्वधीकारकसर्वीलमावरूपवल्लमादेव आत्मा महरूप हदय प्रकट धाम विशते प्रिपेशे मनतीत्सर्योत्र गर्योदातीतसाधननिषेप इति स्पद्धकेरनवनाशात् । अन्यया फठलब्याइतिः । यत्किधित्सायनसाध्यसेव फठत्यात् । तस्मादितमाग्यनतराणां जीवानामेतादशसाधनेनेवैतादशफलप्रास्यर्थमेतादशोवतार इति । एव च जनमक्तसमानमार्थ-नामजने तत्फल्यामे कस्याप्यभावादेतादशमार्गयाकव्यवेषस्यापात. स्वात् । अत एव 'क्षियो वा पुरुषो वापि गर्तुभावेन केशवम् । हृदि कृत्वा गर्ति यान्ति श्रुतीना नात्र सशय' इति बृहद्गामनपुराणे । 'येथामह प्रिय आत्मा सुतश सप्ता सुरुदो देनमिष्ट'मित्यादिना ाः टब्ब्रानाद्वापः । प्रचारक्षात्र अभागः द्वापः एका द्वारः प्रचारक्षात्र विश्वरः श्रीमागवते चोक्तम् । अन्यमेताराचास्य व्यर्धः सात् । तस्माद्रवमत्तस्यातियावनिवः भजन कर्तव्यम् । परन्तु प्रवमक्तदास्यपूर्वकोवः, च तु स्वातक्ष्येषः, व्रवमक्तानामेतन्मार्गः गुरुलात्मभोस्तद्पीनलाबेति निष्कपं इति सर्व समजसग् । न च प्रभोर्वजभक्ताधीनत्वेन अस्तान्याकार्यावस्थाता । १७०१ २६६ वर्ष सम्बद्धार । या वर्षावाचारावस्य तदासकरणेपि वदि ता प्रतिवन्य कुर्यु प्रमी स्वसक्तदाने स्नीस्थावसिद्धप्रदुर्धन्याः तदा कम्मेताद्यकलप्राप्तिसित वान्यम् । सरक्षप्रमीतेष कललात् स्मस्य च निमावातुः भानव्यभिचारिसमृहरूपलात् तन विभावलेन तन्त्रकानाः सम्प्रमृह्यात् तपामप्यकुन् मृह्यवैताहामामृत्रकव्यस् जातलेन तस्कृतेर्पया प्रतिबन्धामानन् । किय, यत्रैव च गणगरमानसामास्त्रमार व्यवस्थानस्य एउटा प्रत्यस्थानस्यमानस्यात् । केन्द्रीवकात्रः, यतं सर्वत्रैव सर्वोद्धमृततेव एत् पश्च सर्वदा निरात्ततः । नतुः त्रम्, रस-न्तानकार्यः न्याः रुपयः अनुस्ति । स्रपुस्तदस्तमेताथः त्रनमक्ता त्रिमातवेतासम्दादिप्रपत्तिथः त्रज्यक्तदास्तिशिष्टभगःदिपयक रुद्धार-त्रभागच्य अन्यका विचारकात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्य सरीतमानितः । एत च अमवङ्गपरसानुषेत्रः विद्वार त्यास्य उत्तामा द्वारा व्यास्ति । न न तुदुसमेतासा द्वारा मास्त्रिति शक्नीयम् । ये यथा मा प्रायन्ते इति भयोद्यागापत बदुवस्मवाचा याल मारस्याव वनस्यात्रयः चात्रसम्या अयम्यावामाधाने रिति चेन्न, अलोकितस्समीमानुरुलसम्भर्यस्य माध्या रमस्यममाङ्गोगस्य जनसक्तदास्य

भोगस्य चैककालावच्छेदेनैव सम्मवेन 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति मर्यादाया अभंगात् ! न 'चाचार्य मां विजानीयादि' सनेनाचार्यस मगवत्त्वेन तदास्यपूर्वकमेव जीवेर्मगवदासं कियते साधनदशायाम्, फलदशायां तु भगवदासमेव तिष्ठति, न त्वाचार्यदासम्, तत्र क्षेयं मर्यादा, तथात्रारि मनिष्यतीति वाच्यम् । सर्वेषां मगवदूषाणां नित्यत्वेनाचार्यरूपस भगवद्रसातुगुणभगविहीलान्तर्गतत्वात स्वरूपस्य चालीकिकसामध्येन तदासकरणसापि सम्भवात् । एवमेव सर्वभावप्रपत्त्या भजनमिति प्रसदत्तारुँ।किकविषयकसामर्थ्येन सर्वविष-ठीलाखप्येतस्य मजनकर्तुः साम्निष्यं सिद्धम् । किं षहुनांशावतारादिलीलायामप्यरोनैव च भक्तोपि तत्त्वतीलानुभवं करोतीति न कस्यामपि लीलायामेतादशभक्तासहमायो भगवतः । न चैवं श्रीनारायणादिमक्तस्यापि श्रीनारायणे सर्वभावप्रपत्तेः सत्त्वात् सर्वत्र तत्सहमाव-त्राती पुरुपोत्तमसहमावोपि सादिति वान्यम् । 'ये यथा मा'मितिपद्ये मामिति पदेन पुरुषोत्तमस्वेनांगुल्या सस्यरूपप्रदर्शनपूर्वकमुक्तस्यादेतसाः प्रतिज्ञायाः पूर्णपुरुषोत्तम-मात्रसम्बन्धित्वात्, अन्यवा दण्डकारण्यस्पर्गणामपि तेनैव स्वरूपेण रसदानं कृतं स्यात् कोसलेन्द्रकुमारेण । किञ्चैतस्याः प्रतिज्ञायाः सर्वभगवत्स्यरूपसम्यन्धित्वे पूर्णत्वांशत्वादिविमागोपि न स्मात् । न चेष्टापत्तिः, तदान्यसरूपाणामश्चरूपश्रीकृष्ण-खरूपाणामि श्रीमता व्यासेनोक्तलेन चित्तात्रसादो न सादिति सर्वमनवयम् । एवर्ज्यक-भक्तसम्बन्धिन्या अपि लीलाया न परिच्छेदस्तर्हि सर्वभक्तसम्बन्धिन्या लीलायाः परिच्छेदः केन कर्तु शक्येतेति कि वाद्मनसागीचरमाहारम्येषु प्रभुतत्परिकरतद्वक्तेषु विचारचातु-र्येण । किञ्च 'त्रेडोक्ये भगवद्भक्ताः के त्वां जानन्ति मर्मणि । केषु या त्वं सदायतः केषु प्रेम तवातुरुमि'ति श्रीमदर्श्चनेन पृष्टो भगवानुवाच 'न तथा मे प्रियतमो प्रदा रुद्रश्च पार्थिव। न च ठक्ष्मीर्न चारमा च यथा गोपीजनो मम । मक्ता ममानुरक्ताश्च कति सन्ति न मृत्रु । किन्तु गोपीजनः प्राणाधिकप्रि<sup>य</sup>तमो मम । न मां जानन्ति सुनयो योगिनश्च परन्तप । न च स्ट्रादयो देवा यथा गोप्यो विदन्ति माम् । न तपोभिर्न वेदैश्व नाचारैर्न च विद्यया । वशोस्मि केवलं त्रेम्णा प्रमाणं तत्र गोपिकाः । मन्माहात्म्यं मचर्या मच्छ्रद्धां मन्मनोगतम् । जानन्ति गोपिकाः पार्थं नान्ये जानन्ति मर्मणि । निजाङ्गमपि या गोप्यो ममेति समुपासते । ताभ्यः परं न मे पार्थ निगृढप्रेमभाजनम् । मम भक्तास्तु ये पार्थ न मे मक्तास्तु ते मताः । मम भक्तस्य ये भक्तास्ते में भक्ततमा मता' इत्यादि-पुराणप्रघटकान्मद्धक्तपूजाभ्यथिकेति श्रीभागवताद्वजभक्तानां **मक्तशिरोमपण्**रवात प्रभोरतिप्रियत्वाचापि एतासां दासं कर्तव्यम् । एवच सति एतदासकरणे प्रभोरत्या-नन्दाविभीवेन तासामसानन्दाविभीवान्मनसि सन्तोपेण तदनुग्रहात् तत्पूर्वीकं फलं भगवान् ददातीत्विष तदासकारणम् । तथा चैतासां गुरुत्वात् प्रभौरेतदभीनत्वाद्धकः शिरोग्पणत्वादतिवियत्वाच सर्वयेतदास्यकारणपूर्वकमेव प्रधुरासकारणमिति सिद्धम् ।

**थय् श्रीमत्स्वामिन्यादीनां सर्वासां समतये**व दास्यं कर्तच्यमयवा न्यूनाधिकभाषेनेति ष्ट्रच्छित्त चेत् । अत्रोध्यते । 'यथा राषा प्रिया विष्णोत्तास्याः कुण्डं प्रियं तथा । सर्व-गोपीपु सैवैका विष्णोरत्यन्तवङ्गभे'ति पग्नपुराणवचनात् । अय च 'त्रैहोक्ये पृथिवी धन्या तत्र बुन्दावनं पुनः । तत्रापि गोपिकाः पार्यं तत्र राथामिषा ममे'स्यादिपुराणवचनात् । 'सर्वश्रेष्टा गान्धर्न्युवाचे'ति गोपाठतापिन्सुपनिपच्छुतेश्च गान्धर्व्यपरनामिकायां श्रीस्तामिन न्यामेव सर्वोपेक्षया भगवतो ममतातिशयात् तत्रैव निजदासं सुख्यतया स्थापयित्वाठ-न्यासु व्रजसीमन्तिनीषु 'मोद्दितां हुःखितां सबीमि'त्यादिना सखीत्वोक्तेः सख्याध्य समानुबील्ब्यसनवत्त्रात् तासां स्वामिनीसमानुबीलव्यसनवत्त्वात् तासां श्रीमरस्वामिन्या बतिप्रियतमानां दास्यमि स्वामिन्यनुमहाकांक्षया स्वामिनीदास्यांगस्वेन स्वामिनीवदेव कर्तव्यम् । तासां समानशीलसखीत्वात्तद्दासकरणे श्रीखामिन्यसन्तमन्तुग्रह्वाति । स्वामि-न्यतुग्रहे च ता अनुगृहन्ति । तदनुग्रहे च वजराजनिशोरानुग्रह इति न कदापि कुत्रापि केनाप्यंत्रेन फलविच्छेदः। अत एवं कैश्विक्रगवदीयेः सिद्धान्तितं श्रीमचन्द्रावत्यादिषु स्वामिनीप्रतिपक्षात्वमपि न सम्भवति, सिखत्वोक्तिविरोधात् । अत एव 'यदैव श्रीराधे मिछति रहसि त्वां मधुपतित्वदैयाकार्याहं निजवरणदासितिगदिता । सुदा चन्द्रावत्ये'ति पये अस्मलमुभिः सखीलमेव स्फुटीकृतम्, न तु प्रतिपक्षालम् । अत एवासम्तार्व-सायिताः प्रसुपरणाः श्रीमत्स्वामिन्यप्रकतहात्श्रकपरमपादी तदास्वमेव सविस्तरं प्रार्थयन्ती 'यात्रन्ति पदपद्मानी'त्यादिनाऽन्यासामपि दासं प्राधितवन्तः। अन्यथा श्रीखानिन्या इवान्यासामपि प्रयक्तया दासं प्रावेथेसुनं तु तदासप्रावेनात्रसंग । सर्वासामपि सम-प्राधान्यात् । तस्मादन्यासां दासमंगत्वेनैवेसस्सदुक्त एव पन्याः । नतु एवं चेत् सर्वी-खपि सपीवं तदा रसान्तर्गतामानवण्डिताकलद्यान्तरितादिलीला नीपपयेतेति चेत्, अत्र बदामः । हृदयादिस्थिताभरणमणिगणप्रतिविग्वितदष्टनिजरूपे प्रतिनायिकाश्रमात् संकेतस्थळानागमनाद्वा मानोदयात् । एवमेव यन्यविशेषाकस्मिकळळाटसंकान्तस्य परणतळ-ठाक्षारसे सुरतसमयसमुक्तनिजदन्तनराक्षतादिषु च कदाचिदतिविस्मरणेन रासस्थनिखिल-मजभक्तातिरिक्तमस्कीयाकृतत्वभ्रान्सा मानखण्डिताकठहान्तरितादिरीठानां सम्मवात् । न च ठाक्षारसदन्तनसक्षतादिषु स्वयूचकृतत्वम्रान्तिरेव छतो न जायत इति वाच्यम् । तथा आन्ततायामपि तासु परसर्र दृहतरसदीत्वजनितातिष्ठम्णा ईन्योहदयेन तथाळीळासम्भवात् । किम 'योगमायामुपाश्रित' इसनेन रसलीलायां योगमायामाश्रितो गगवान् । एवम योगमावा यथा येथा येथा पदार्थानामुपयोगो रसलीलायाम्, तथा तथा करोतीति परकीयासम्मोगादिदश्चनजमानादिरसानुभवार्थं परकीयासम्भोगादि प्रदर्शः मानादिरसानु-मवं कारयतीत्रानेनारि प्रकारिण मानादिठीठानां सम्भवात्र । यदि चात्रन्तमाप्रही भवतां यदान्द्रावस्यादसम्मोगदर्शनेन मार्गादिरेतास्वेय च प्रतिपक्षास्य तदा तस्तर्यं कत्यान्तरीयांश- रूपकृष्णानतारीयरमछीलायामेन, न सारस्वतन्न्वीयपृष्णीनतारसम्यन्धिरमछीलायामिनि सुद्भताम् । यदि सारस्वतकन्ये मयदुक्तप्रकारः म्यासदा श्रीमागयते स्कृटमुपरुप्यते । स्वयन्यते तु ससीलमेव परस्ररं फलप्रकरण इति सर्व चतुरसमिनि कृतं प्रसक्तातृप्रवक्तः चिन्तया । अनेदं ज्ञेयम् । अत्र फल्टस्ये फल्टस्यमेतदेदिषि मवति पर्ततु मनसेय रमरूप-मगनसम्पर्येत मनसेलीलिकिकलामानात् । सेनीमिकिकेदेहरूपतृतीयं फल्ट स्वेतदेद्वपती-तर एय मवनि सर्वया । सर्वत्र लीकिकेदेद्वपतीन्तरं एवालीकिकेदेदस्यन्यसम्मया-विति दिक्त ॥ १॥॥

श्य प्रकृतमतुमरामः । नतु वापके गनि कार्यातुदयादापकामायस सर्वेत कारणतेन्यत्र यदापके ततुर्वित्वजरूपसाधननेवायाम्, तद्वक्तव्यम्, यद्वावं सम्पाद मानससेवारूपं तत्कपि सम्पादतामिलाकांक्षायां ततुत्रतिचजरूपसाधनमेवातापकमाहुः जटेनाः प्रतिचन्त्रो विता

उद्देगः प्रतियन्धो या भोगो वा स्वासुवाधकम् ॥ २ ॥

तनोद्देगकारणानामनन्तलात्तकन्योद्देगानामध्यगन्तत्त्रात् परियणना कर्तुमशक्येति सर्वषिषमप्युद्धेगसुद्देगस्वेनकविथमेय निरूप्य दितीय प्रतिबन्धरूप तत्तुजवित्तवसेवायां वाधकमाहः अकर्तन्यमिति ।

अकर्तन्यं भगवत सर्वधा चेइतिर्न हि । यथा वा तत्वनिर्घारो विवेकः साधनं मतम्॥३॥

एतस विवरण तु प्रतिवन्घोपि दिविधः, साधारणो भगवत्कृतश्च, तत्राची बुद्ध्या त्याज्य । भगवत्कृतश्चेत् प्रतियन्यस्तदा भगवान् फर्ल न दास्यतीति मन्तव्यम् । तदान्यसेवापि व्यर्था । तदासुरोयं जीव इति निर्धारः । तदा ज्ञानमार्गेण स्वातन्त्रं शोकाभावायेति विवेक इसन्तम् । अत्र भगवतः सर्वथा चेदकर्तन्त्रं भगवक्तप्रतिवन्य इति यावत्, तदा गतिः तदमावसम्पादकसाथन किमपि नास्तीति मुलाय । अन उद्वेगः प्रतियन्घो वा भोगो वा स्यान्तु वाधकमिलनेन पूर्व सेवाया वाधकतय यहुक्त तज्ज तज्ञया-भावसम्पादनार्थमेव । अत एव त्रयाणा साधने त्यके तदभाव सम्पयत इति त्रयाणा साधनपरिलाग कर्तव्य इति निष्टती स्फुटीकृतम् । न च षाधकन्यलाग एव कुती ारामारकार कृतन्य इति । १९ता स्फुटाकृतप् । पुत्र भाषनभवला प्य छुता गोक्त , तस्ताधनपरित्याग किमथेषुक्त इति वाच्यम् । जाते उद्वेते जाते च प्रतिवन्ते जाते च मोगे सेवामावस्तस्तमयान्छेदेन सिद्ध एव जाते तस्याग कर्तृमशक्योण्युससमये तन्नाशोपि स्वयोग मविष्यतीति व्यर्थसत्यात्माग कर्तृच्य इति सुरमप्रकाणदेश इति मनसिकृत्य सेवाविषये वाषकत्रय न यथोत्त्रयत एन तथा कर्तव्य पुरुषेणेलेतदर्थ त्रयाणा साधनपरिस्थाग कर्तव्य इस्युक्तत्वात् । एव च सति अकर्तव्य भगवत सर्वया चेङ्गतिर्मरीलनेन भगवकृतप्रतियन्याभागसन्पादनार्थं गतिर्नोक्तीत्सुकत्वादन्यकृतप्रति वन्धामावसम्पादने गतिरस्रीत्यभैत सिद्धलाहिविध प्रतिवन्धकमाभातमेवति कण्ठरनेण मुलेतुकस्ता निवरणे प्रतिवन्धकरूपसेवाषाधकद्वैषिध्यमाहु स्रतिवन्धोपि द्विविधः । कण्डाचा । नगण आतमन्वकक्षप्रधापायम्बद्धान्यम् । स्वाचारम् । स्वाचारम्यापम् । स्वाचारम् । स शक्य । तत्यामेन प्रतिवन्धामानस्त्रयाघकात्राव सम्पादिमतु शक्य इत्यमें श्रेय । अत् एबोक्त 'मार्योदिरसुकलकोत् कारयद्भगविक्तमान् । उदातीने स्वय सुयोत् प्रति-कुले गृह स्रजे दिनि भागवततत्वदीपे ।

क्षण २६ लग विषय नाववस्थान न नेनाधि लक्त श्रवस इलाहु समबरक्रुताक्षेत् अय मानदक्ष्ततिविन्यस्तु न नेनाधि लक्त श्रवस्थानिति सन्तच्यमिति विवर्षे अर्थ प्रतिचन्यस्तदा भगवान्त्र पत्न न दास्यनीति सन्तच्यमिति विवर्षे अर्थ प्रतिचन्यस्तदा भगवान्त्र प्रतिचन्य कस्य फलामावसम्पादक १ कि कायवाच्यनोमिर्मजन स्पष्ट । नतु भगवस्त्र प्रतिचन्य कस्य फलामावसम्पादक १ कि कायवाच्यनोमिर्मजन स्पर्व प्रतिचाद्य कुर्वत प्रतिचन्त्र पत्न निक्षल मनता कृष्ण परिचरित्यस्त्र के भागवस्तत्तवद्यीपकारिकाच्यात्याने 'एकापि सक्कृत्वा परिचर्य परम परिचरित्यस्त्र के भागवस्तत्वद्यीपकारिकाच्यात्याने प्रतिचर्यस्त्र क्षित्यस्त्र क्षित्र स्वाचर्यस्त्र क्षित्र स्वाचर्यस्त्र क्षित्र स्वाचर्यस्त्र क्षित्र स्वाचर्यस्त्र क्षित्र स्वाचर्यस्त्र क्षित्र स्वाचर्यस्त्र स्वाचर्यस्य स्वाचर्यस्त्र स्वाचर्यस्य स्वाचर्यस्त्र स्वाचर्यस्त्र स्वचर्यस्य स्वाचर्यस्त्र स्वाचर्यस्त्र स्वाचर्यस्त्र स्वाचर्यस्त्र स्वाचर्यस्त्र स्वाचर्यस्य स्वचर्यस्त्र स्वाचर्यस्य स्वचर्यस्य स्वाचरस्य स्वचर्यस्य स्वचर्यस्य स्वचरस्य स्वचर्यस्य स्वचरस्य स्वचयस्य स्व

पुरुपार्थलामस्य सिद्धलादन भगवान् फल न दास्त्रतीनि निषेपस्य विरुद्धलात् । अत् एव ंन द्यगोपकमे ध्यसो मर्द्यमसोद्धवाण्यपी'ति एकादशस्कन्धीयप्रसुवचनं 'यानास्राये'ति वचन 'सर्ह्हादेपुरुप पुरुषो याति साम्यतां सवत्मर किश्चिद्नं दित्या यद्धरिरिचैत' रहा प्रश्नार अपने पात साम्या स्वरंग प्रावस्त्र विश्वस्त विश्वस्त स्वरंग मन्द्रस्त्र प्रश्नित्र स्वरंग मन्द्रस्त्र हित प्रश्नस्त्र स्वरंग मन्द्रस्त्र स्वरंग मन्द्रस्त्र स्वरंग स्वरंग्य स्वरंग स्वरंग्य स्वरंग स्वर भजनेच्छोदय इति वाच्यम् । अवतारदशाया स्वरूपदर्शनेनैवेच्छोदयसम्मवेष्यनवतार-दशाया सत्समश्रीभागनतादिश्रयण निना शुद्धपुष्टिभजनेन्छोदयसादृष्टत्वादश्चतत्वाच । यदि पुनर्विनादर्शनश्रवणादिकमपि शुद्धपुष्टिमार्गीयभजनेन्छोदयः स्नात् तदा पुरुषोत्तमावता-रोपि न सात् । अत प'वातुग्रहाय मक्तानां मानुष देहमाश्रित'इत्युपक्रम्य 'निकीडित व्रजवधूभिरिद च विष्णोः श्रद्धान्त्रितोतुरुशुयादय वर्णयेद्य इत्यत्र य इतिपदेन यस-कसापि श्रवणवर्णनाम्या भक्ति परामिलनेन भक्तिलाम उक्तः, स रिवन्छोत्पादनपूर्वक एव । तस्माद व्यर्थ गगवरकृतथेत् प्रतिवन्ध इत्यादिनिरूपणमिति चेत्, अत्र वदामः। पुतादि-जन्माद्यत्तर केनापि प्रतिवन्धेनाकृतपुत्रादिनिवेदनस्य कस्यचिन्महत्त्वमस्य पुरुपस्य तदनन्तर मतिकृपया पुतादिस्रेहेन वा कदाचित् तदनिवेदनस्मरणे मनसि स्यान्मम पुतादिः शुद्धपुष्टि-भजनेन भगवन्त प्राप्तीत्विति मयास्मे नागनित्रेदने दत्या भगवत्सेवा कारणीया सदा त्व सेवा कुरु मत्तो नामनिवेदने गृहीत्वेति कथने यदि तस्य हृधल्पोप्यत्साहो न दृश्यते कदापि प्रत्युत हेप तदोन्नेयमिदम्, यदस्य भगवरकृत प्रतिवन्धोस्ति भगवान् फल न दासती-ससी नोपदेएन्य किमपीति ज्ञापनार्थत्वेन भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्य इत्यादिनिरूपणस्य सार्थकत्वात् । नत् तदा शुद्धपुष्टिमार्गीयपूर्णसम्हपसेवाफ्ल मा भवत्वसाशस्त्ररूपसेवा-फल त मविष्यतीलशोसवीपदेश एव कर्नव्यस्तेनेति चिदिलाशक्याह तदान्यसेयापि इचर्थति । अशाशिनोरभेदादशस्यास्यशीनत्वाचाशिकृतपतिवन्धेशस्य फलदानासमर्थ-त्वान्मद्दाराजकृते प्रतियन्धे सचिवादेरिवेखर्थ । नन्वशिनो न स्वस्वरूपपरमफळदानैन्छा किन्तु खल्पफलदानेच्छाश्रद्वारा तदाशेन फलदान कर्तव्यमेव, महाराजस्य महाफलदानेच्छा-मावेषि सचितादिद्वारा खलफलदानेच्छाया सचिवादिनेवेति चेत्, सत्यम्, यत्राध्य-निरोधेनाशभजन तनैवाशेन फलदान महाराजानिरोधेन सचिवादिमजने सचिवादिनेन, न त तदिरोधेन भजने । तथा चैतस्य भगवरक्षेत्राकर्तव्यस्वकथनेषि कदाप्युत्साहाभावात् प्रत्युत द्वेपादवाजाशेनापि फलदानमिलन्यसेनावेषर्यात् सापि नोपदेष्ट्येति सुदूक्त तदान्यसेवापि व्यथेति । किय, तदैतादशम्य यत्त्वरूप तस िधारोपि मवतीसाहु तदा आसुरोपं जीव इति निर्धार इति । आसुर आसुरावेशी आसरमाववान या सहजासुरो वेति निर्पारो निश्चय इत्यर्थः । अत्र कदाचिद्रक्तसन्निर्पा यस्य मनक्षि भगवति सद्राव उत्पवते द्वितीयक्षणे तदमित्रपी हु नश्यति स आसुरावेशी आसुरमानवान् वा ज्ञेयः । यस्य तु सत्संगेषि भगवति न सद्भावः कदापि स तु सहजासुर इति ज्ञेयः। नतु तर्हि महत्तमकुषाधेयध्येत्रसंग इसार्शक्याहुः यथा या तत्त्वितिधारी विवेतः साधनं मतिति । वा अयवा यथा आसुरस तत्त्वनिर्घार उत्तस्तवा विवेको निवारो ज्ञान-मिति यावत् । तत्साधनमासुरस्य होकामावरूपफठायः मतं सम्मतिस्यशैः । अत्रैवं होयम् । 'मायेस्यसुरा' इति श्रुतेरसुराणां माया सेथ्या, तेथेश्वरः, तत्कृतत्वाक्षमन्मायिकम्, तेरां मुक्तिशा चनतमः प्रविशन्ति य सम्भृतिमुगसत' इति श्रुतदेवेष्यनाविष्टानां सहजा-सुराणां कामनाभावपूर्वक सम्भृत्युपामकानां तदुगासनारूपसाथनयलेनासुरज्ञानमाम्प्रवेशे स्ति शोकामावस्त्रपावान्तरफले जाते सुरादुःस्यात्यन्तामावस्वस्त्रपुनसावृत्तिरहितप्रकृतिलय-रूपान्यन्तम् मनेशस्या मुक्तिः । आसुराविष्टानां देवजीवानां तु निरुपिकृषया मगवता हतानां मध्ये देवस देवज्ञानामावात् सरूपमळेनाक्षात्रद्वणि व्यक्ता प्रक्तिः, तदा-निष्टासुरस्य लासुरज्ञानामावात् सरूपमळेनवासुनराष्ट्रितात्प्यन्तमः प्रवेशारपयोगप्रकृति-ल्यरूपा मुक्तिः । अन्येपां सकामानां सहजामुराणामामुराविष्टदेवजीवानां च 'असुर्या गाम ते लोका अन्येन तमसा बृताः । तांले प्रेत्यपि गच्छन्सविद्वांसोयुषा जनाः', ंतानहं द्विपतः कूरान् संसारेषु नराधमान् क्षिपाम्यज्ञक्षमसुरानासुरीव्येव योनिव्यिते श्रुतिमगबद्राक्याम्यामम्यन्तमोनुत्रकेवळ्दुःसास्मकळोकरूपनरकप्राप्तिस्तद्वोगानन्तरं सुनरा-मुखोनिप्राप्तिरेवेति कृतं पहावितेनं ।

एवं च सर्व मारिकमेकोस्मदादाता। स एव परमार्थो मारेवेश्यो नान्य ईश्वरः कोप्पेवं तत्त्वित्रिपंत्र्यो विवेकः सोस्य स्ताप्यमं मतं सम्मतं यावश्रीतं ग्रोकाय-मावाय, तदनवतं तादशहक्तये वेतिश्रेषः । तथा च तादशहक्तमार्थोरः संसाराविष्ठला-माहत्त्वाकृत्या तेषां संसाराविष्ठला-माहत्त्वाकृत्या तेषां संसाराविष्ठला बोक्तायाव्यवृक्षकतादशशुक्तिनिमत्तासुरश्चानमार्गः प्रव कंसस्य श्रीमदेवकीवधो-सुपिदेशिति भागः । अत एव श्रीमदसुदित्रासुस्तानार्गः एव कंसस्य श्रीमदेवकीवधो-स्वास्त्रिपित्रा । उत्त देव इति श्रेषम् । इद्येवाहुर्षित्रयणं तदा ज्ञानमार्गणं स्थातव्यव्यविष्ठाविष्ठनार्भाविष्ठव्यास्त्रिप्तर्थाः । स्थानव्यव्यव्यविष्ठाविष्ठव्यास्त्रिप्तर्थाः स्थानव्यव्यव्यविष्ठव्यास्त्राचार्मार्थे स्थातव्यविष्ठवानार्गाणं स्थातव्यविष्ययं विवेशको विचारः सिखान्त्रस्त इत्यर्थः । निर्धारं स्थेत्रस्त्रावानार्गाणं स्थातव्यविष्ठवानार्गाणं स्थातव्यविष्वाच्यात्रेष्ठवाचित्राच्यात्राच्यात्रं तदा ज्ञानमार्गणं स्थातव्यविष्ठवानार्वाणं तदा ज्ञानमार्गणं स्थातव्यविष्ठवानार्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्राच्यात्रा

१ आयेवागीवास्त्रे सर्वे ब्लातां बहुवि स्थिता , शायेवीत निना वे च मुहत्वेत्वा इति स्थूता, तेवा तमथ सम्प्रोके वान्त्रे वेशातिनकामा, तेवा शानं च खर्गादि तत्तव्यमवागुपुरितिवन्तुराणीतारवाष्ट्रीयवान्त्रेत्व्य सामुप्तिविक्ता वेक्कसहरामानस्यत्वभीदरगरकामीत्वकवादः।

तथा च यसाद्वाएकेषु सत्तु न सेवासिदिरततात्र यत्तापनपरिद्यागः कर्तन्य द्वाहः वापकानां परित्याग इति । एवं दिनिपाणि प्रतिवन्यक्तं स्वावापक्यात्त्वा विकिकमोगरूपं संवावापक्यात्त्वा विकिकमोगरूपं संवावापकं वदन्तो दिनिपं मोगाहः भोगेण्येवं तथा परम्। निःमत्त्रम् मोगाहः भोगेण्येवं तथा परम्। निःमत्त्रम् मोगाहः भोगेण्येवं तथा परम्। निःमत्त्रम् मागाद्वात्त्वाच्याः मध्ये प्रथमे सिद्यत्तिरत्वम् भग्य पर्या प्रतिवन्धे सापारणस्वाव्यो, मगवद्वत्त्वस् कर्त्वाम् विवन्धे तथा भोगेषि युवदुःसाक्षात्राक्त्यास्त्याव्याः कर्त्वयः द्वार्थः वापारणं व्यक्तिकितिया वावत्, तत् तथा प्रायः वाव्यव्यः तथा स्वार्थः व्यक्तिकितिया वावत्, तत् तथा त्याव्यत् त्वाप्त्यत्वाच्याः कर्त्वयः द्वार्थः । परं वित्यायः स्वय्याः वाव्यव्यः तथा परम् वाव्यव्यः तथा वाव्यव्यः तथा वाव्यव्यः तथा वाव्यव्यः वाव

भोगसामुर्व्यस्त्रे पूर्वोक्तफले निपयत्वेन प्रविश्वतीत्वर्यः । नन्यलैक्तिकभोगस्तु नेह मवृति किन्त्तेतद्देहणतोत्तरं माक्षास्त्रवत्तम्यस्य सति भवति । तथा चात्राङीकिकमीगप्रसत्ते-रवामावात् तद्भोगप्रसक्ती सत्याभव स्रीकिकमोगवदस्यापि त्यागार्शकायां प्राप्तायामेतत्य प्रथमफले प्रवेशयचनं सार्थकं स्थातस्मात्महान्भोगः प्रथमे विश्वते सदेति वचनं व्यर्थमिति चेत्, अत्र वदामः । अर्द्धोक्तिकमोगस्रातापि मनोमातस्य स्थायिमावास्मकमगवस्सम्बन्धे-नालैंकिकलान्मनोमात्रे त्वात्मनि द्वारा भवति, तत्सहनार्थमेवालैकिकसामर्थ्य भगवता दीयते, अत पुरालीकिकभोगसः प्रथमफलान्तरभावोक्तिः संगता भवति । अन्यथा प्रथम-फलान्तरभावोक्तिरसंगता स्यात् । तस्माचदा तत्तुविश्वजसेवया व्रमोत्पविस्तदनन्तर-गठीकिकभोगन्दमे अपूर्वानुरागन्दपविरहजदुःस्ताक्षात्कारे विषयस्वेन प्रविष्टस दुःसस तापविशिष्टस सहनाथैमठौकिकसामर्ग्ये भगवता दत्ते स्रसेय्यश्रीनिग्रहे स्वमादिषु वा स्पर्शादि-जृतितविरुक्षणसुखमीगप्राप्तिरत्रापि भवति तदाचार्थमांगः प्रतिवन्यकृत्वेनोक्तोतीय भोगो-पि मम प्रतिवन्धकः स्पादिति कदाचित् कस्पचिन्मनिस मयेत्, प्रेमभरेण च स मीग-स्यक्तमश्रम्यस्तदा व्याकुळतया महान्येद उत्पचेत, तेन च विरहासुमवप्रतिवन्यः सादिति तत्तेदनिवारणार्थ महान्भोगः प्रथमे विदाने सदेनि मूले, अलौकिकभोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे प्रविदातीलेतद्विवरणे वालीकिकमोगस प्रथमफले प्रवेश उक्त इति तथोक्तेः सार्थकत्यस्य तिद्धत्याज लहुक्त्ययकाशः कथमपीति बुध्यसः । नतु होकिको मोगो न तमुज्ञित्वजसेवायाः प्रतिवन्यकः किन्तु 'ता नानिद्'त्रित्साधुक्तप्रकारकः चतस्त्रस्रवण्ततद्रपायां शनसमेवायां प्रतिबन्धकः । यदि तत्त्रवित्तन्येनगप्रतिनन्धकः सात्तदा लैकिक्स्पसाक्षात्काररूपमोगाभाव देहस्थितरमानात् ततुजवित्तजसेवाश्रवण-कीर्तनादीनां चामावे सिद्धं कारणामावेन प्रमान्यतरमावान्यानससेवासिद्धेश्वामावात् परम-फलप्राप्तिनं भवेदेव कस्यापीति न कोप्यस्मित्मार्गे प्रवर्तेतेति मार्गे एवावयुन्छियेत, तस्मात्र तस्यतियन्यको ठौकिको मोग । सति च छोक्रिक मोग 'नियमानिष्टरिचाना नावेदा सर्वदा हो'रितियचनातत्कारणिपयावेदान समबद्भियमकत्त्वज्वित्वसेवामाव कथ पूर्वोक्तं फुळ स्वादिति चेत्, अत वदामः । लैक्किकिययगोगो दिविषः, एकः केचले क्रिकेविययगोगो दिविषः, प्रता केवलेविययगोगो । तत्र केवलेन्द्रयमात्रपोपकविषय-व्हिययोपको, दिलीयो सगवन्तुवितिजसेवीपयोगी । तत्र केवलेन्द्रयमात्रपोपकविषय-मोगो न कर्तव्य . किन्तु प्रअसेवोपयोगिलङ्ख्या अथ च स्रस्य दासलेन दासधर्मन्व-उच्चा च जानमा वास्त्रास्त्र । तार्वास्त्रास्त्र । तार्वास्त्र स्वास्त्र । तार्वास्त्र स्वास्त्र बामीठकारचर्विताः । उच्छिष्टभोजिनो दामास्तव माया जनेमही सादिवचनानि च निवदितलौकिकविषयजभीगसः भिद्दितत्वात् । तस्मारकेवलेन्द्रिननात्रपोषकलौकिकममवद- निवंदितविषयज्ञभोग एव त्याज्यत्वेनोक्तोत्र, स तु ततुत्रविष्ठज्ञसेवायायक एवेति स एव त्याज्यो न तु भगवत्सेवोपिकत्वेन दासधर्मत्वेन च प्राप्तो विषयज्ञमोग इति याधकत्वामावेन पूर्वोक्तफळस निःप्रत्युहत्त्वात् । अत एव 'बीजदार्व्वप्रकासस्त्र गृहे स्थित्वा त्यचर्मतः, अव्याद्यतो मजेत्क्रणं पूज्या श्रवणादिभि'रित्यादिना मक्तिवर्धिन्यां ततुजविष्ठजसेवाकरणे गृहस्थितिरुक्ता । प्रेमासचयनन्तरमेव च 'ताद्यस्थापि सततं गेहस्थानं विनाशकम् । त्याणं कृत्वा यतेषस्त्र त्येवप्रकृत्यासंग्रवस्यानं स्थित्वनेन प्रवाद्यस्य प्रवेषस्य त्याणं उत्तरः सर्वविष- मानवद्वजनान्यविषयकत्र्यासंग्रवकत्रेव सर्वविषयसापि गृहस्य त्याग उक्तः सर्वविष- भोगाभावसाथकत्वेनीति कृतं पद्यवितत्र ॥ ।। ।।

नतु भगवता साक्षात्सम्यन्थेपि यदि सुखदुःखसाक्षात्काररूपो भोग एव भवति तदा छोकिकभोगः किमर्थं साज्यत्वेनोच्यत इत्यनतिपण्डिताशंकां परिहरन्त बाहुः ।

## सविद्रोल्पो घातकः स्याद्वलादेती सदा मती।

एतदिवरणं तु साघारणो भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्ष्रायामार् सिवारील्पो घातकः स्यादिति । सिवारत्याद्रल्पत्याच भोगस्त्याप्यः । एतौ सदा प्रतिचन्धकावित्यत्यः । जीकक्रसुलभोगसुलभोगसाधनानां नागात्यः विग्नो, अय च लीकिकमोगः किवित्कालिकत्यात् परित्य द्रत्यस्य । अय च परमफ्ट- वापक इति पातकः । एवमेव लीकिकसुल्यमोगस्त वृद्धस्यकः । अय च परमफ्ट- वापक इति पातकः । एवमेव लीकिकसुल्यमोगस्त वृद्धस्यकः लत्यवेत तद्विष्यस्य क्ष्याप्तवे सामित्री संवस्ति सविद्यात् अय च लीकिकविष्यस्य तुच्छत्वात् तुच्छविष्यक्ष इति अपस्तुच्छ्य । अय च परमप्तया मानससेनाप्रतिपत्यकत्यात् फलप्रातिपातकसेति मुले हेतुपर्मविष्यवादातकत्वाचित्र । अय च गरमप्तया मानससेनाप्रतिपत्यक्त्यत्व फलप्रातिपातकसेति मुले हेतुपर्मविष्यवादातकत्वाचेति । अत एवा भागवयाना निर्मेश च्यात्यातवन्ती भोगविष्यव्यापि । अत एव एतौ भागवत्यक्रतिवस्यताधाराणभोगी चलाद्यत्वा सदा पाधकाविति भागः । नन्यत्रेभी भोगः एयोकः पूर्वमव्यवद्वितः, तथा सति सदायं प्रतिपत्यक इत्येकवपनमेव वक्तव्यत्य, न लेताविति द्वित्यनित्वाक्ष्यस्य, न लेताविति द्वित्यनित्वाक्षयामातुः क्रित्तायो भगवत्क्रतः प्रतिवन्यः इति सत्यन्यः इति सत्यन्यः इति द्वित्यनाक्षान्तेतन्त्रस्य द्वितास्यात्वः सार्थस्याति मारः ।

नतु भगवध्यतिवन्धे ज्ञाते संसाराभावायातिहृषया तस्यामुरज्ञानमार्ग उपदेष्टव्य इति पूर्वमुक्तम्, तत्रापि तस्य चेन्न स्थिरता तदा महत्तमैः किंकतेव्यमित्याकांक्षायामाहुः द्वितीय इति ॥ ५ ॥

टितीये सर्वेथा चिन्ता खाज्या संसारनिश्चयात् ॥ ५ ॥ एतदिवरणं तु ज्ञानस्थित्यभावे चिन्ताभावार्थमात् द्वितीय इत्यन्तम् । द्वितीये मगरदन्त्रनियन्ये आमुद्धानोषदेशवर्यन्तं चिन्ता कर्तव्या गहवरीरतिकृतया । यदासुरज्ञानेषि भार्यादेः स्थितिर्ने दृश्यते किन्तु 'कामोपमोगपरमा' इति वचनसिद्धकागोप-मोगमात्रपरलं दृष्टम्, तदाखासुरसुक्तिरि न देया भगवता किन्तु भरणानन्तरं मसुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा चुताः। तांस्ते प्रेलापि गन्छन्सनिद्वांसोन्धुधा जना इति थुंखुक्तान्यन्तमोष्ट्रतकेवरुदुःस्रात्मकलोकप्राप्तिपूर्वकं 'तानहं द्विपतः क्र्रानि'लादिवाक्योक्तः संसार एव देयोस्रेति संसारनिथर्य आध्य सर्वथेव चिन्ता त्याच्या । तादशपुत्रादिरनेक्य इति भावः ॥ ५ ॥

एवं प्रसंगादासुरस पुत्रादेरुद्वारोपायस कर्तव्याकर्तव्यत्व निरूप्य प्रकृत् विचार-यन्ति । नतु ययासुरसासुरमुक्तिसंसारयोर्निश्चयाः कृतः कामोपनोगपरत्वापरत्वादिलिङ्गैत्तवा शुद्धपुष्टिमार्गियेष्वेतस्य श्रीघं फठमेतस्य विरुग्धेनेति केन लिङ्गेन ज्ञेयमित्याकांश्वापामाहुः ।

## न त्वाये दातता नास्ति।

तुशब्द आसुरप्रसङ्गनिवारणार्थः । आच्ये अठौकिकमामर्थ्यरूपे फले जाते सति अव्य अध्ययका मनारणावः । जाञ्च अव्याकामानग्वः कर नात्र वात्र भगवतः सातृत्वं नास्तिति न, किन्तु दातृत्वं वर्तत इति ज्ञेषम् । नन्दाय इति गाठे ज्ञ विश्वयेन दातृता नास्तिति न, किन्तु वर्तत एवेत्यमें ज्ञेषः । एतरेह मनसि एतरेह-पातोत्तर चालीकित्तर्भपात एव पालं मनिष्यतीति भाषः । अय मूलार्थः साष्ट्र एवेति मलाये दातृता नालीलेतसार्थमतुन्त्वा आद्यक्ताभावे एतदहे मनिः एतदहृपातीतरं च मगवतो दातृता नास्तीति शिरथालिनोन्खा किन्तु विलम्बेन दातृता वर्तत इसर्थतः सिद्धम्भेमाहुर्निवरणे आद्यफलाभावे भगवतो दातृत्वं नास्ति तदा सेवा-नाधिदैधिकीत्युक्तं भवतीत्यन्तेन। यतश्रायमार्थिकोर्थ उक्तोत एव इत्युक्त भवतीत्युक्त न लिल्लर्थ इति । यहा आधफलाभावे ततुजितजसेवाजनितप्रमास<del>त्त</del>यनन्तरमटोकिक-सामर्थ्यरानाभावे भगवतो दातृत्याभागो नान्ति किन्तु विलम्बन दातृस्व वर्तत इसकार-प्रक्षेपेण व्याख्येयम् । नन्यायफलाभावे दातृत्वं कुतो नास्तीत्याकाङ्गायामाहुर्विवरणे लदा सेवानाभिदेयिकीत्युक्तं भवतीति । व्यमनपर्यन्तः स्तप्रेच्छलेन श्रेमावस्थानामा-निर्माव्यत्वामात् पूर्णप्रेमानिर्मातामात्राद्रसद्द्यतामानात्त्वेवायाः आर्थिदैनिकत्वामावादिति हेतोदांतृत्व नान्ति, यत आर्थिदेतिकसेपयेपाबिटैयिकस्यरूपप्राप्तिर्थं यथा मा प्रपद्यन्ते तांस्त-थेर भजाम्यह भिनि बाज्यादिखनेहि । रसरूपस्चेनाधिदेनिकले 'रसो वे स' इतिश्रुतिस्थ-परमकाष्ट्रापन्ननस्रसरूपनिश्चयवाचकनैडस्ययसम्दरः प्रमाण परमकाष्ट्रापन्नस्येव पर्यन्ततः संगीर्धदेविकत्वात् । एव चायफले जाते फल शीधं भिन्ध्यति तदमाने मगवदिरूलामानेन कस्सचिद्विरुम्पेन सीरियती यायफरोलस्यनुसत्तिरूपठिङ्गाभ्या शुद्धपुष्टिमार्गीयस्यापि भक्तस्य गीप्रफठोत्पस्यनुत्पत्ती ज्ञेषे इति दिक् ।

अभ उद्देशाभागप्रतिबन्धामायभोगामानानां वाधकाभावरोन पूर्वं कारणत्वमुक्तम् । तत्र सर्वसाधि भगवहीठालेन ज्ञानाहुद्रेमाभावः सिद्धस्तत्र च गृहसागः।सेवाप्रतितन्धका- सुरपुत्रादेखागाव्यतिवन्यामावसिद्धेश्च तत्र पाक्षिको गृहत्यागः । दैवपुत्रादिषु सुरस् गृहत्यागामावात् । भोगामावस्तु ठोकिकभोगत्वावच्छेदकाविष्ठक्षामावः । स तु ठोकिक गृहत्यावच्छेदकाविष्ठक्षत्यागेनेवेताहः ।

तृतीये वाधकं गृहम्।

कृतीये वाषकामावत्वेन कारणे लौकिकभोगाभावे लौकिकं ग्रहं वाषकम् । ताद्यग्रहे सति ताद्यभोगागावाभावात्, सर्वेन्द्रियाणां लोकवेदसंकोचेनापि खखविषये प्रवृत्तिसम्भवादिति भावः। एतद्विषरणे इदमेवाहुः भोगाभावस्तदैव सिध्यति यदा रहपरित्याग इति।अत्र पर्युपसर्गो वेदमलीतत्रस्यपुत्रादिवाचको ज्ञेवः। जन्योर्थः सप्टः।

ननु एतादशसेवनातिदुर्दभेलाशकायामाहुरवद्येयं सदा भाव्येति ।

अवर्येयं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनोभ्रमः॥६॥

अत्र विवरणामावादस्मामिरेव व्याख्यायते । इचमव्यवहितक्षण एवोक्ता बुद्धिसा मानसी सेवना 'न रोधयती'त्यादिवानयेभ्यः कस्यापि कर्मज्ञानादेरवश्याधीना यद्यपि न भवति, वजनकरूपसाधुकुपामात्राधीनत्वात्, तथापि श्रीप्रसुवजनकदासपूर्वक भाव्या चिन्तनीया । एतादशी सेवनां कदास्मत्त्रभुरस्मत्स्वामिन्योस्मन्यं दास्यन्ति, कदा भगवति चक्षुरागः, कदा वा चित्तासंगः, कदा वा 'मगवता सह संलापो दर्शन मिलितस च। आधेपः सेवनं चापि रपर्श्यापि तथाविषः । अधरामृतपान च मीगो रोगोद्रमस्तया । तत्कृजितानां श्रवणमात्राण चापि सर्वतः । तदन्तिकगतिनित्य'मित्यादिः संकल्पः, कदा निद्राचेदः, कदा तनुतनुता, कदा विषयनिवृत्तिः, कदा त्रपानाशः, कदौन्मादमूर्छीमृतय इलायुक्तप्रकारेण सदा देहपातपर्यन्तं भाव्या, भावनया मनसि स्थापनीया । अतिदीनतया ज्ञानिरिपयत्वमापदनीयेति यायत् । यदा इयं मानसी सेवा सदा भाष्या, प्रेमाधमावेषि प्रेमाधनस्थायनुकरणकरणेन च चिन्तनीया । तथा च मनसे-तादशमावनापूर्वकं तनुजिनत्तजसेनाकरणे 'तं यथा यथोपासते तथेव भवती'ति श्रुते'य यया मां प्रपद्यन्ते तांन्तर्थेन भजाम्यह्'मिति गीतास्यभगवद्वानयाद्य च 'यादशी भावना यस मिद्धिभानि तादशी'त्यादिवचनाचैतदेदपातोत्तरमहोक्तिकदेद्दपाती वा कत्यचित्कत्य चिन्तु जन्मान्तरे वा पहुतरभगवत्क्रपायामस्मिन् जन्मन्यपि वा 'ता मानिद'त्रित्सा-द्युक्तत्रकारा फलरूपा मेनना मिदा मनिष्यतीनि मानः । अथवा इस्तं स्मरूपा प्रमामिकव्यमनाभिता सेवा सदा सर्वदा आः मगवान् चड्घो गलां मा भाव्या हेगा । एनाटग्रहानेनापि फलमिद्धिरित्यर्थः । तथा चान्यप्रकारकसेवायां न सर्वदा भगपान् बरबो भवति, न या तज्ज्ञानमातेण च पलमिद्धिनित भावः । नतु ज्ञानादिः गार्गत्रकोरणानि सेदा प्रश्ने न्यद्ये करिष्यति असुधेदारकाणियातित्यार्गत्यात् सर्वसम्बद्ध-स्मनोध्रम इति । अत्यन् सर्व मनोध्यमण्यस्य । तथा च भगवस्मावासादितागामेदाय सिद्धान्तो यदन्यत्रापि मार्गे प्र**भुर्वे**त्रयो भवतीति । अत एवास्मिन्मार्गे मार्गान्तराच्ह्रेष्टचम् । अत एव च 'मुर्तिः ददाति कर्हिचित्स्म न भक्तियोग'मिति वचन चेति दिक् ॥६॥

एवं मानससेवाभावनाया माहात्म्यमुक्त्वा पूर्वोक्तसेत्राधाधकत्यागस्यावश्यकतामाहः तदीयैरपि तत्कार्यमिति ।

## तदीयैरपि तत् कार्यं प्रष्टौ नैय विलम्बयेत्।

वालकोषमन्त्रे 'समर्पणादातानो हि तदीयत्व मवेडूव'मिस्सुकत्वा देव धर्मे-मेनुप्याणा मिलादिभगवदात्रयाच पुष्टी पुष्टिमार्गे तदीयेरपि आत्मसमर्पण कृतवद्भिरिष तत् पूर्वोक्त वायक्रितयत्वात्तरत्व यत् तत् कार्ये कर्तव्यम्, न तु मयास्तसमर्पण कृत तदीय च सर्व जातमतः पर प्रभुवेधा ज्ञास्तति तथा करिष्यति नम का चिन्तेति निधिन्ततया स्थेयम् । तथा सति भगवति भरदाने पुष्टिमार्गस्य प्रेमात्मकत्वात् प्रेममार्ग-निरोध आपवेत । सर्वेया स्वाशक्येथें हि भगवति भरदानम्, न तु स्वशक्येपि, स्वशक्येथेपि तन भरदाने स्वामिन्यादीनां स्वप्राणप्रियसायासदर्शनेन महान् रोद उत्सचेत, तेन तद्धीनत्वात्फठस्य तत्फल्दोने भगवतो विरुम्बस्तत्त्वेददानजनितः स्वामिनीप्नापद्येतेति । तन तद्धानलात्फठस्य तत्फल्दानं भगवता विकम्यस्तर्यद्दानजानतः स्यामनाः नापवति । अतः एवाग्रे आहुः पुद्यो नैय विकम्यपेदिति । पुद्यानित देहर्लद्दानन्यावेनात्रापि सम्बच्यते । अन्यमार्गस्यसु कृतात्मसपणे िनकीतम्बादिवतः स्वदेहभरणपोपणादिविन्ताः रहितो विकम्यस्य स्वत्मयस्य विकम्यस्य विकम्यस्यस्य विकम्यस्य विकम्यस्य विकम्यस्य विकम्यस्य विकम्यस्य व रहासैन सामो, न भजनातुकुलग्रहस्य । फल्डरपदेनाया तु भजनातुकुलमापि यहस्य सामो, न भजनातुकुलग्रहस्य । फल्डरपदेनाया तु भजनातुकुलमापि यहस्य साम इति । एत्य्या तथा मत्तृतभक्तिनिधीनायां ताहससापि सतत गेहस्सन निनाशक'मितिशोके इष्टब्यम् ।

अय ततुःजनित्तअसेवया प्राप्तमानसमेवस्य व्यसने जाते दशानस्थासु महादु राज्य भवादतितापेन कदाचिदतिनिष्टुर प्रियो यदेनानत्त्रयन्तमपि न मिलति, सया खेतानदु रा मनुनुसते तदर्थमिलादिको दोषारोपी भगवति भगवदीयस्य स्नात सोपि वाधक एवेलाहु गुणक्षीभेपीति।

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मतिः॥७॥

गुणैः रसावस्थारूपेनिद्राज्दादिमिर्मनःक्षोभेपि प्रियदोपारोपेपि एतदेव भगवदमाती प्रतिसम्यक्तस्येन द्रष्टस्य दोपारोपस्य । तथा च तादशावस्थायामपि प्रिये दोपारोपो न कर्तन्यः । यतः प्रियस्य निर्दोपप्रियुग्वपत्तात्त्रत्त दोपारोपे स्वामिन्यादीनां रोपे फल्प्राप्ति- विरूप्त धन्योद्ध यदियपार्थमेतादशावस्थामनुमनामीतिगुणरोप एव कर्तन्यस् इति मात्रः । इद त्रपानाद्यास्थापर्यन्तमेव कर्तन्यस्वेनादित्रते । जन्मादावस्था- प्राप्तिके तु देदानुसन्यानामानास्त तन दोपो दोपारोपेपीति ज्ञेयम् । अत एचोन्द्रवद्वारा प्रश्नीमित्वाना जानोपदेशो दोपानावायमेव कृतः प्रमुणा ॥ ७॥

नन्विद सर्वे प्राकृततुल्यमेवेति किमेतादशावस्थाप्राह्याप्युत्कर्षे इत्याशंक्याहुः ।

कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पयेत स ये भ्रमः ॥ ७॥ ॥

अन या काचित् कुम्रष्टिरुत्यवेत सा श्रमो ह्रेयः । यतो 'रसो वै स' इति श्रुते रसस्पो मगमान् सिद्धसदा सर्वो अपि रसावस्था भगवद्गुपा एव, रसस्य विभावा-तुभावव्यभिचारिभावसमृहारूभ्यनरूपत्वादिति सिद्धः सर्वोत्कर्पोस्य मार्गस्यास फरुसः। चेति सर्वे चतुर्रसम् ॥ ७॥ ॥

शत्र केचिदसम्ब्ल्रीमदाचार्यमार्भाया भगवदीया चाष्ट्रश्ची संचनेति गूले संवायां फल्ट्रश्चपिति तद्विवरणे च पुष्टिमर्यादात्रवाहभेदमिश्वमार्गसम्बन्धितिविष-सवानं कोण फल्ट्रश्चपिति तद्विवरणे च पुष्टिमर्यादात्रवाहभेदमिश्वमार्गसम्बन्धितिविष-सवने कोण फल्ट्रश्चपिति व्यवचावक्षेते । ताचन्त्वम् । एव सति गूले घाष्ट्रशी स्वेवन्यत्र तद्विवरणे च सेवास्य नेक्त्राचन श्रीमदाचार्यमेन द्वाद्यात् । गूले कृत्राचन्द्रश्चीरिपेनेकवनवत्रानिषि विद्ववचनपेवोक्त स्याद्यात् । अतो मूल्विवरणयोरिकवचनवानाः न्ययाद्यपर्या तत्रविकत्यकाम्या द्वाद्युष्टिमार्गस्यात्रक्षानिक्र्यण्योवात्र श्रीमदाचार्यन्यरणानिष्ठित्रक्षान्यस्य वाद्यप्रस्ति स्वायन्त्रम्यत्याम्या मृत्या मृत्या मृत्या स्वायन्त्रम्यत्याप्तिक्ष्यक्षान्यस्य स्वयाम्यान्यस्य स्वयास्य स्वयस्य स्

१ इत वर्ष 'इति श्रीवत्रमन्तु नवस्वित्यनाशाङ्गिरेतु स्वयंत्रनः। जयगोपाल कत्वानः' इति प्रयस् नितन, हृतिनवित्त पाणानित्रम् । सन् वर्षः विद्यानत्त्रीयः नामः वा गाःसः, नामक्का स्वयमित त्रिर्वितः । स्रोहार्माश्चितिवा वित्रमिति। एक स्वतः तु व्यस्तरपूषाः सम्मदन्तिस्यम् ।

<sup>चिड्युज्यपापसपद्वारा</sup> पामगौतिकं देहं निवर्सालैकिकं दत्वा समिन्नेय स्थिति विधाय हो विकास प्रभुकारितखठीलातुमवरूपं प्रमाणातुरोधिप्रमेयसाध्यम्, यथा छह्न्या अन्तर्यहणतम् । अत्र मध्यमस्य त्रमाणागुरमानुनामस्य । अन्तर्यहणतमोपिकानां वा । अत्र मध्यमस्य चास्य फलस्य वित्रयोगरसातुमवाभावाञ्जेयम् । साताराफ्त तु सेवोपयोगिदेहो वेकुण्ठादिषु । ततु सेवायां कियमाणायामे-वादुम्द्रविश्रेपाभावात् साक्षात्सेवादुपयोगेन्यस्ताद्यसाक्षाद्रसादुगवकर्तृभिः क्रियमाणायाः सेवाया उप समीपे योगः सम्बन्धसहरूक्तीरमासिकहृपम्, वधा वृन्दावनस्वयस्या-रीताम् । तस्य चान्तरसम्बातकुळलारकळस्य, विद्याद्वाससम्बन्धाभावादिषिकाररूपले त्र अप्तारमभाक्षकृत्वारमञ्जूष्य , नारुआकार्य त्र वेपमिति वदन्ति । तत्रान्तर्ग्रहगतामां मध्यमं फलमिति त्यसमदाचार्ययसणसिद्धान्त विरुद्धम् । तथा हि । यद्यस्पदाचार्याणामेयमेवामित्रायः स्वातदा कुत्रापि दशमस्कन्यसुयी-भिन्यां श्रीमदाचार्यसाहित्याचां च तत्तत्तुजवरेः स्प्रतीकृतः स्रात् । न 'चान्तर्गृहगताः क्षिथि'दिलसामासे ' यातां काटः प्रतियन्यकः, पूर्वभेव भक्तियुक्तास्ता सजनानन्दमनतुः र्भेष प्रतियद्धा एवं भगवत्सायुज्यं प्राप्तवसं इत्यहिं त्यत्रत्सायुज्यपदेन, पुनरेतत्सैव ा भागन्छ। एवं मानवत्सायुज्य प्राप्तवतः इत्याद व्यवकायुज्यन्तरः। वार्युद्ध्यापि पदसः व्याख्यानान्ते 'ततो ग्रुक्तः जाता' इत्यास्य 'तमेव परमात्मानं वार्युद्ध्यापि सङ्गता' इति पद्यव्याख्यानान्तप्रयुक्तिग्रीकागदेवः ग्रुख्यक्रमध्येषा ग्रुक्तिरुपक्रव्यविष्या कृपनेनायमेवापिमायः स्कृतीङ्कतः श्रीमदाचार्यचरणेरिति वाच्यम् । अत्रत्यसायुज्यपद-उक्तापनाम रहे । असदामाय परणास पान्य । व्यापन विकासता उक्तापता । उत्तर । उत् ं व्हणां नेव वह्यामि व न्यूनाद्दण्यम् । आर्थिकं तु प्रवस्यामि परोक्षक्रयनादतं । देति प्रयमस्करपीयसुचीधनीप्रारंभप्रपृष्टम् । आर्थिकं तु प्रवस्यामि परोक्षक्रयनादतं । देति प्रयमस्करपीयसुचीधनीप्रारंभप्रपृष्टकप्रयस्य परोक्षक्रयनादतं । इति अपायस्य ज्ञाया एव प्रमाणस्वात् । असार्थः । अदं श्रीमाग्यते कुनापि ठक्षणां नैव वस्यामि, रातिमालेन सर्वभवनसमर्थत्वेन मुख्याधेवाधामावात् । 'पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेद-थिकित्सितम् । आज्ञासिद्धानि नत्यारि न हन्तव्यानि युक्तिमि'रिति गीतमस्मृतिवचनेन पुराणेषु रुश्वणावृत्त्वाश्रमणस्य निषद्धत्वामः। अथ च न्यूनालुराणान्तरकथयाः न्यूनलं प्राप्त मारप्रभाव निर्देशो, त्यब्सीरे प्रभी । यहा, म्ह्याद्यराणान्तरकथ्या न्यूताब्यूर्त प्रमय मारप्रभावो निर्देशो, त्यब्सीरे प्रभी । यहा, म्ह्याद्यराणान्तरकथ्या प्रभाव अभागवतस्य प्रमय प्राप्तान्त्यपूरणमन्येन पुराणान्तरेण पुराणान्तरकथ्येति यावसेन पूर्ण श्रीमागवतस्य मगवदीयान्तरहृतश्रीमागवतन्यास्यान इव न वध्यामि । यदि सा क्येतत्कत्थीया सात् ार्यनात्रपञ्चायायपायपायपाय द्व ग वस्ताय । विश्व च्यूतास्थ्रस्य हि सादा । केचितु च्यूतास्थ्रस्य हि सादा । केचितु च्यूतास्थ्रस्य हि सादा । किचितु च्यूतास्थ्रस्य । तत्र शान्यस तस्य पूर्ण नेत्यर्थः, अप्याहारं शब्दस्य वार्थम वा न करिप्याभीत्याहुः । तत्र शान्यस तस्य पूर्ण नेत्यर्थः, अप्याहारं शब्दस्य वार्थम वा न करिप्याभीत्याहुः । तत्र शान्यस्य तस्य पूर्ण नेत्यर्थः, अप्याहारं शब्दस्य वार्थम् वा न करिप्याभीत्याहुः । तत्र भाग्यस्य तस्य प्राप्यकारस्यापिनीः साच्छन्दस्य चाध्याहारदर्शनात् सोक्तिश्चिन्त्या, किन्त्वाधिकं वाच्यार्थसिद्धमेवार्थं प्रवक्ष्यामि प्रकृष्टलेन वक्ष्यामि । अगोप्यत्वादिति भावः । परन्त परोक्षकथनादते परोक्षकथनमप्रसक्ष-कथनं वाचकशब्देतरशब्देन कथन गोप्यक्रथनमिति यावत तदिहायेत्यर्थः । तथा च परोक्षकथनेनानिषकारिम्यो गोपनार्थं लक्षणां लक्षणावृत्तिविशिष्टशब्दानय च न्यून प्रमेपं प्राप्यान्येन पुराणान्तरेण पूरणं न वक्ष्यामि परन्तु तात्पर्यग्राहकठिहादिसिद्धमेव, न तु तदसिद्धमपीत्येतानद्धिकं बोध्यम् । तथैन सुबोधिन्यां दश्यमानत्वात् । तादक्कथायाः कल्पान्तरीयत्वात् । एतत्कल्पीयत्वे तु 'गोप्यः संस्पृष्टसिठिठा अगेषु करयोः पृथक् । न्यस्यात्मन्यय पालस्य वीजन्यासमञ्जूवतः 'इति मन्न जपन्त्यस्ताः पूर्जा चकुः कुमारिकां' इलादिमबद्रष्ट्रलादिरूपिठङ्गं कुमारिकानामश्रिकमारत्वे. अय च 'तमेव परभारमानं जारबुद्ध्यापि सङ्गता ' इत्यत्रत्यजारबुद्धिरूपं ठिद्धमन्तर्गृहगतानां 'जारधर्मेण सुर्ह्सहे सुरद सर्वतोधिक । गयि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या भविष्यथे'ति बृहद्वामनोक्तभगवद्वर-दानविशिष्टश्रुतित्वे च यथोक्तं तथोक्तमेव स्यादतो ज्ञायते तज्ञैतत्कल्पीयमिति तादश् पुराणान्तरकथया पूरण न करिष्यामीति ज्ञेयम् । अय च परोक्षकथने वाच्यार्थसिद्धमेवार्थ न प्रकृष्टत्वेन वक्ष्यामि किन्तु गोप्यत्वात् प्रकटतया न कथितमीदश तात्वर्यवृत्त्या सिद्धः मप्यर्थे वक्ष्यामीति भावो होयः । एवध्य फलप्रकरणीयलीलायामतिगोप्यत्वाद्वपक्रमे फलप्रकरणीयसुवोधिनीस्यसायुज्यमुक्तापदा'न्युक्तं पुरन्ता'दित्यारम्य 'यत एतद्विमुन्यत' इसन्तं मध्ये प्रयुक्तानि मुक्तिमुच्यतइसादिपदानि, अय च रासठीठोपसंहारे च 'ब्रह्मरान उपावृत्त' इतिपद्यन्याख्याने 'यतो मगवान् मोक्षदाता ताश्चेदासन्थ्यमन्तःस्मरण करि-ष्यन्ति तदा मोक्षाधिकारिण्यो भविष्यन्तीति वासुदेवानुमोदिता' इत्यत्रत्यमोक्षपदं च न होकप्रसिद्धत्यस्पमायुज्यपरत्वेन तत्रपस्पमुक्तिविशिष्टत्वपरत्वेन तत्रमस्पमोक्षपरत्वेन च न प्रयुक्तानि, किन्तु परोक्षवादेन भगनत्सहस्थितिपरत्वेन गुणमयदेहत्यागोत्तरप्राप्तालेकिक-देहनिष्ठमगवद्रसानुमवविशिष्टत्वपरत्वेन त्रिप्रयोगोत्तरप्राप्तमगगदर्शनानन्दपरत्वेन च श्रयुक्ता-नीति ह्रेयम् । पर्याप्यायीव्याख्यानस्यसायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानि परोक्षवादरूपाणीति ज्ञापिततुमेत्रं पद्माध्यापीसमाप्तिस्रोकव्यारुपानीयश्रीमदाचार्यततुजरसञ्जतफलप्रकरणीयसु-घोषिनीटिप्पण्यां व्याख्यात 'दिया विश्वयोगजातीं मत्यां दिनान्ते नियसङ्गमे य आनन्दो, न स सर्वदा दर्शन इति मोत्र मोक्षपदेनोच्यत' इति मोक्षपदस्य तादगानन्दपरस्वमेव । एत्य सायुज्यमुक्तामुक्तिमोक्षपदानां परोक्षवादत्वं मिद्धम् । अन्यथा 'न थव विस्मय' इति पद्यव्याख्याने 'एतत्परिद्यमान जगत् सर्वमेन यतो निमुक्ति यास्यति, माननया गोऊले खित आह, ज्ञानरष्ट्या वे'त्यत्र रिमुक्तिपदस्योपमद्वारश्चोकत्यास्यानं श्रीमदाचार्यचरणे-मीक्षपदस्य चोक्तरम्यद्राममण्डरमण्डनायमानानां च लोकन्नतिद्वमीक्षप्रातिविज्ञाच्याये यज्ञप वीत्रसहीये 'तर्थका निष्टता मर्मे 'निषयप्याख्यानमुषोपिन्या'मतस्त्रस्या मुक्तिः निद्धे'खुक्तर्याः

द्विप्रमार्थाया अपि मोक्षप्राप्तिरंगीक्रियताम् । तस्मात् परोक्षयादरूपाण्येवात्र सायुज्यादि-पदानीति न ठोकप्रसिद्धमोक्षरूपमप्यमफळप्राप्तिरन्तर्गहगतानामिति वोष्यम् ।

नतु मुक्तिवाचकपदेरेवात्रपरोक्षवादकरणे किं वीजमिति चेत? श्रीभागवतमेव योजमिति ग्रहाण । तथाहि । 'न चैवं विस्तयः कार्यो भवता भगवराज' इतिषयेत्रे 'यत एतिहेमुच्यत' इतिषदगुच्यते, तेन च सर्वसापि गोकुरुस्स मुक्तिः प्रतिपायते, न हि मनतापि सर्वेषा गोकुटसा सुरिक्तरंगीकियते लोकप्रसिद्धा । एवं च विग्रुच्यतद्दितपदे परोक्षवादरूपमेव । तथा सति श्रीच्यासचरणेरप्र प्रकरणे मुक्तिवाचकपदेनैव परोक्षवादः कृत इति श्रीमदाचार्येरपि मुक्तियाचकपदैरेव परोक्षवादः कृत इति सुप्तृक्तं श्रीभागवत-में थीजिमिति । नतु न वयमेर्वेन्स्पं मध्यमं फूठं तासां बदामः, किन्तु प्रकासन्तरेण प्रभागात । नतु न वयमवस्त्र मध्यम फल तामा वदामः, ।कन्तु अकारान्तरण मुख्यमफलं वदामः । ततु भक्तिमागीयेण प्रकारण युगपद्विल्यापपुण्यक्षयद्वारा पाश्च-भौतिकं देहं निवर्त्व तद्वन्तरं चालीकिकदेहं दत्वा स्वस्मित्रेव स्थिति विशय ततो निष्कास्य प्रभुः संयोगरसलीलातुभयमेव कारपति, न तु विप्रयोगरसलीलातुमवम्, एवं च रसस्त्रभगवत एकदलातुमबस्त्रं फलं मध्यममेव, द्वितीयदलातुमवामावात् । मुख्यानां तु दलद्वयातुभयसारि जायमानखानमुख्यं फलमिति चेत्, अत्र पुष्कामः । अलोकिकदेह-प्राप्तनन्तरं भगवरकृता खस्मिन् सितिस्तासां केन रूपेण, सावैदिकटयरूपेण वा, सन् व्यभिचारिभावटयरूपेण वा, 'सायुज्ये हु स्साधिक्यं भेदेनाहुमवात् तत' दिन श्रीमदा-व्यभिचारिभावटयरूपेण वा, 'सायुज्ये हु स्साधिक्यं भेदेनाहुमवात् तत' दिन श्रीमदा-चार्यसिद्धान्तितभेदविशिष्टसायुज्यरूपेण वा, सर्वदा कण्ठत्यस्वेन वा, 'चैत्यस्य तत्वनमठं मणिमस कण्ठे, कौस्तुमव्यपदेशेन स्नात्भज्योतिर्विगर्लज ' इसत्रीक्तानां स्वाङ्गीकृतात्मनां तत्वस्त्राकण्ठिवतकोस्तुमे रुपस्तेण वा, उष्ट्मीवद्वसःख्रुटियनिरूपण वा, शिवोमा-वदर्भनारी बररूपेण वा, पूतनासुपानसमानीत नगण्डुदरस्थित पूतनामक्षितासिकुनाररूप-कुमारीपुस्त्वधर्भरूपयाठकवद्भा । तथ्य नावः । पुरुयोत्तमे सार्वदिकळयरूपेण श्रितिस्तु केवळजीवात्मनामेव, सा खेतासामसम्मावितैवाळीकिकदेहप्रावित्रविष्टत्वात् , न हि शरीर-विशिष्टानां लयः कुनापि वेदादी श्रुतोस्ति । पुरुपोत्तमे लयस्य पुरुपोत्तमिवपनकः ार्च्या ७५० छुना। नुष्यम् छुनाच्यः वृत्राच्यः वृत्राच्या छन्तः सुर्घारामात्रपनकः मर्योदामक्तिफ्रस्त्वाच्यः । मर्यद्वस्त्वेतासां छद्धप्रिमार्गीयमध्यमफ्रज्विधिष्टलः सिद्धान्ति-तमक्ति । न द्वितीयः । एताध्यठन्यसास्मानिरप्यशक्तीक्रयमाणलान् । न च तर्हि मप्यम-फलप्रसक्तिः । एतादश्रवयसं रासमण्डलमण्डनायमानासम्यसावहमित्सादा दृष्टलेन फलप्रसिक्तिः । एतादश्यव्यस्य रासमण्डलभण्डनायमानास्यमधावदानस्वाद्याः दास्त्वन तत्समकक्षत्वान्मध्यमपत्रस्वामाचात् । न तृतीयः। तादश्याशुक्यस्य मर्यादाषुष्टिम्यः त्यात् । न चतुर्यः । सर्वदा कण्डलम्येन स्थितं स्तामानारुपत्यात् । न धमाः। देद-विचिष्टत्वेन तत्राणि व्यासमम्बात् । न धमुससमि । तत्र प्रमाणामाचात् । शिबोमयोर्ष-गारीश्वरस्येण स्थितो च निविष्युराणितिहासादीनां प्रमाणलाञ्च तथान प्रमाणमस्ति । न चार्षमारीश्वरबदेतासां स्थिती 'त्वर्ष शोणमयार्थमम्बुदनिमं वदं क्टाटे स्रवा यहाँ- कल्पतया विलाससदनं स्रीपुंमयं वाब्ययम् । इस्तेर्वेशुवराभयानि दधतं लावण्यवारां-निधिम् । ध्यायामि स्मितशोभितास्यकम् गोपालचूडामणि'मितिसुन्दरीगोपालमञ्रसम्बन्धि ध्यानप्रतिपादकागम एव प्रमाणिमिति वाच्यम् । 'अर्घो चा एप आत्मनो यत्पत्नी'ति श्रुतौ यज्ञसम्यन्धयुक्तायाः स्वविवाहिताया एवार्धत्वमुक्तमिति छक्ष्म्या एवार्धनारीत्वेन श्रितिरागमेन प्रतिपाद्यते न व्वेतासाम्, स्वविवाहितत्वामावेन पत्नीत्वाभावादित्यस्या अपि भवदुक्तरनवकाशात् । नाप्यप्टमः । तेपामि केवलजीवक्तपाणामेव स्रोदरे पूतनया समान-यनम्, न तु बालकदेहसहितानाम्, तदनन्तरं भगवतापि तदसुपानद्वारा तादशानामव स्रोदरे समानयनम्, पश्चाद्वयसेरामतस्त्रत्रेखत्र धतचर्याप्रसङ्गे त्वलीकिकदेदं दत्वा तष्टीव्य-प्रदर्शनं कारितवानिति निश्चयस्य द्वतरत्नेनासापि द्यान्तत्वाभावात् । श्वरीरविश्विष्टानामेव तेषां खोदरानयनमित्यस्य कण्ठरवेणाश्रूयमाणस्वात् , त्रत्युत पष्टदशमस्कन्धीयाध्यायसुवी-धिन्यां 'तया खर्सिन्नानीता ये बाठकानां जीवास्ते खर्जीवमर्भस्थाने स्थापिताः सन्तीति तान् सस्मिन्नानेतुं भगवांस्तविष्पीडनमेव कृतवानिसमिप्रेतोर्थ' इत्यनेन केवस्जीवानाः मेवानयनस्य श्रीमदाचार्ये रुक्तत्वाच । न च लालनमृद्धश्वणलीलाप्रदर्शितस्वमुखस्यसर्वनने भगवति देहसहितानामपि श्वितिरस्येव, एवं चालोकिकदेहसहितानामप्येतासां श्वितिनी-सम्भावितेति वाच्यम् । स्तमुखारविन्दप्रदर्शितसर्ववने रासमण्डलमण्डनायमानानामपि खितत्वात् तासामपि मध्यमफलप्राप्तवेक्तं शक्यत्वादिति न किश्चिदेतत्। अय यद्यपि भगवतोऽचिन्त्यशक्तित्वात् केनापि प्रकारेणेतासां भगवति स्थितिः सम्भवेदपि, तथापि यधेतासां मध्यमफळं सात् तदाऽचिन्त्यशक्तिमत्त्वपर्यन्तं धावना समझसा स्यात्, तदेव तु खपुष्पायमाणम्, यत एतासां सगुणदेहत्यागीत्तरं निर्गणदेहप्राप्यनन्तरं तु सर्वभाव-प्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यस्थैय च फलस्य प्राप्तिः श्रीमदाचार्यैः सिद्धान्ति-तास्ति । तथाहि 'कृष्णं त्रिद्धः परं कान्त'भितिपन्नश्चोकीसुनोधिन्यां प्रथमव्याख्याना-भित्रायविश्वदीकारकद्वितीयच्याख्याने 'उक्तं पुरस्ता'दितिपद्यव्याख्यायां 'यथा भगवति गुणातीत एव परिनिष्ठचुद्धित्वेनि द्वेपस तत्र प्रयोजकत्वात् सगुणत्वमेवेति रुक्ष्यते, अयं च रसः सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यः । नहि जारत्वबुद्धौ सर्वभावप्रपतिः । कामपूर-कत्वेनेव तत्सम्मवात्, अत्र च सगुणत्वस त्रतिवन्धकत्वाद्यथा चैद्यादीनां स्वाधि-कारानुसारेण तादशसरीरनारो तत्पदप्राप्तिः स्वाधिकारानुसारेण, तथैतासामपि स्वाधि-कारानुसारेण तथात्व समुणत्वोपरमेण सर्वभावम्यस्य ततो निजयतिमजनमिति सर्वमव-दातम्, अन्यया ये यथा मां प्रपदन्ते तान्त्रथेय मजान्यह'मिति मयीदा भज्येते'त्युत्तया, अथ च नतु तथारि तारहायपत्तेश्व मृहत्वात् कर्यं सर्वभावप्रपत्तिभाष्यं करुं भविष्यतीत्या भारतं दत्वा 'दिपन्नपी'त्यादिप्रतीकत्यात्यातं 'मोक्षतुर्धानमीत्पुन्तदिरुद्धदेषकर्ता च चेप-चारमं यथा ज्ञानिनामरि हुर्जमां धुक्ति दत्तरानियं तारक्ष्यविमूलानामप्येतासां तारसं फलं दत्तवा नित्युत्तया, तदतु कियामे 'यदि सर्वभावप्रपत्तिल्याक्रमेव दिस्तितं भगवतस्तदा पूर्वमेव स एव भावः किमिति नीत्सादित इति चे'दिति पूर्वपक्षीक्रस 'श्रत्र यदामो,
सासा साक्षाद्भगवन्तान्ता सर्वासामेव रासमण्डलमण्डलमण्डानानां शरीरमणि
गुणातीतमेवेति ज्ञापितुं मगवानेव कितपरगोपीः सगुणदृष्टाः स्थापित्वा पूर्वोक्षानां
भावीपि निर्मुण इति ज्ञापितुमासां सगुणभायमुसायेतावित्रवर्तकेषि स्वयमेव नान्य
इति ज्ञापितुं तित्रवृत्ति विषयामे भावित्यानित्रवर्त्त्व स्वयमेव नान्य
इति ज्ञापितुं कमिश्रयप्रकर्ताण स्वप्नाप्ति विश्वाय मत्स्यान्येव सर्वं कृतवा'नित्युक्त्या च सर्वभावप्रपत्तिक्तं साभनं सर्वभावभपतिल्यमेव च फल्मेतासामिति ब्रीकृतं श्रीमदार्यावयर्णम्
प्रपत्ति तद्विक्त्या मवस्त्रात्त्वपत्तिकित्तंत्रपत्तिमित्रवर्णमा सर्वदा
संयोगसासानुभवमात्रस्तं गय्यमं फल्म्य, किन्तु पूर्णसंयोगनित्रयोगस्तात्मक्रुत्तमक्रमेव ।
उचितं चैवमेव यस्तर्यभावनाम् सर्वदान्ति। प्रमात्ति स्विक्तेव प्रसुपा
पञ्चा कर्तव्यम्, न नु केनाय्योन न्यूनफल्दानं सम्मवति, 'ये यथा मां प्रपयन्ते
तास्तवैव मलायद्व'मितिमर्यादा वतोस्ति दिक्तः।

अपरत्र । 'या मया क्रीडता राज्यां वनेस्मिन् वज आखिताः । अठन्धरासाः जनस्य । या भया काडता राज्या बनास्मन् वज आाशताः । अठन्यरासाः कत्याण्यो मापुर्मेद्वीर्यचिन्तये तिश्रमरागितस्यवध्याख्याने 'भवत्यः समागता अन्तर्गर्दन् गतास्तु ग्रह एव स्थितास्तर्देव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवत्यो न तु भवस्योनेव निदर्शनेन भवतीभिरप्यदं श्राप्तयः इति श्रीमदाचार्येरुकत् । तत्र सर्वप्रकारेण भगवस्पाधित्नर्यदेव गतानां न नु केनाप्येशेन न्यूनप्रकारोणस्तुकत्वात् सार्विदकसंयोगरसमात्रातुम्य एवैतासा-गतानां न नु केनाप्येशेन न्यूनप्रकारोणस्तुक्तात् सार्वादकसंया दिदरुव्याद्भवन्यते भिति भवदुक्तिः कथं सङ्गञ्जाम् । भगवतो स्मन्त्यत्वासस्य दिदरुव्याद्भवन्यते वित्रयोगप्रकारेण श्राप्तयावादिति कृतं पह्यवितन । अत्र तदैवेतिषदमेव न तु मवस्र इस्रात्रापि सम्बच्यते । तथा च तदैव तद्भण पूज तासां मह्माप्तिः सर्वेप्रकारेण जाता । मनुनीनां तु तद्भण एव न जाता क्रमणीय महित्यकदोषारोपरूपदोपनिवृत्तो सत्या परमाणाः पु प्रकार २५ में आता करान वाका स्वास्त्र स्वास्त्र । अन्यस्य तदेवेति मिष्यति, तासां तु मिष दोपारोपो नासीदिति निरोपत्वात्तरैव जाता । अन्यसा तदेवेति पदस्यात्रातुप्रप्रामावे तासां सर्वप्रकारेण मध्यासिमेन्दीनां सर्वप्रकारण न जातेत्वेयमर्थे सम्पत्तेन्तर्धृहगतानामेव रासमण्डलमण्डनायमानाम्योधिकत्वनापयेत । तदैवेतिपदस्य स्त्रतातुपक्षने तासां तदेव जाता, भवतीनां तु दोपनिवृत्तो क्रमेण मनिव्यतीति न न्यूनता प्रभावपंजन ताला तद्य जाता, भवताना व दायानध्या मनण भारण्यतात न स्तृती
फंडे प्राप्नोतीति ज्ञेयम्। नतु साधारणानामपि भक्तानां दोपान् भगवात्र गण्यति तसमण्डलमण्डनावमाना'रत्येताः परं ततुभृतो नतु गोपनभ्यः', 'आसामहो चर्णयरेखुल्याम्हे
स्याम्,' 'वन्दे नन्दवनक्षीणां पादरेखुनभीश्णयः' इलादिप्रकरिण श्रीमदुद्धवैः स्तुतानां
प्रणत्पादरेणूनाम्थं च तदोपस्य विप्रयोगस्सानश्लान्ते निर्दोषाणां च ताद्यं भावं दोणस्वेन किमर्थ भगवानगणयदिनि चेत्। अत्र वदामः । केपाधिदतिकृपानिययाणां

(अत्र एकं पृत्रं दुटितमिति प्रतिभाति)----- ष्टानामन्तर्ग्रहगतानां रासानुभवोत्तरं भवन्मते कुत्र श्चितिभवतोन्यते, अस्मन्मते तृक्तस्थानान्यतमस्थाने लयाद्भगवता सह व्रज एव समा गमनम्, पुना रासलीलासमये भगवता सह तत्र गमनम, तदा त्वलीकिकदेहप्राध्या रमणम्, पुनरपि तत्रेव लय इति चेत्, अत्र झूमः । यावद्वजीयरलक्षितत्वेन केवलप्रपद्य-मात्राविभीवितलीलाद्शैनाभावविशिष्टत्वेन चास्मिन्नेव ब्रजेन्तर्गृहगतानां खितिः। न च निशेषणद्वयविशिष्टलेनास्मिन्नेव बजे तासां स्थिती किं मानमिति वाच्यम्। 'या मया तीडता रा या'मिति अमरगीतपद्यसुवोविनीस्थश्रीमदाचार्यकृतन्याख्यानस्येव श्रमाणत्वात् । तथा हि, यदि वनीयैरन्तर्ग्रहगतानां सगुणदेहत्यागोत्तरप्राप्तनिर्गुणदेहसम्बन्धिनी ठीला हरथेत तदा रासभण्डकमण्डनायमानाः प्रति दमनपृष्टगतायित्रायमञ्जूष्टकत्रीडाइनस्थितिः कथनपृष्टेक किमिति स्वप्राक्षितायनं योषयेत्, स्वामिसायनमायमेव तु बोषयेत्, स्वकृतकीडामृत्रस्थित्रस्थात् ताभिदृश्यमानस्यादतो नैतासां तञ्जीठादश्चेनमिति गगवतासी म्यक्रीडाव्रजस्थिती अपि वोध्येते इति यावद्वजीयैररुक्षितत्वं सिद्धम् । अथ च भवत्य-समागताः अन्तर्गृहगता गृह एव स्थितास्तास्तदेव सर्वप्रकारेण मां प्राप्तवस्यो न तु भवसः। अनेनेव निदर्शनेन भवतीभिरप्यहं प्राप्तव्यस्तरमान्मदर्थं जीवनस्थापनमिति पक्षी निरर्थकः। अन्यथा समागतानां भनतीनां पुन. हेशो न भनेदनुभवसिद्धश्च हेश.। ननु ताः प्रति-वन्धेन तथामूताः कथ स्तुत्या इत्याशक्याह करपाण्य इति । तासां महद्भाग्यमस्तीत्य-वश्यप्रतिनन्यरूप दुग्ति दृष्ट एनोपश्चीणमिति कण्टकेन कण्टकोद्धारनद् देहनिराकरण एवी-पक्षीणम्, भवतीनां तु तहुरितमिमाभवस्थां प्रापितवत्, अतो मदुक्तप्रकारेण दोपं परित्यज्य तामबस्या प्राप्य मां प्राप्यथेति भाव इति श्रीनदाचार्यव्याख्यानपर्यालोचनेन्तर्गृहगतानां नाक्ररागमनरूपमधुरोदेश्यकमगपन्नयनरूपप्रपञ्चमात्राविभीवितलीलादर्शनमस्ति । तहरीन म्यात् तदा भातीना तु तहुरितिमिमागवस्था प्रापितवत्, तास्तु महाभाग्य-वलम्नासामवस्यप्रनिवन् ररूप दुन्ति सगुणदेहनिवृत्तावेयोपक्षीणमतस्ता इमामवस्थां न प्रापितवदिति भगनाज्ञ कथयेदेद । अक्रुरागमनभगनप्रयनदर्शनजोक्रद्यसेतासामध्यवस्य मिद्धरमात् । तस्मादन्तर्यद्रगतानां न प्रयत्नमानानिर्मृतळीळादर्शनमिखपि मिद्धम् । छपित चैवमेत यतः श्रुतिरूपाभिरन्तर्गृहगताभि'र्यया राख्योक्तत्राभिन्यः कामतर्गेन गोपिकाः । भवनित सम्म मत्या चिकीर्षा जनिता तथे'लनेन प्रकुरतीनाक्षप्रकार्यन्यापिनकुण्ठान्त-मत्तरज्ञान्तसभ्रपयानन्तर्गतगुन्दाने तत्रस्थनानाससस्योनम्त्रमोषीकदम्बक्षानमञ्ज्ञातीय भावन भावता मह राग्णे प्राधितम्, तयदि तासा प्राथमिकस्यादेशन् स्वात्, तद्रा प्राप्तमानन्तर्गतरुद्दारने तादराभावन भगवता सह रमण न प्राप्तमेव स्वात्, एर व 'ये यधा मा प्रपदन्ते तांन्तथेत भजाम्यद्देशिति मर्यादार्भग- सादिति न तामां प्रपत्रमात्रा विर्मत्रहीलादर्शनिनि साधीयसी पुर्नोत्तीकिः । एउमेवास्मिन्नेत्र प्रजे ता आस्थिता इति

भवतीनामपि निवैन्धेनेवात्र स्थापनिस्सिन्।सिस्त् व्रज आस्थिता इसस्य व्याख्यानेनास्मिन्नेव व्रजे स्थितत्वमपि सिद्धम् । इद्मेवाभिमेस पूर्वमेवोक्तं यज्ञपतीमसी विद्याध्यारे, 'विष्ठेका विद्यता भर्दो भगवन्तं वयाधृतम् । इद्रोपगुक्ष विजदी देष्ट्रं कर्माद्यन्भय'मितिपयव्यास्थानसुधोधिन्यां भगवन्तं वयाधृतम् । इद्रोपगुक्ष विजदी देष्ट्रं कर्माद्यन्भय'मितिपयव्यास्थानसुधोधिन्यां भगवन्त्तस्त्रायाः स्थानान्तं न स्थ्यम्, तच्छक्तीनामिव ।
अत्र यद्य भगवांक्तात्र तच्छक्तयः स्थाद्यो गोप्याद्यो वेद्यमाँ ज्ञेषः । एवं चात्र भगवात्
वेते तिष्ठतीति ता अपि त्रजे एव चिति व्रजे सित्तत्वम्मायाद्येविति दिक् । एवं च तिस्त्र मित्र्वा विशेषणद्व्यविश्विद्यत्नास्मिन्नेव व्रजे स्थितिरन्वगृद्धगतानाम् । तथा च गोपसादित्येन
गोचारणसीलार्थं भगवतो गमने सारासीस्त्रान्तम् भगवतो गृद्धगने च दिवा विश्वयोगसानुभगः, सार्थसमये पराबृत्य भगवदागमने रात्री च प्रन्दावन एव महानन्दसन्दोइत्युमच्योतासामभीति संयोगरसमात्रानुभव पवैतासामिति कर्षं वर्त्तः श्रभ्यत इति कृतं विस्रोणित सर्व चतुरस्त्रम् ।

सादेतत् । वयमन्तर्गृहगतानां यन्मध्यमं फलं वदामो न त्त्तमफलम्, तत्र यतो-न्तिहते भगवतीति फलप्रकरणीयद्वितीयाध्यायस्थपारम्म वय्याख्यानसुगोधन्यां सन्ति च सिंदास्तयात्र काल इति श्रीमदाचार्येक्तम् । व्याख्यातं चैतत् तत्ततुजरले सकृततिह-पण्यामवतारसम्पृतिकाल इलार्थ इति, तत्रापूर्णविषयोगसंयोगात्मकः पूर्वावतारः समाप्त इरानी पूर्णवित्रयोगात्मकपूर्णसंयोगात्मकपुरुपोत्तमावतारो जात इत्युज्यते, तज्ञान्तहिते मगवतीत्मनेन पूर्णवित्रयोगात्मकस्तदनन्तरं 'तासामाविरम्'दित्यनेनकोनिर्जशाध्याये पूर्ण-संयोगाताकपुरुपोत्तमायतार उक्तः । एवं च पूर्वस्वरूपाद्भित्रमेवेदं भगवत्स्वरूपं परम-काष्टापत्तम् , एतत्तु अन्तर्ग्रहगताः प्रति न प्रकटमेव, अतस्तासां नैतादशभगवरसहरपप्राप्तिः, किन्तु न्यूनसंयोगवित्रयोगरमात्मकत्वेनासम्पूर्णत्वात् तादशभगवत्खरूपप्राप्तिरेवेति न सम्पूर्ण-फलप्राक्षिरिति तासां मध्यमफलप्राप्तिरित्युच्यते । न चेद खरूपं पूर्व न प्रकटिमदानी-मेवाविभैत्रिस्त्यत्र किं प्रमाणमिति बान्यम्, 'गायन्त्य उत्तै'रितिपद्यव्याख्यानसुर्योधिनीत्य-शन्दो हि धूमवल्लोक इति श्रीमदाचार्यततुज्ञस्त्रकृतश्रीमदाचार्यकारिकाटिपण्यां 'अत्रेदमा-भृतम्, एतावरकारुपर्यन्तं भगवता खरूपानन्दो न प्रकटितः । तस्य खरूपात्मकत्वेन तत्त्राकुट्य त्रिना तदन्तुभवासम्भवात् , 'तथा परमहंसाना'मिति वाक्याचादशेन मक्तियोगेन तव्यक्षित्ताहरू तव्यकटनायाधुनैय पुरुषोत्तमावतायदित्यादितपञ्चलक्षप्रतिपादनात्तरी-तैताक्कालाधुनायद्याच्यान्तर्योनकालतद्यिकरणकपुरुषोत्तमावतारोक्तरेव प्रमाणलादिति पेत्, अत्र वदामः । आगामितिरिश्विष्टयुपतविरिश्चिदिनरूपसारस्रतकल्ये भवनती भवे गोप्यो मविष्यय तत्र पृथिवीस्थमारतक्षेत्रान्तर्गतमाषुरमण्डलान्तर्गतनृत्र्वावनेर्दे भवतां श्रेयान्ससमण्डले भविष्यामीति प्रकुलातीताक्षरम्बान्तःसानन्दमयन्यापिर्वेकुण्ठलो-कस्यशुद्धपुष्टिस्थानरूपश्रीमद्गोवर्धनयमुनासहितनानारासरसोन्मक्तापीकद्म्यकविशिष्टकेयळ॰

जीवानां शुद्धपुष्टिमार्गफलं दित्सुर्भगवान् प्रपत्रे लीलासहित आविर्भवति । अन्यया सर्व-भावप्रपत्तिरूपसाधनस्य सर्वभावप्रपत्तिरुभ्यफरुस्य चाज्ञायमानत्वात् कयमेतन्मार्गप्रवृतिः हेतुभूतफुड्यानं स्यात्, कर्यं वा एतन्मागीयं साधनं च ज्ञातं स्यात् । तत्रैतन्मागीयं फुठ् तु अजभक्तसजातीयभावेन भजने भवतीति तद्भावातुसारेण भजने कियमाणे भगवत्ताज्ञानेपि तासां दोपारोपो न बाधको जातः, एवं गमापि न भविष्यतीति कदाचिच्छीघं भगवता फलादाने तनुजवित्तजसेवाकरणसमय एव मगवति दोषारोपं कुर्याद्यन्मया त्वेतावद्यःख-मनुभूयते सेवाकरणे, भगवांस्त्वतिनिष्ठर एतावत्पर्थन्तमपि ग्रेमासत्त्वयादिकं नाविभावयति येन फुळं स्याचदा भगवतो निर्दोपपूर्णगुणत्वेन तत्र दोपारोपे तस्य फुळपाही निरुम्य स्यादतो भगवति कस्यामप्यवस्थायां दोषारोपो न कर्तव्य इति ज्ञापयितुं यथान्तर्रहस्रतानां जारमावोत्पादनेन रासमृण्डरुमण्डनायमानानामपि अरीरादि निर्गुणमिति ज्ञापयितुं तासां जारभावमुत्पादितवानवमेव रासमण्डलमण्डनायमानानामपि तादशरसावस्थारूपमपि दोपा-रोपरूपं मावं दोपत्वेनाख्यापयच्छ्रीमदुद्धवमुखेनेति सर्वं सुख्यम्। तस्मादन्तर्गृहगता-नामपि मुख्यमेव फलमिति सिद्धम् । अन्यम् 'जारधर्मेण सुस्नेहं सुदृहं सर्वतीधिकं मि सम्प्राप्य सर्वेषि कृतकृत्या मविष्यये'ति श्रुतीः प्रति भगवदुक्तेस्तद्भावज्ञापकजारबुद्ध्यापि सङ्गता इति फलप्रकरणीयवचनस्थजारबुद्धिसङ्गतत्वोत्त्या च श्रुतिरूपा एता अन्तर्गृहगता इति ज्ञायते । एवं च श्रुतिकृतस्तुतिसन्तुष्टप्रकृत्यतीताक्षरमध्यस्येन श्रीवृन्दावनगीवर्धन-यमुनानानारासरसोन्मत्तगोपीकदम्बकविशिष्टेन किशोराकृतिना भगवता किं करवाणी-रयुक्ते 'कन्दर्पकोटिलावण्ये त्वयि दृष्टे मनांसि नः । कामिनीभावमासाद्य स्मरक्षुरुधान्य-संशयम् । यथा त्वछोकवासिन्यः कामतत्त्वेन गोपिकाः । भजन्ति रमणं मत्ता चिकीर्पा जनिता तथे'त्यादिना श्रुतिभिः खत्य कामिनीभावपूर्वकः स्मरक्षोम उक्तस्तत्र मा कदा-चिद्रगवानेवं जानातु यदेतासां ठीकिककामाभिलाप इति शक्कां वारियतुं यथा त्वछोक वास्त्रव्या गोपिकाः कामतत्त्वेन कामस्य तस्त्रं परमकाष्टापन्नं स्त्रमाधिदेविकमिति यावत् ताद्यकामाधिदेविकेन रूपेण रमणं रमणकर्तारं मत्त्रा त्वां भजन्ति तथा भजनेस्मार्क चिकीर्षा वनितोत्पादिता त्वदूषदर्शनेनेति श्रुतिमः श्रावितम् । तत्र भगवहोकस्पतिस तिद्धगोषिकाभावसद्यातीयभावेन भवनचिकीर्षेतासाम् । तत्र भगवहोकस्पतित्यसिद्धगोपि कानां न भगवति जारभावः किन्तु सर्वभावप्रपत्तिरूपो भावः । एव च बद्येतासां मध्यमं फुळं भगवान् दद्यात् नदा 'ये यथा मा'मिति मर्यादा मञ्येत । तस्माद्षि न तामां मध्यमं पत्रं किन्तुत्तममेर । अग्रेषि 'हर्लभो दुर्घटभैप सुष्माकं सुमनोरयः । मयानुमोदितः सम्पन् सली भनितमहेती'लन मनोत्यल दुर्डभलं दुर्घटलं चीक्तम्, सुमनोरय इलनेन मनोरयमः गुहुत्व चीक्तम् । यदि जारमावेन मजन एव मनोरयः सात् तदा दुर्डभलं दुर्पटत्वं च नोकं म्यान् । कदाचित् तदानी श्वतीनां विवादितपतेरगायात् स्वस्मिन्

जारमानो हुर्पटोत एव दुर्लमश्रेति दुर्लभस्वदुर्घटत्वोक्तिः सङ्गच्छेतापि, परन्तु सुमनोरय इत्रत मनोरथे सुपुल तु न सङ्कलेत, जारमावेन भजनमनोरथस्य दुष्टलेन सुपुत्वा-मातत्। तस्मात् सुमनोरयपदेन सर्वभावप्रपत्तिपूर्वकमगवलोकवास्तव्यगोपिकाभागस्जा-र्तानमानमनोरथ एवोक्तोनिति निश्चितम् । अत एवाग्रे मयातुमोदित इत्यनेन पूर्व महोक-गर्मिगोपीभिर्मादितो अनु पश्चान्मया मोदितो अत एउ सम्यक समीचीन. सत्यो भिततु बोग्यो भवति । ममेतद्धीनत्वादेतासा मोदन तिना न सयो भवितु योग्य स्यादिति भव । अन्यया तामा मोदम नापेक्ष्येत, निरुष्टमनोरयस्य सत्त्वात् । एतदग्रे तु 'आगा मिनि निरिष्यो तु जाते सृष्ट्यर्थमुद्यते । करप सारम्यत प्राप्य वर्जे गोप्यो भविष्यय । र्शिया भारते क्षेत्रे माशुरे मम मण्डले । वृन्दावने भितृष्यामि प्रेयान्यो रासमण्डले, नारपर्मेण सुस्नेह सुदृढ सर्वतोधिकम् । मयि सम्प्राप्य संविष कृतकृत्या भविष्यये'त्यनेन भवहर्तेनेताभिरम्राधित क्रिजित्कार्यार्थ जारभावो भगवतेच दत्त इति प्रतीयते स्फूटमेव । तनाय मगनद्रभित्राय । मया त्वागामिनिरिव्यदिनरूपसारखतकल्पे पृथिवीस्थभारतक्षेत्रस्य माधुरमण्डलान्तर्गतवृन्दावने सर्वभावप्रपत्तिस्तत्फळ च प्रकटनीय जीविविशेषोद्धारार्थम् । तत्र सर्वभावप्रपत्तिनिगुणा, तद्भावयता देहादिक च निर्गुणम्, तादशीना भगत्रत्सङ्गम पिरहज्ञन्य सुख दु ख च निर्गुणमिति ज्ञापनीयम्, अन्यथा रासमण्डलमण्डनायमानाना मानादिषु सगुणलञ्जस्या सर्वेषा प्रकृतिर्ने सात्, तथा च मदवतारोषि व्यर्थ सादत ण्ता एव श्रुतीस्त्रस्मिन्कले अवतात्विस्वेतासा भावादिक च सगुण विधाय सगुणभाव चगुणदेह सुप्तदु पादिक च कर्मजन्यमिति द्वापनीयम् । एव सत्येतासा तद्भावतेहहादि-नांग्रे लेकिकमिन्नशरीरप्राप्ती सर्वमावप्रपत्तिरूप साधन तलम्य फल भरिप्यति, ग्रल्याना भावाद्रिर्मिश्चेषस्य च ज्ञापित भवित्यतीस्युभयमपि कार्यं सेत्स्यति । अन्यथा तञ्जापनार्यं भवजान्तरकरणमापयेतेति जारमावो भगवतेव दत्तो, न तु तासा जारमावपपति साह-निर्फीति बोध्यम् । एव च गृहद्वामनपुराणीयकथानिचारणापि नेतामा मध्यमफलमायाति किन्तुचमफलप्रास्तिवेति कृतमधिकतामिनिवशेन । अत एव मुनोधिन्यातुत्त सुरस्ता दित्सस्य द्वितीयव्याख्याने श्रीमदार्थार्थकः 'वासा साक्षाद्मगयस्यासा मर्यासा म ान रासमण्डरूमण्डनायमानाना अधारमाप गुणातातमनात ज्ञापायतु भगवानय कातपय गोपी समुणदेहा खाणियत्वा पूर्नोक्ताना मानीप निर्मुण इति ज्ञायितुमामा समुण गोपी समुणदेहा खाणियत्वा पूर्नोक्ताना मानीप निर्मुण इति ज्ञायितुमामा समुण भागवत्वा मानि मानि समित्र हार्वित्व विद्यापि निर्मायात्रे मानि समित्र हार्वित्व कर्मश्रयप्रकारिण न्यापि विभाय समित्र हार्वित्व कर्मश्रयप्रकारिण न्यापि विभाय सम्साम्येय सर्व कृतवानिति निर्मव । अत्र सुद्धिमागीक्षिकारात्मवीदामांगा अनुस सस्साम्येय सर्व कृतवानिति निर्मव । अत्र सुद्धिमागीक्षिकारात्मवीदामांगा अनुस प्रचानित्वस्तरसाहता इति सर्वमानवर्षास्ति । न च सात्रा यदा समुणदेहनावस्त्रवेष्ट मानवर्षात् स्वाप्ति स्वाप्ति स्वापति स्वाप कुत्र स्थितिभैवतोच्यते, अस्मन्मते तृक्तस्थानान्यतमस्थाने लयाद्भगनता सह वज एव समा-गमनम्, पुना रास्टीलासमये भगवता सह तत्र गमनम्, तदा त्यलैकिकदेहमात्रा रमणम्, पुनरपि तत्रेन रुय इति चेत्, अत्र ब्रमः । याबद्वजीयररुक्षितत्वेन केवरुपम गात्राविमीवितलीलादरानाभावविशिष्टलेन चास्मिन्नेच व्रजेन्तगृहगतानां श्वितिः। न च विशेषणद्वयविशिष्टत्वेनास्मिन्नेव बजे तासां श्वितौ किं मानमिति वाज्यम्। 'या मया क्षीडता राज्या'मिति भ्रमरगीतपद्यसुवोधिनीस्थश्रीमदाचार्यकृतव्याख्यानस्येव प्रमाणलात् । तथा हि, यदि वर्जीयैरन्तर्गृहगतानां सग्रणदेहत्यागोत्तरप्राप्तनिर्गुणदेहसम्बन्धिनी सीला दर्येत तदा रासमण्डलमण्डनायमानाः प्रति स्वन्तर्गृहगताविपयकस्वकृतक्रीडाव्रविश्वितः कथनपूर्वकं किमिति स्त्रप्राप्तिसाधनं बोधयेत्, स्त्रप्राप्तिसाधनमात्रमेव तु बोधयेत्, स्रकृतकीटावृत्रस्थित्सोस्तु ताभिर्देश्यमानस्वादतो नैतासां तदीलादर्शनमिति मगवाासी म्त्रजीडावजिथती अपि बोध्येते इति यावद्वजीयैररुक्षितलं सिद्धम् । अध च भवतः समागताः अन्तर्ग्रहगता गृह एव श्थितास्तास्तदेव सर्वप्रकारेण मा प्राप्तवत्यो न तु भवताः। अनेनैव निदर्शनेन भवतीभिर्ष्यहं प्राप्तव्यस्तस्मान्मदर्ध जीवनस्थापनमिति पक्षो निरर्थकः। अन्यथा समागतानां भवतीनां पुनः हेशो न भवेदनुभवसिद्धश्च हेशः । ननु ताः प्रति-यन्धेन तथाग्ताः कथं स्तुत्या इत्याशंक्याह कल्याण्य इति । तासां महद्भाग्यमस्तीत्य-वस्यप्रतिवन्यक्तपं दुनितं दृष्ट एवीपश्लीणमिति कण्टकेन कण्टकोद्धारवद् देहनिराकरण एवी-पक्षीणम्, भवतीनां तु तदुरितिममामवस्यां प्रापितवत्, अतो मदुक्तप्रकारेण दोपं परिसञ्य तामवस्यां प्राप्य मां प्राप्यथेति भाव इति श्रीनदाचार्यव्यास्यानपर्यास्त्रोचनेन्तर्गृह्यतानां नाक्र्रागमनरूपमधुरोहेश्यकमगयस्यनरूपप्रप्रमात्राविमीवितलीलादरीनमस्ति । यदि तद्यंन स्थात् तदा भगतीनां तु तदुरितिभागायस्य प्राप्तियत्, तास्तु महाभाग्यः वत्यनामामवस्यप्रतियन्यरूप् दुर्गते सगुणदेहनिवृतायेयोषशीणमतमा इमामवस्यां न प्राप्तिवदिति भगगात्र कथयदेव । अकृरागमनभगयस्यनदर्शनत्रोहशस्तामामप्यवस्यः प्राप्तत्वाद्द्रितं भगनात कथपद्द्यः । अनूताममनभावव्यवनद्द्रानद्व्रास्तामाभपवश्यः निद्धत्वात् । तस्यादन्वर्ध्वतानाभपवश्यः निद्धत्वात् । तस्यादे । उपार्वे विद्यत्वात् । तस्यादे । उपार्वे विद्यत्वात् । त्यादे विद्यत्व । त्यादे । स्वत्व । त्यादे । स्वत्व । त्यादे । स्वत्व । त्यादे । स्वत्व । त्यादे । त यमा मां प्रपदन्ते तांन्त्रथेर अजान्यह'मिति मर्यादाशंगः स्यादिति न तामां अपसमाताः विभेनलीलाइश्वनिमित्र साधीयमी पूर्वोत्तितिकः । एयमेवास्मिक्षेत्र मने ता आस्थिता हिन

मक्तीनामिषि निर्मन्धेनैवात्र स्वापनिम्हानेनाह्मिन् व्रज आस्थिता इत्यस व्याप्यानेनास्तित्रेव व्रजे स्वितत्वमिष्ठ सिद्धम् । इदमेवाभिन्नेल पूर्वमेवोक्तं यज्ञपत्वीप्रसंगे विद्या-प्यापे, (वर्नेका विश्वता भर्वा भगवन्त्तं वयाश्वतम् । इदोपगुत्व विज्ञही देढुं कर्षाद्यक्यन्य-गितिषवय्यास्थानाद्यवीधिन्यां भगवत्सङ्गतायाः स्वानान्तरं न प्रत्यम्, तन्वकतिमित्र । अत्र यमावान्त्र न रूप्यम्, तन्वकतिमित्र । अत्र यमावान्त्र न रूप्यम्, तन्वकतिमित्र । अत्र यमावान्त्र न एवं चात्र भगवान् व्रजे विद्यतीवित्ता अपि प्रजे एवं चित्र नाने स्वितत्वमायाद्येविति दिक् । एवं चात्र भगवान् व्रजे विद्यतीवित्ता अपि प्रजे पत्र स्वाच्यान्य विद्याप्ति स्वयं चात्र भगवान् विद्याप्ति स्वयं चात्र मावान् विद्याप्ति स्वयं विद्याप्ति स्वयं नाने रास्तिकानन्तरं भगवतो गृहागने च दिवा वित्रयोग-स्याद्यसः, सायस्त्रमे पराष्ट्रस्य भगवदानमने रात्रै च पृत्यवन एव महानन्दसन्दो-इत्यन्यः स्वयं स्वि कृतं वितरस्त्रम् ।

स्यादेतत् । वयमन्तर्गृह्यतानां यन्मध्यमं फठं वदामो न तुत्तमफठम्, तत्र यतौ-न्तर्हिते भगवतीति फलप्रकरणीयदितीयाध्यायस्यप्रारम्भः बन्याख्यानस्योधिन्यां सन्ति च सिंहास्तयात्र काल इति श्रीमदाचार्येरुक्तम् । न्याख्यातं चैतत् तत्तनुजरहैः सक्कततिह-पण्यामन्त्रास्त्रम्युर्तिकालं इत्ये इति, तत्रायुर्णनिप्रयोगसंयोगास्यकः पृत्रवितारः सगास इदानीं पूर्णवित्रयोगात्मकपूर्णसंयोगात्मकपुरुयोत्तमावतारो जात इत्युज्यते, तत्रान्तर्हिते मगवतीत्वनेन पूर्णविप्रयोगात्मकस्तदनन्तरं 'तासामाविरम्'दित्वनेनैकोनविशाध्याये पूर्ण-संयोगात्मकपुरुपोत्तमावतार उक्तः। एवं च पूर्वस्वरूपाद्विज्ञमेवेदं भगवत्स्वरूप परम-काष्टापञ्चम्, एततु अन्तर्गृहमताः प्रति न प्रकटमेव, अतस्तासां नैतादशभगवत्स्वरूपप्राप्तिः, किन्तु न्यूनसंयोगविष्रयोगरमात्मकत्वेनासम्पूर्णत्वात् ताद्शभगवत्स्वरूपशसिरेवेति न सम्पूर्ण-फळपासिरिति तासां मध्यमफळपासिरिस्युच्यते । न चेद् स्वरूपं पूर्वं न प्रकटमिदानी-मसाविर्जनुमित्रात्र किं प्रमाणमिति वाच्यम्, 'गायन्स उचे'रितिषथ्याख्यानसुबोधिनीख-सन्दो हि धूमवहोक इति श्रीमदाचार्यसनुसप्रकृत्यशीमदाचार्यकारिकाटिपण्यां 'अमेदमा-कृतम् , एतावरकारुपर्यन्तं भगवता स्वरूपानन्दो न प्रकटितः । तस्य सरूपात्मकत्वेन तस्माकट्य विना तदतुमवासम्भवात्, 'तथा परमहंसाना'मिति वाक्याधादशेन मक्तियोगेन तद्यातिस्तादक् तत्प्रकटनायाधुनैव पुरुषोत्तमावतारादित्यादितत्तत्रनुजरत्रप्रतिपादनान्तर्ग-तेतायत्काराधुनापद्वाच्यान्तर्थानकारुतद्धिकरणकपुरुपोत्तमावतारोक्तेरेव प्रमाणत्वादिति चेत्, अत्र वदामः। आगामिविरिशिष्टप्रयुद्यतिविरिशिदिनरूपसारस्ततकले भवन्तो वर्जे गोप्यो गविष्यय तत्र पृथिवीस्थमारतक्षेत्रान्तर्गतमाधुरमण्डलान्तर्गतवृन्दावनेदं भवतां प्रेयान्ससमण्डले भविष्यामीति प्रकुलतीताक्षरम्बान्तःस्थानन्दमयन्यापिवैकुण्ठलो-कथाशद्भप्रिस्थान रूपशीमद्रीवर्धनयमनासहितनानारासरसोन्म त्रुगोपीकदम्बकविक्रिक्किक्त

शृंगाररसानन्दभयेन सारस्ततकल्पानुसारिश्रीभागवतीयक्रव्णस्त भगवान् स्वयमितिवचन्। सिद्धपरमकाष्टापञ्चत्वेन भगवता वेदान् प्रति वरो दत्तः । एवं च ब्रह्मकल्पादारभ्य सार-सतकल्पपर्यन्तं न पूर्णपुरुषोत्तमावतारो जातः, सारस्रतकल्प एव च जात इति सिद्धम्। एवं चेदं प्रचड्डकमेव मनसिकृत्यैतावत्काळाधुनापदे उक्ते । तथा चैतावत्काळपर्यन्तपदस्य श्रक्षकत्पादारम्य सारखतकत्पपर्यन्तिमित्यथोऽधुनापदस्य च सारखतकत्वे इत्तर्यः सम्पन्नः। तथा च मान्यमारम्य कृता ठीठा सर्वापि रसाठतामापचते । मचदुक्तप्रकारे त्वेतदवतार-पूर्वसामयिकी सर्वापि लीला स्वरूपान्तरसहमावेन कृतस्याद्रसामासतामाविष्करोति । किय । रासमण्डरुमण्डनाभिः कृतं 'कस्याधित् पूतनायन्त्या' इत्यादिलीलानुकरणमपि न सङ्गच्छते । इदानीमाविर्भृतविप्रयोगसंयोगात्मकस्वरूपेण तत्त्वीलाया अकृतत्वात् । स्वप्रियकृत-ठीठानुकरणसैव ठीठाहावरूपत्मिति रसशास्त्रसिद्धान्तात् । अपरञ्च । विचयनसामयिक-नन्दसुतुर्गतो हृत्वा रामानुजो मानिनीनां, गोविन्द्चरणप्रिये इत्यादिषु नन्दसुतबळ-मदानुजगोकुलेन्द्रादिनामकथनस्याथ च ' विषजलाप्ययाद्यालराक्षसा'दित्याद्यक्तकालीयादि-भयरक्षितत्वगोचारणगमनकर्तृत्वादिकथनस्य तत्समयप्रकटस्वरूपे सम्भवागावेन अम-रूपत्वापातात् । न चास्तु अमरूपत्विमिति बाच्यम् । तथा सति रासमण्डलमण्डनाय-मानानां भावानुसारेणेदानीन्तनमजनकर्तृमिरेताद्याभवत्सिद्धान्तस्य ज्ञायमानत्वेन नन्द-सुन्वादिनामाग्रहणस्य वाठठीठामारम्य रासठीठात्रारम्भपर्यन्तक्रुतठीठानाममावनात्रसक्तेः। अन्यच । श्रीमञ्जवनीतप्रियश्रीमद्रोवर्धनोद्धरणस्वरूपमञनाप्रसक्तेश्च महानन्धः प्रसञ्जेत । न च तदन्तर्गतमिदमपि स्वरूपं वर्तत एवेति वाच्यम् । तथा सति तत्तहीठाविशिष्ट-स्वरूपाणां तत्तिहीलाश्रवणादीनां तत्तत्स्वरूपभजनस्य च गौणलीलास्वगौणश्रवणादित्व-गीणखरूपमजनत्वापत्तेथ । अपरच । 'जानीत परमं तत्वं यशोदोत्सद्गठाहितम् । तदन्यदिति ये प्राहुरासुरांस्तानहो सुधा' इतिपधेन श्रीमदाचार्येर्यशोदोत्सङ्गराहितस्य सिद्धान्तितायाः परमतत्त्वताया मङ्गप्रसङ्गश्च । न हीदानीमाविर्मृते खरूपे यशोदोत्सङ्ग-ठालितत्वमस्तीति तद्विरुद्धा मयद्राद्धान्तपद्धतिः कयं मव्यतामुपेयात् । अथ च 'सखि कापि सापि सम्प्रति वरिवर्ति किसु धजाधिपप्राणा । या नन्दस्तुमुरहीतरहं चेतः समादप्या'दिति तत्ततुत्रराजोक्ता स्वस्य तरठचेतस्त्वे नन्दस्तुतुरुरत्या हेतुत्वोक्तिरपि कयं सगद्धसा स्थात् । श्रीमदाचार्थरलानां तत्तनजराजानां च व्रजमक्तमावात्मकभगवत्त्वरूप एव निष्ठावत्त्वात् । ननु तद्वीवतारसम्पूर्तिकाल इत्यस्मास्मत्रभुकृततयात्र काल इत्यत्रस-र्वे रोहार्विता, रेड प्रवासित्यमुक्तिकार्ण्यस्तात्राक्ष्यार्थ्यः स्थानस्य कार्ण्यस्थान्यः कार्यस्थान्यात्रः स् कार्यस्थान्यात्रः का गतिरिति चेत् । अग्रोन्यते । गृृृृ पाठनपुरणगीरितपालयात्रः सारात् सम्पूर्विरान्दस्य सम्पूर्णता हार्यः, सा च केनचित् प्रकारेण न्यूनस्य भवति । तत्रासम्द्राचार्योक्तमार्गो हि फटमार्गः । तत्र फटस्पो नगयानेन सापनम्, फठस्पो भगवानेत्र च फटम् । तत्र परमकाष्ठापन्नस्य फटस्पमगवतो 'रसो वे स' इति श्रुते रसरूपत्वात स्वप्नादिसंयोगविशिष्टप्रेमासक्तिन्यसनपर्यन्तावस्थासंबिततपूर्वानुरागजविप्रयोग-रूपेण साधनता । तदनन्तराविर्भृतपरसरपोप्यपोपकभावित्रिष्टिविष्रयोगातिपुष्टपूर्णेपूर्णतर-पूर्णतमसंयोगतादशसंयोगातिष्रष्टपूर्णपूर्णतरपूर्णतमविष्रयोगपरम्परारूपेण च फलता । ततापि परम्परायां परमफळता तु संयोगरूपसेव । इदं यथा तयातुपदमेव प्रतिपादिविच्यते । एवं च वाल्यमारम्य पीगण्डान्तं पूर्वोक्तप्रकारकपूर्वानुरागजवित्रयोगरूपसाधनविशिष्टत्वमेव व्यजभक्तानाम् । तल फठात् साधनं न्यूनमेबेलनुभवसिद्धम् । अन्यथा साधने प्राप्ते फठा-काला न स्वात । तथा चैतासां पूर्वातुरागविशिष्टस्वप्तदिसंयोगसुखे प्राप्तिषि वाह्यसंयोग-साजस्मामिरुपितस्साजातत्वादेतावत्पर्यन्तं साधनरूपत्वमात्रेणेव भगवत आविभीवात् पुरुषो-खजान्य त्या एव स्थितः । जाःपरं तु 'बाहुमसारपरिरम्मे'त्याद्यकेन तदमिलपितपूर्ण-बाह्यसंयोगद्यखरूपेण, तदनन्तरमेतत्संयोगसुखरोपार्थमुक्तसंयोगपु'धन्तर्हिते मगवती'त्याद्य-क्तेन पूर्णविप्रयोगस्वरूपेण, तदनन्तरं 'तासामानिरम्'दित्याषुक्तेन रासावसानपर्यन्तं पूर्वपूर्ण-संयोगस्रखस्त्ररूपादपि कोटिगुणेन पूर्णवित्रयोगपुष्टेन पूर्णतरसंयोगस्रखरूपेण, तदनन्तरं च गोप्यः कृष्णे वनं यात इत्याद्यक्तेन पूर्वोक्तपूर्णतरसंयोगसुखपुष्टेन परार्थगुणमानिसंयोग-सुखपोपार्थं पूर्णतरित्रयोगस्त्रस्त्रेण, ततः पुनः पूर्वोक्तपूर्णतरित्रयोगसुष्टेन गोचारणरावृत्ति-अजनान हुन्तराज्यान विश्व हुन्तराज्या कुन्तराज्या हुन्तराज्या हुन्तराज्या हुन्तराज्या हुन्तराज्या हुन्तराज्या ह जनितनहुन्तराष्ट्रगुणान्यसंयोगहुन्तराज्या हुन्तरि मानगरेणानन्तराणान्तराग्रहसंयोग-पूर्णतमसंयोगहुन्तराज्या हुन्तराज्या हुन्त धुबस्वरूपण पर्यम् चपागरस्य रूपणापण्याता नापार् । एप चर्नागाप स्तरः रूपावतारस पूर्व बाहुप्रसारेलादिना एकदङ्रूपसंयोगावतार उक्तः, इदानीं मन्तर्हिते सगवती'लादिना दितीयदङ्रूपिप्रयोगावतार उच्यते इति सम्पूर्णना जायत इत्यवतार-सम्पूर्तिकाङ इत्यत्तसम्पूर्तिग्रन्देन सम्पूर्णतोका, न तु पूर्वावतारसमाप्तिगोनेजुच्यते । समाप्तिक्रपार्थसेव विवश्चितत्वेवतारसमाप्तिकाल इलेवोक्तं स्थात् । तस्मादवतारसम्पूर्ति-प्रमाणकात्रका । वर्षाक्षका वर्षाक्षका । सम्पन्न इति निवसादिभवलश्रीतस्य सिद्धैः सम्पन्न इति निवसादिभवलश्रीतस्य सिद्धैः नाल इलानामार होनामार होता करता है जा उत्तर नाज नायर विश्व है है है है है जिस है अध्यम् । यसुनर्वित्रयोगसैन फठलम्, न संयोगस्त, संयोगस्त तडिछतावत् किवित् कार्ल मध्य मध्य जायमानी मक्तानां देहस्थिलर्यमुपयुक्ती मनति । मगनद्विपयक किश्चित् काल मध्य मध्य जायमाना भक्ताना देहाखित्वर्थपुपयुक्तो भवति । भगवद्विपयक-विश्रवीगस्यातिद्वुःसहत्वात् । अत एव भगवतो मसुरातः पराकृत्यानामनम्म, संबीगस्येव फल्प्ते मसुरातः पराकृत्यागमनमेव स्थात् । नत्वत्र कि ममाणमिति चेत् । 'भवतीनां वियोग' इति पद्यस्यात्यानसुवीधिन्यामयदेहमावेनात्मा ग्रीण इति देहेन सह वियोग श्वाविद्यस्यान्येत । तदि न पटते । समवायिकारणत्वेन तेषु वर्तत इति । अन्यया देहा विश्वसावाः स्तुः । आविर्मृदोन वियोगस्तु हितकारी । अन्यया सहरूनाश्च एव स्थात् । मिश्वसावाः स्तुः । आविर्मृदोन वियोगस्तु हितकारी । अन्यया सहरूनाश्च एव स्थात् । यद्याधिकाष्टयोः । पूर्वसम्बन्धेनेवेता अर्घदन्याः, पुनः सम्यन्येन सर्वदाह एव स्थात् । सुसानुमवस्तु स्थान्तःस्थितास्यमित्यक्तिवत् स्थान्तःस्थितमगवदिम्यान्या । सर्वयामिन व्यक्ती काष्टांशी ज्वलिप्यतीति न सम्बध्यते, यतो भगवान् प्रलयकर्तेलादिप्रघट्टकपर्या-ठोचने काष्टान्तःस्थिताग्नेरभिव्यक्तिर्यथा बाह्योपाधिसम्बन्धामावे किञ्चिरकार्लिकी,एवं स्वान्तः-स्थितगगवद्मिन्यक्तिरपि तडिलतावद्भगवरसंयोगाद्वित्रयोगस्येव सार्वकालिकरवाद्वित्रयोगस्येव फलस्वं न सयोगस्थेति श्रीमदाचार्यचरणोक्तरेय प्रमाणत्वात्, आविर्भृतेन वियोगस्त्वित्या-देरवमर्थः । यद्याविर्मृतस्वरूपेण संयोगः स्यात् तदा मधुरात आगमनज्ञानेऽस्माम् निहाय गत इति निश्ययजनितमहादुःखेन देहपातः स्थात्, तदेवोक्तमन्ययेसादिना सद्यान्त-मतोयं वियोगो हितकारीति भावः। पूर्वसम्बन्धेनेत्सादेरसमर्थः। राससामयिकवियोगोत्तर-सस्नातसम्बन्धेनैवैताः स्वत्यागजनितमहादुःदेव स्मरणपथगतेनार्धदग्धाः, अतःपरमिदानी-न्तनसम्बन्धे मथुराविषयकगमनद्यानेन कोटिगुणे हुःखे जाते सर्वेदाहः स्गादिति ज्ञेयाये स्पष्टीर्थे इति वदन्ति । तत्रापि वदामः । भगवद्रप्रस्तो छप्रिरूपः। तत्र ययाप्रिस्तापजनकः शीतलताजनकश्चेति द्विविधः । तत्रालादिपरिपाकजनकोप्रिस्तु तापजनकः । हिमादि-रूपोप्रिस्तु शीतठताजनकः । तत्र यावरार्यन्तं देहादिषु तापस्तावरार्यन्तं हिमरूपोप्तिः स्तसम्यन्येन देहादिश्यितिकारकः । सर्वथा स्वसम्यन्धेन देहादिनिष्ठतापनिवृत्तौ शीतलता-गुणेन देहादिनाशकरश । एव रसरूपो भगवद्रपोक्षिरि वित्रयोगसंयोगरूपेण द्विधः । तन वित्रयोगारमको रसरूपो वन्हिस्तापकारकः, सयोगरूपो वह्निस्त शीतङताकारकः। तत्र यावस्पर्यन्तं देहे विश्वयोगजनितस्तापसम्यन्धस्तावस्पर्यन्तं तापनिवर्तकस्वशीतलतासूणेन देह-जीवारमनोः स्थितिकारकः । स्वसम्बन्धन सर्वधा तापनिवृत्तौ संयोगन्त्पो बह्निस्तु जीव-खयसम्पादकस्वभावस्वात् स्वसम्बन्धेन सर्वधा जीवस छये सम्पन्ने शितोपि भक्तिमार्गीय-जीवात्मा रसानुभवाभावान्नष्ट एव भवतीति तन्नाशकारकः । अस्मिन् पक्षे श्रीमदाचार्योक्त-सर्वदाह एव सादिलनलदाहपदेन सन्हपनाश एव सादिलनाप्याचार्योक्तनाश-पदेनापि रुप एव ज्ञेयः । जीवस्याविकृतत्वान्निस्यत्वात् काष्ठादिदाहवहाहस्य देहादिनाश-यन्नात्रास्य पाठसम्मवात् । एव च सति यदि भगनानेतामिः सह संयुज्येत तदा पूर्रातुसूता-नन्दात् कोटिगुणानन्दप्राद्धर्माने सर्वथा तापनिवृत्ती मक्तारमनां रूप एव भयेद्, एवं च रस मार्गियफळामातः सम्पर्यतेत्वातिर्भूतेन त्रियोगस्तु हितकारीरसुक्तं श्रीमदाचार्यचरणैः । न च टयसम्मावनायामेव सुनरीर त्रियोगात्रिमीव पूर्वोक्तफलमम्मव इति बाच्यम् । यदि सुनरित बहिरानिर्मृतस्वरूपनित्रयोगात्रिमीवादस्यकत्वम् , वदैतेनैव त्रिश्रयोगेण चारिताप्यात् पिष्टपेपणन्यायमसक्तेः । न च सुरात्तुभवाधं बहिरानिर्भृतस्वरूपेण संयोगी देय एवेति याच्यम् । अन्तःश्यिताम्यभिष्यक्तिनदन्तःश्यितमगनदभिष्यत्तया सुदानुभवसिद्धिरिति श्रीमदाचार्षरेवोक्तन्वाद्वदिरातिर्मृतस्वरूपरायोगम्य निःप्रयोजनकत्वादिति दिक् । यद्वा । बहिरातिर्मत्तस्यरूपेण वियोगस्तु द्वितकारीत्यस्यायमधेः । प्रयम्प्रादुर्मृतमधुरागतमगत्र-रसम्यन्थे महासुरातुमचे जाने पुनरपि रसस्त्रमगयरम्यभावादिशयोगे जाते यया यथा

संयोगानन्दाधिक्यम्, तथा तथा विश्रयोगे तापाधिक्यम्, यथा यथा विश्रयोगे तु द्रःखाधिक्यम्, तथा तथा संयोगे आनन्दाधिक्यम्, इत्यतुभवान्मश्रुरागतस्वरूपेण विप्र-ुरुवारा स्टर्भ कोटिगुणे तापे जाते देहनाश एवं सात्, एततापस्य प्रव्याप्तितापादिष योगे पूर्वतापादिष कोटिगुणे तापे जाते देहनाश एवं सात्, एततापस्य प्रव्याप्तितापादिष प्रवठत्वात् । यथा बाह्यायिकाष्टसम्बन्धे काष्टनाशः । अस्मिन् पक्षे पूर्वसम्बन्धेनैवेता प्रमत्त्वात् । यथा भाषामकाष्ठपात्रयः काष्ट्रपातः । भारत्यः यव भूदावन्त्रयन्त्रवा अर्थद्रयमाः, पुनः सम्बन्धे सर्वदाह एव स्मादिस्यत्वपूर्वसम्बन्धेनसस्य पूर्वविप्रयोगसम्बन्धे-निति पुनः सम्बन्धे इत्यस्य च पुनविष्रयोगसम्बन्धे इति चार्यो बोष्यः । तस्माह्रहिरा-विभृतस्वस्त्रपण भगवात्र सम्बप्यते । सुखानुभयस्त्रन्तरतुसन्धानन्त्रस्त्राम्यानन्त्रस्तिस्य वदन्तःश्चितभूगवस्स्रस्त्रपाविभोननान्त्रपहिरन्तुसन्धाने भगवस्यक्षमाकाङ्कायानप्यन्तःस्तितस्य योगाद्धि देहनाग्रप्रसक्तिर्भवित्र्येवेति वाच्यम् । वाद्यनुणत्रुरूपोपाधिसम्बन्धामावे मयनाविर्मृतकाष्ठान्तःस्थविहर्ने काष्टदहनसमर्थः, तथात्र वाद्योपाधिरूपसर्वगुक्तिदानसम्ब-न्धामाने बहिराविभेतस्वरूपमप्यप्रित्वाज्ञ देहनाशकरम्, किन्तु प्रपद्मातीततापक्षेशनाश-रूपरसधमैपुरस्कारेणैव प्रकटमिति तदेव करोतीति भवदुत्त्त्यप्रसक्तेः । यद्वा । आविर्भृतेन वियोगस्त हितकारीत्यादेरयमभित्रायः । प्रपत्राविर्भृतस्त्ररूपं हि सर्वमुक्तिदानाय प्रकटम , ारामञ्ज त्यावाकाराम्याराम्यायाः । याचावाद्यावाञ्चा ६ त्वाधावदानाय अकल्य्, तत्र सर्वमध्ये गोपिकानामपि सत्त्वादेतासामपि रुयस्पष्टकिमेव त्रतिक्षणं ददाति मगवान्, परं तस्मात् पृथक्कुत्य अञ्चानन्दमनुभावपति । 'ये यथा मा'मिति त्रतिज्ञातः । अत्रो-पष्टम्मकरूपा 'यत एतद्विगुच्यत' इतिफलप्रकरणीयपद्माध्यायीपद्मव्याख्यानसुवोधिनी न्यायाद्वाहेः प्रयम्नाविभृतसन्दर्भण मगवान् न सम्यप्यते, तेन गोषिकानां रुयिनमृत्वेहितं भवतीति प्रपमिष्मृतसन्दर्भण वियोगो हितकारीसाचार्ये रुक्तम् । वाद्यानगुरुन्थानेनुः सम्याने वा मावमरेणानवर्षेहिः प्रकटरसन्दर्भसंगीगं गु करोलेव प्रयुः । तासामिष्ठपितः स्वाद्यसमार्गीयपरमञ्ज्ञ्छपत्वा । तस्सात विप्रयोगस्य परमञ्ज्ञल्यम्, किन्तु संयोगस्येव। संयोगस्योगस्य संयोगप्योगस्य संयोगप्योगस्य संयोगप्योगस्य विप्रयोगस्य च परमञ्ज्ञल्यनुम्यते । अन्यया भगवत्सयोगोस्साकं भवत्वितीच्छोदय-विप्रयोगस्य च परमञ्ज्ञल्यन्यते । अन्यया भगवत्सयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदयोगि स्रोमाणवि श्रुतः स्वात् । व्यञ्जनकानां भगवद्वित्रयोगोस्माकं भवत्वितीच्छोदयोगि स्रोमाणवि श्रुतः स्वात् । वृद्धानीन्तनानां मगवदित्रयोगेच्छोदयस्य भगवत्वति व्यञ्चत्वति । यविष्र भगवतीति न कायनुपर्वति । यविष्र भगवती स्वर्माण्यास्यस्य स्वर्माणस्य स्वरम्भावत्वाति स्वर्माणस्य स्वरम्भावत्वात्वर्भस्य स्वर्माणस्य स्वरम्भावत्वात्वर्भस्य स्वर्माणस्य स्वरम्भावत्वात्वर्भस्य स्वर्माणस्य स्वरम्भावत्वात्वर्भस्य स्वर्माणस्य स्वरम्भावत्वात्वर्भस्य स्वर्माणस्य स्वर्माणस्य स्वरम्भावत्वात्वर्भस्य स्वर्माणस्य स्वर्माणस्य स्वर्माणस्य स्वरम्भावत्वात्वर्भस्य स्वर्माणस्य स्वरम्यानस्य स्वर्माणस्य स्वर्यस्य स्वर्माणस्य स्वर्माणस्य स्वर्यस्य स्वर्माणस्य स्वर्माणस्य स्वर्माणस्य स्वर्यस्य स्वर्यस्य स्वर्यस्य स्वर्माणस्यस्य स् रसाकाङ्का भवत्येव, तदसप्रास्या तु त्वय्यीजाधाकाङ्का न भवति, तथा वित्रयोगप्रास्या संयोगाकाङ्का भवत्येव, संयोगप्रास्या तु वित्रयोगाकाङ्का तु न भवतीति संयोगस्य परम-

फललं बक्तं शक्यते । ज्ञाते सति स्वष्टतितयेष्यमाणसेव फललात् । न त्विदं विप्रयोग इति न विप्रयोगस्य फलत्वम् । अत एवं फलप्रकरणीयप्रथमाध्यायसुवोधिनीप्रारम्भस्थाया-भितो हि भगवान् कृष्णः श्रीपु रेमे ह्यहर्निशम् । वाह्याभ्यन्तरमेदेन ह्यान्तरं त महाफल'-मितिकारिकायां रमणपदवाच्यवाह्याम्यन्तरसंयोगसीव फठत्वं महाफठत्वं च कमेणैयोक्तम् । एवमेव 'स्नानन्दस्थापनार्याय लीला भगवता कृता। स बाह्यो जनितः पुष्टो यथान्तर्निविशे-त्युनः । तद्यं भगवांस्तासु छीठवा सहितोविश'दिलेतिहितीयाध्यायसवोधिनीप्रारम्भ-कारिकायां विषयोगस्य संयोगपोपकत्वमेव, फलत्वं त संयोगस्यैव श्रीमदाचार्यवर्येरुक्तम् । अत एव 'मयि ताः प्रेयसां प्रेष्ठ' इति अमरगीतपद्यव्याख्यानसुत्रोधिन्यामपि फलसाधकत्वाद्ध-क्तिमार्गे विरद्द एव पुरुषार्थ इति किमिति निराकियते तत्राहेत्याभासे विषयोगस्य फलसाध-कत्वमेबोक्तं श्रीमदाचार्यचरणैर्न त फलत्विमति भवत्सिद्धान्तिता विषयोगस्यैव परमफल-रूपता क्यं सङ्गच्छेततराम् । अतःगरं विषयोगान्तर्गतभगवत्स्वरूपप्राकट्यं तडिछतावत् किञ्चित्कालिकमेन भवति, अन्यया देहनाशः सादिति यदुक्तम्, तदपि न विचारक्षमम्। ताभिः किञ्चित्काठिकसंयोगसानाकाङ्कितत्वात्, बहुकाठिकसंयोगस्यैव तदाकाङ्काविपय-त्वात् । इदं तु दशमस्कन्धीयपदर्त्रिशाध्याये 'अहो विधातस्तव न कचिदया संयोज्य मैत्र्या प्रणयेन देहिनः । तांश्राकृतार्यान् विद्युनङ्गचपार्थकं विचेष्टितं तेर्भकचेष्टितं यथे'-त्यारम्य श्लोकचतुष्टये 'निवारयामः संगुपेत्य गांघवं किन्नो करिष्यन्कुळबृद्धवान्धवाः। गुफुन्दसङ्गान्निमिपार्धदुस्त्वजादैवेन विध्वंसितदीनचेतसाम्, यस्यानुरागठठितस्मितवल्गु-मञ्जठीलावलीकपरिरम्भणरासगोष्टचाम् । नीताः स्म नः क्षणमिव क्षणदा विना तं गोप्यः कयं न्वतितरेम तमो दुरन्त'मितिश्लोकद्वये च प्रकटमेव । एवमपि सति यदि किम्बित्का-छिकमेव संयोगं दवात् तदा 'ये यथा मा'मिति भगवत्त्रतिज्ञाहानिः स्यात् । तडिछताव-देतासां संयोगी मनतीत्यादिप्रकारस श्रीमदाचार्यस्ततनुजरतेथ कण्ठरवेण कुत्राप्यनुक्त-त्वाच । तस्मादन्तर्वहिर्दिवा रात्री चातृप्तिसंयोगरूपेण प्रकटः, पुनस्तत्संयोगपोपार्थं विश्र-योगरूपेण च प्रकटः, पुनः पूर्वप्रकारसंयोगरूपेण पुनर्वित्रयोगरूपेणेति परम्परया गोपि-कामिः सह श्रीडति भगवानिति कृतं विस्तरेण । नतु तथापि नान्तर्गृहगतानामेवंविध-सम्पूर्णरत्तरूपमगप्रजासिरेतासां मुचयनन्तरमेग्रेतादशरसलीलात्राकट्यादिति तत्त्रासफलस मप्यमफळत्वमस्माभिरुच्यत इति चेत्, अत्रोच्यते । सगुणग्ररीरत्यागोत्तरत्रक्षणप्राप्त-गुणातीतदेहेन मगवन्निकटगतानामन्तर्ग्रहगतानामपि 'ताभिः समेताभिरुदारचेष्टिन' इत्यादिलीलासोमगजन्यमदमानलीलात्रासुत्तरसामयिकान्तर्भोनलीलामारम्य 'वामवाहु-इतवामकपोठे'त्याद्यक्तयुगठगीतठीठान्तसर्वठीठानामपि प्राप्तिग्तासामिति श्रीमदाचार्य-वर्षाता हि निद्धातः। त्रत एउ 'ता द्युन्तिकगयाता' इतिकत्प्रकाणीय-प्रयत्यास्यानयुरोपिन्यां 'यास्तु समाहनाः समामताना न निवर्षन्ते, याः युनः सराणा

अन्यसम्यन्धिन्यस्ताः शब्दश्रवणात् समागता इति शब्देन निवारणीयाः, अन्यशेपतया भजनमञ्जूक्तमिति। करिष्यमाणठीला त सर्वभावप्रपत्तिसाच्या. अतो निवारणार्थं यत्रमाहे'ति भजनमञ्जूकामात । कारण्यमाथराज्य छ त्रचनावकारचा, जाता विचारचा चनवार् छ श्रीमदाचार्येर्च्यांख्यातम् । विद्यतं चेतत् तत्ततुज्यस्त्रेः स्वकृतिटपाण्यां 'यदन्तर्यह्याता अनाकारिता एव नादं श्रुत्वोद्यका इति प्रतिवन्धोमृदिति शङ्कानिरासायाहुः याः पूर्वो-क्तास्ता अप्याहताः, तत्रोपपतिमाहः समागता इति । अन्यथा तथा न स्यादिति भावः । गेहस्य देहसम्यन्धित्वात् तस्य च नष्टत्वे नैतासां गृहामावात् तत्र गमनं वाधितिमिति न निवार्यन्ते' इति । एवं चान्तर्ग्रहगता न निवार्यन्त इति स्फटमेव प्रतीयते. तत्र त्तिवारणं च भगवत्रिकटप्राप्ती सति सम्भवति । भवदभिमतसिद्धान्ते त्वेतासमिदानी रुप इति तन्निवारणप्राप्तेरमावान्श्रीमदाचार्योक्तिस्वात्तुजरत्नोक्तिश्वासमञ्जसा सात् । तस्मादन्तर्शहगतानां गुणातीतदेहप्रास्या भगवन्निकटगमनं सिद्धम्, तदा तन्निवारण-प्रसाद जट्यामान उत्तामान्यस्यास्य त्रात्मानान्यस्य मार्वस्य, तद्य तावपारान्य प्रसानं च सिद्धम् । एवं च तदुत्तरसामयिकी सर्वापि ठीठैतासु सिद्धेति न मध्यमफठ-त्वमेतरफठस्य, किन्तूत्तमफठलमेवैति व्यर्थे एवैतासां मध्यमफठप्राधिरिति सिद्धान्ता-भिमानः केपाधिदिति सर्वमवदातम् ।

श्रीबलमतत्सतवरविञ्चलाथाद्विरेणुलवयलतः । जयगोपालः कृतवान् सविवृतिसेवाफलव्याख्याम् ॥ १ ॥ मूर्ट्यक्षर्लि नतु निधाय निधाय भूयो भृयः कृपाछपु महत्सु निवेदयामि । यत्किविदत्र लिखित मयका भवदिः तत पृष्टिमार्गपथिकः परिशोधनीयम् ॥ २ ॥

इतिश्रीवछभाचार्यचरणकमलैकतानमानसश्रीमन्महाप्रभुश्रीविद्वलेश्वर-क्रुपाकटाक्षोद्धद्वद्वद्विना सुदुद्धिना मठपतिजयगोपालेन बिरचिता सविवृतिसेवाफ्लटिप्पणी समासा॥ ॥ श्रीकच्णार्पणमस्त् ॥

१ इदं पदा अयगोपालकृतविर्धुखमुखव्यंमान्तेऽपि विद्यते । आरम्मस्यं 'बाईबईलसमिति'पदां साकृत-वैतिरीयभाष्यस्यम् । इदं पश्रद्भं तत् सङ्ख्यासां दीकायां प्रन्मकृता पद्माक्षिवेशितमिति प्रविभावि ।

#### श्रीकष्णाय नमः।

## सेवाफलम्।

### मठेशश्रीलक्ष्मणभद्भविरचितसेवाफलविद्यतिविवरणसमेतम्।

विचार्य श्रीमदाचार्यग्रोक्तं सेवाफलाभिषम् । ग्रन्थं तद्विवृतिं चापि विद्युणोमि ययामति ॥ १ ॥ साद्व्ययोगावभेदार्थे मक्तिभेदकरी हरी । श्रेहसासिक्यसनिनी तसिद्धते खाद्वविच्चा ॥ २ ॥ ज्यान गानसी सेवा माहात्म्यज्ञानमस्तितः ॥ ३ ॥

अथातः श्रीबङ्कभाचायाः खसिद्धान्तमुक्ताबस्यां 'कृष्यसेवा सदा कार्ये'सादिना मुद्धवादसिद्धान्ततः सत्ये जगति कृष्यस्य सेवाभक्तिं निरूप्य तस्सिद्धौ मुख्यं फुळं सपरिकरं निरूपयितकामाः सेवाफळनिर्णयत्रन्यं सविवरणमाहः ।

#### पादशी सेवना श्रोक्ता तत्सिद्धी फलमुच्यते ।

तदपि त्रितिधमिति सनिवरणं निरूपितुमाहुः ।

अलौकिकस्य दाने हि चाचः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

फुलं या स्वधिकारो या न कालोच नियासकः।

विराणमत्र मेवायां फलश्रयमलौकिकसामध्ये सायुज्यं सेवोप-योगिदहो वा वैकुण्टादिष्यिति । अलौकिकसामध्ये प्रयमायाः कल्म् ।

९ इम्बेरिपाटः । २ सम्बद्धिपाट

सायुज्यं द्वितीयाः । सेवोपगोगिदेहो या वेकुण्ठादिषु 'अपिकृतः' तृती-यायाः । तद्यालीकिकस्य भगवत इवालीकिकमेव ज्ञानिकयायां सामध्यं जगह्या-पारवर्ज यत् तत्त्रमा । सेच्छमा देहेन्द्रियप्राणानाःकाणरेव सदा सेवापरः सहितसारमनो त्तरच नत् तपमा । राज्यम रका प्रभागानात्तरपार वस्त तपमार साहासारामा जीवनशक्तर्य 'श्रुति 'कुमारिकाणामिव, तत्तरित्यज्ञ च स्वेच्छयशक्तत्रमित्रीहकमन्त-रृहमृतानामिव । तान्कादाचित्कीस्वच्छया ग्रुत भगवहोकगमनशक्तत्वमित्यामुम्पिक भुवादेखि तत्त्वया । 'गृलीः कृत्वैव मूर्ण्यक्षमास्त्रोह हरेः पद'मितिवाक्यात् सर्वमणि-न्यायेन तेपामप्राहृतत्वेन सागासम्भवात् भगवदानन्दातुमवसामध्यं यत् तसाहीिककस दानेनायो मनोरथः उसन्नः प्रमाणानतुरोधी प्रमेषैकसाध्यो मनोरथः सामिछपित-रूपो 'मनोरथान्तं श्रुतयो यथा यसु'रितिवात्त्यात् तद्भजनानन्दानुभवश्च सिध्येत् । एतेन कालकमेत्रहरूरानेपीनल चौतितम् । द्वितीयायाः फल सायुज्यम्, तदिवि द्विनिधम्, रूडार्थकं यौगिकार्थकं च । तत्राय ज्ञानमिश्रतानामेकत्वरूपम्, अमेदरूपं भेदालन्ता-भावरूपमात्मनेवयमित्यर्थे । 'शुद्ध' भक्तानामपरम्, यह सुनक्तीति ससुक्, ससुनो भावः मावरूपमात्मनंत्रयोभत्यः । 'शुद्धं भक्तानामपरम्, सह युनक्ताति ससुन्, ससुना भावः सासुन्यम्, तद्रक्तानां भेदतस्वर्धसम्पित्तलतक्तदानन्वतु भ्यत्न देहिन्द्रियणाणान्ताः करणानि विद्यपेद स्वात्मनेव के तेन तद्दान्द्रवातु भवाः, अपर्यः सहैव ते: स इति सार्यकः करणानि विद्यपेद स्वात्मनेव के तेन तद्दान्द्रवातु अपर्यः सहैव ते: स इति सार्यकः विद्यान्यान्त्रयः । त्वत् सम्प्रमेव पार्षद्रानामुद्यः विद्यान्त्रयः । अप्राकृतसूत्रमीतिकः तृतियायाः कर् सेवोपयोगितदेदो वा चेद्वप्णव्यात्मिपृक्षस्यपुष्टस्यादिद्धः अपिकारात्मा, तन सेवोपयोगी वोष्यः । प्रतार्यापेदः नृणव्यात्मिपृक्षस्यपुष्टस्यादिद्धः अपिकारात्मा, तन सेवोपयोगी वोष्यः । प्रतार्योगित्रस्य विद्यान्त्रस्य स्वातिद्व विष्योः स्वात्म व परोक्षमिति नेदः । वेद्वण्येदः सुव्यवस्य व । आदित्यस्य सर्वातिद्व विष्योः स्वात्मवित् तर्योति विद्यान्ति स्वात्मवित् तर्योति विद्यानित्रस्य । वित्यार्थे वेदाः । अत्र प्रत्यतित्र न कतान्ते नियान्त्रस्य स्वागन्त्राप्त तथातः विकासम् । पात्र व्यपः । पत्र काल्यवान न काल्या । नयाः मकः । काल इत्सुपलक्षणम्, कर्मप्रकृत्योति न विद्यामकतेत्वर्यः । वत्र एव अभिगवते द्वितीवे 'न यत्र सत्त्वं न रजत्त्वमय न वे विकासे न महान् प्रधानं,' तृतीये 'न कर्हि चित्सत्तराः शान्तरूपे' इति, कपिल्नोक्त च 'नक्ष्यन्ति नो निमिषो लेटि हेति'त्सादिश। तन सेवायां प्रतिनन्धकामावः कारणमिति प्रासङ्गिकं प्रतिवन्धमपि त्याज्यत्वेन

निरूपयन्ति ।

उद्वेगः प्रतियन्घो वा भोगो वा स्यात्तु षाधकम् ॥ २ ॥

अन्न याध्यक्षमिलेकप्रचनेन मिलितानामेव याध्यक्तेलाशस्य विष्युण्वित्त, सेवायां प्रतिबन्धकन्नयमिति । अत्रोद्धेगाः साभारणः सः साज्य एव । एवसुद्धेग निरूप्य प्रतिबन्धकामिति । अत्रोद्धेगाः साभारणः सः साज्य एव । एवसुद्धेग निरूप्य प्रतिबन्धसानिवार्यत्वेन पाठकममनपेस्यार्थ-प्रतिबन्धसानिवार्यत्वेन पाठकममनपेस्यार्थ-प्रतिवन्धसानिवार्यत्वेन पाठकममनपेस्यार्थ-प्रतिवन्धसानिवार्यत्वेन पाठकममनपेस्यार्थ-प्रतिवन्धसानिवार्यत्वेन पोठकममनपेस्यार्थ-प्रतिवन्धसानिवार्यत्वेन पाठकममनपेस्यार्थ-प्रतिवन्धसानिवार्यत्वेन पाठकममनपिवार्यत्वेन पाठकममनपिवार्यसानिवार्यस्य प्रतिवन्धसानिवार्यस्य स्वार्यसानिवार्यस्य स्वार्यसानिवार्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस्यस्य साम्यस्य साम्यस्यस्य साम्यस्य साम्यस्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस्य साम्यस ताला । लौकिकस्त्याज्य एव, अलौकिकस्तु म, तस फलानां मुख्यमध्यमसाधारणानां प्रथमे प्रविशतीति प्रथमे फलेऽलौकिसमर्थ्येन प्रमुखरूपानन्दानुभवमोगे प्रवेशत् । एवं भोगं निरूप्य प्रतिषन्धं निरूपयन्ति प्रतियन्धोपीति । स च साधारणोऽ-साधारणश्च । साधारणः सेवासमये ठौकिकवैदिककर्मानुरोधरूपस्याज्य एव, स्वाधीन-त्वात् । असाधारणो मगवत्कृतः, स सह्य एवेति भावः । नतु कथमेतेपां सिद्धानां लाग इलाग्रङ्गाहुः त्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्य इति । साधनगत्र तजनन-हेतुभूतं यत् तत्परित्याग इत्यर्थः । नन्वावश्यकस्य होकवेदसिद्धतया अशक्यत्यागत्वात् कर्यं लाग इलाशक्का तदुपायं विवृण्वन्ति तत्राची वृद्ध्या स्वाज्य इति । सेवाया जवसरे त्याच्यः, अनवसरे विधेय इति चातर्येणेत्यर्थः ॥ २ ॥

एवं साधारणप्रतिबन्धं निरूप्य भगवत्कृतप्रतिबन्धं निरूपयन्ति ।

अकर्तन्यं भगवतः सर्वथा चेद्गतिने हि।

यथा वा तत्त्वनिर्घारी विवेकः साथनं मतम् ॥ ३ ॥

प्रमोरेव अकर्तव्यं खरोवाकारणमचिकीर्षितं चेत् तदा खस्य गतिर्न हीति निश्रयः। तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं ज्ञोकाभावायेति । वक्ष्यन्ति चाप्रे तदान्यसेवापि व्यथेति भावः । नन्वासुरेष्वेवं न तु देवे तथेत्याशङ्क्षाहुः तदा आस्त्ररोऽपमिति । एवंविधप्रतियन्यरूपिठिहेन स्वस्यास्तर्यमन्त्रमेयमितिभावः । तत्रा-सुरत्वमागन्तुकं वा साहजिकमिति निर्धारार्थं विवेकः, सांख्यज्ञानमिति केचित् । तेन शोकामायमार न तुमोक्षः ॥ ३ ॥

पर्वोक्तमेव निगमयन्ति ।

षाधकानां परित्यागी भीगेप्पेकं तथा परम् ।

भोगयोरिप पूर्वसमतामाशङ्कष वैलक्षाण्येनाहः ।

निःमत्युहं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ४॥ प्रथमे अठौकिकसामर्थे भोगो भजनानन्दातुभवरूपो महान् सदा सह-पतः साधनतः फलतः सर्थः । पाटान्तरे अल्पो भोगः सविधः सप्रतिबन्धः ॥ ८ ॥

सविद्योरपो धातकः स्वादिति ।

स्विमोल्पो घातकः स्याद्धलादेतौ सदा मतौ । अत एवेतानिति निवृतो । भगपसुत्रपृतिषन्धे अन्यफलचिन्तया शोकः कदासित् तस्य स्मादिति तदमावार्थ चिन्ता न कार्येत्माशयेनाहः ।

ढिनीचे सर्वथा चिन्ता व्याज्या संसारनिश्चपात् ॥ ५ ॥

भगवत्कृतप्रतिवन्ये । तत्र देतुः । सत्य संसारनिश्चयादिति । संसारोऽहंगम-तया जन्मकर्मप्रवाहमार्गस्यरूपः, तस्य निर्धारणादिस्यर्थः ॥ ५ ॥

एवं प्रतियन्धं विचार्य उद्वेगरूपप्रथमं प्रतिबन्धेन फलामावे भगवती दातृत्वामावं देतत्वेन निरूपयन्ति ।

#### नन्वाचे दातृता नास्ति तृतीये वाधकं गृहम्।

अत्र आचमस्टाभाव इति विवृतम् । आवेत वा प्रतिवन्धेन फलामाव इत्यरंः । निन्निति विरोपोक्ती । आवे उद्देगरूपप्रतिवन्धे, भगवतः सर्वसमर्थसावि सेवाया अमानसीलेन अनाधिदैविकीले तत्रसुक्तः प्रभीः फलदातृलामाव इत्यरंः । एतदेव विवृण्यति तदा सेवा नास्पिनैवकीत्यादि । तृतीये लैकिकमोगे राहमेव मामकस् । राहमत्र पश्चादिकं विष्णुविद्यीयमेव साज्यस् । अत एपोक्तमाचार्यमियन्ये 'गृहं सर्वातमा साज्यस् । साज्यस् । साज्यस् । स्वात्माचार्यम् । राहमत्र पश्चादिकं विष्णुविद्यीयमेव साज्यस् । सत् एपोक्तमाचार्यमियन्ये 'गृहं सर्वातमा साज्य मिसादि ।

एवं फळत्रयं प्रतिवन्यकत्रयं च प्रासिद्धकं निरूप्य एतद्विचारमावश्यकत्वेन वक्तुयुपसंहरन्ति ।

अवर्थेषं सदा भाव्या सर्वमन्यन्मनीभ्रमः ॥ ६ ॥

(इयं दात्ता हरेः यद्वा मिततः मद्वक्तियां) । सेवा पूर्वोका तम्यी वा विचिन्त्येत्यर्थः । एतद्वितिकः सर्ये मनोभ्रमः । भक्तिमार्गे त्रिविधसेवाया एव पूर्वोकं फलवयं नान्यत्, प्रतिचन्यकं चोद्वेगादिकमेव न पापादिकं । 'स्वपादमूठं भजतः त्रिय-स्वे'ति मागवतवाक्यादिति गावः ॥ ६ ॥

नतु भगवदीयैर्नेयं माध्येरयुच्यतां किन्लन्येरेवेत्याशङ्गाहुः तदीयैरपि तदित्यादि।

तदीयैरपि तत् कार्य पुष्टी नैच विलम्बयेत्।

कुठी देशादीनामसापकत्वात् तथा । पुद्रौ स्थितः प्रशुक्तु नैव विलञ्चयेत् । गप्यस्थेरेवेद तथेति भावः ।

एतदेव निमित्तमन्यत्राप्यपदिशन्ति ।

गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति में मतिः॥ ७॥ एतद्भावनेन मनसो भगवत्त्वपरतायां गुणक्षोभोषि न भवितेति भावः। अन्न स्वसंमतिय मानमाहुः इति में मतिरिति ॥ ७॥

नन्वत्र काचित् कुतर्ककल्पना उत्पद्येत तदा कथं विचारणीयेत्याग्रद्वायामाहुः ।

कुरुष्टिरत्र वा काचिदुत्पदोत स वै भ्रमः॥ ७॥॥

स्पष्टार्थः ॥ ७॥ ॥

इति श्रीशाचार्षवर्षमतमार्गातुवर्तिना । सेवाफलं सविवति विवतं च यथामति ॥ १ ॥

इतिमठेशश्रीनाथभटात्मजगोपीनाथसुतत्रक्ष्मणभटविरचितं संवाफलविष्टतिविषरणं समाप्तम् ॥ शीरुप्णाय नमः।

## सेवाफलम् ।

#### विवरणटिप्पणीसमेतमे ।

<u>---</u>-->≎o≪----

श्रीमदाचार्यचरणात् चेवारसफलप्रदान् । नमामि तद्रजोठेशकवस्पर्धसमेहिया ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्यक्रियम् सेव फलश्यम् । निर्णातं तत्र मे पोषस्ताबाहि कुपयोप्यते ॥ २ ॥ धादक्षीः संबना प्रोक्ता तत्त्वस्त्री फलस्रच्यते ।

चाह्यी सेवनेलस्य विवरणं सेवायां फलझयमिति। अयं भावः। भिक्तमार्गे पुष्टिमयीदाप्रवाहमेदेन जीवेषु भगवदद्गीकारिक्षया । तमापि पुष्टिमार्गफलार्थं यहरणं तन्तुष्टी मर्यादाप्तमेदन जीवेषु भगवदद्गीकारिक्षया । तमापि पुष्टिमार्गफलार्थं यहरणं तन्तुष्टी मर्यादाप्तमेदन न तु प्रवाहमार्गपीति विवरणे स्कुटीकरिप्यत इति । तेषां साधनस्था सेवापि त्रिया प्रोक्ता । अतसादशतस्थकारक्रेतेवासिद्धी फल्टान्डच्यते । तिस्तिमितारं काल्यापासकान्त्रीकिकस्थामध्येपित्यादि । तत्र पुष्टिमार्गाहीकृतस्य साधनद्यामा नावार्योक्तम्यत्यामध्यस्य मत्याद्यात्रक्षयस्य स्वयत्यान्य नावार्योक्तम्यस्य सेवापित्याप्त साधनद्याप्त अल्योतिक अल्योकिकस्यामध्यं यदाष्ट्रनिकजीवस्य ताह्यवपूर्णालीकिकस्यवीर्यादिगुण्यात्वासम्यस्य स्वयत्यात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात्रक्षयस्यवात

महता सममेतत् कर्त् शक्यम्, रसामासहेतुत्वात् । मतु पूर्व मानससेवायाः सिद्धिः कयं तत्राहुः अलौकिकस्येति ।

अलौकिकस्प दाने हि चाद्यः सिध्येन्मनोरथः ॥ १॥

'मानती सा परा मते'रचुत्तमा सा सेवा स्वत्रभुक्षपाये स्लेखकी किकस्य प्रमो-द्विने परमकाष्ठापत्रस्य-रूपसम्बन्धासिकापक्षप्रमावदाने सः आवाः पुष्टिफलस्यः सर्वे. स्कृष्टो मनोरयः सिप्पेत् । मनोरायदिन प्रेमासिकित्यसम्बक्तियादिस्यः सन् सिद्धः प्राप्नोति, कल्यसमुखो मनतीत्वयः। अत एव मनोरायपद्मुक्तस् । इयम मानतीत्विद्धः। तदुक्तं 'चेतस्त्वत्रवर्णं सेवे'ति । यद्यपि मानतसेवासिद्धः ततुन्ना नित्तन व अने, तथापि अस्यमहं दानम्, यतस्त्वकारोपि यदा दानं गनति, तदेव तादत्री सा गनति, अन्यथा मर्वोदामार्योधमकातामि निरन्तरं तत्करणे पुष्टिस्त्रामां तसां को विशेष इति

१ सदान्येतद्वितरणकृता नाम न झायते तथाचि अवगोपाळमहकततदपन्यासादस्य प्राचीनत्व निधीयते ।

तुद्धाबोदये नेव सा मवेदित्यर्थ' । तेन तत्करणेषि दानेनेव तादशमावः सिध्येत्रान्ययेति ्रकार्यः यदः वर्षः वर्षास्थ्यः । यदः अकार्याः यद्भावः वर्षायः । वर्षायः वर्षायः । द्वेयम्, परन्तु तस्कृतिस्तु सर्वदा कर्तव्या, अकरणे भावः क उद्रवेद्, विपयामावाद्, अत एवाइमृते ते उक्ते ॥ १ ॥

ततः किमित्यत आहः फलमिति ।

फलं वा छाधिकारो वा न कालोत्र नियामकः।

तादशप्रशुरमावे सति फलं सरूपसम्यन्थरूपम्, अधिकारः अलैकिकदेहवयो-गुणादिक भवेत्, तप्राहु, न काल इति । अप्र कालः ययोगस्थादिसमयरूपः नियामको न, मगप्रदिच्छीव सर्वै छीलीपयोगि तदैव भवेत्, न कालपेक्षा । ताद्य प्रति भगवतोपि विकन्पामहिष्णुत्यात् ।

एव पुष्टिफल निरूप्य मर्यादाफल निरूपयन्ति । तथा हि, मर्यादामार्गोङ्गीकृतस्य माहात्म्यज्ञानपूर्वकसेराकरणे भगरति माहात्म्यभावसहितस्रेहेन तदात्मतया सायुज्य साक्षालुक्योत्तम्यरूपं भवेज त्यक्षरे । तत्र तदालीिक्कदानेच्छाऽभावात् सरूपसम्यन्धाः जानाजुलमञ्चलक नुवन लक्षा । यत प्रयाणाकक्षामा व्यक्तमाम् संरक्षमध्यम् । स्मक्त फल म मेवेदित्सर्थ । यदा पुन भगवाम् कदाचिद् दातुमिच्छति । तदा । ससरू-पात् दृशक्कृत्य तादश प्रशुरभावदान कृत्वा फल प्रयच्छति, यतोस्मिनमामॅपि दातृत्वाभिन प्रावेणैव वरणकार्यस्वात् । एव भक्तिह्से स्फुटीकृत श्रीमस्त्रमुचरणै भक्तिमार्गीयभक्तकृते-त्यारम्य, अत्रापवर्गवर्त्मनी'त्यन्तम् ।

प्रवाहमिकिमार्गरुक्षणकथनेन व्यापिनैकुण्ठस्य रोकलेनाक्षरात्मकत्वादक्षरमुक्तिरेव फरे, न तु पुरुषोत्तमसायुज्यम् । अक्षसमुक्ती तु आयफटदानेच्छाऽभावातदर्थे वरणमेव नास्तीति नायफल्सम्माननेति मर्यादातो हीनत्यकुक्तम् । दुरुगोत्तमसायुज्ये तत्सम्मावना वर्तत इति प्रयाहमक्तिमार्यस्याफल्डादुरुप्रस्यम् । यत एतत्फल्दानेच्छ्या यहरण तन्मार्य-द्वये एव, न तु प्रवाहमार्गे, तदस्युक्त भक्तिहसे 'विवस्णे चालि प्रकारद्वय'मिति ।

एव सेवास्त्ररूप साधनफलसहित मार्गत्रथेषि निरूपितमिदानी तादशसेवासिद्धौ

प्रतिनन्धकतय निरूपयन्ति उद्वेग: प्रतियन्घो घा मोगो वेति ।

उद्येगः प्रतियन्यो वा भोगो वा स्वात्त वाधकम् ॥ २ ॥

क्षोकनिवरणे सेवायां प्रतिबन्धकत्रयमिलादि । एतत्रितयनिवारणे त्रयाणां साधनपरित्याग इति निवरणे निष्टतम् । तनोद्रेगसाथन होकिकशोकतु पादिकम् । साधनपारत्यामः शतानवरणानश्यापः । तनाक्ष्मधावन व्याक्रकाकातुः साहस्म । तस्य भगनदिरच्यापीनत्व ज्ञात्वा तत्यामिन तम्मात्व वागोः मबत्येषेति । 'चित्रोद्धा'मिस्यु-क्रत्याद्वा न त्रियेषते निवृत्तम् । तथा अपर अनिवान्यः । स च हिन्त्यः । क्षत्याद्वा न त्रियेषते निवृत्तम् । तथायणो चुद्ध्या व्याज्याः। बुद्धिस् यस्मिन्द्रने सेवा स्माधारणो सम्बद्धनुन्धा । साधारणो चुद्ध्या व्याज्याः। व्यावस्थृतम् वेषित्वन्ति । प्रतिवन्त्रोऽस्मृते स न कर्तव्य इति निवारत्यपुरुक्षा लाज्य । भगवस्थृतमन्ने विद्यान्ति । स्रीकृतमोगस्य नियवस्थरसत् यापक इति तत्यापन्नस्तुमानवागोदेव तस्याग इति तदेव त्याज्यमित्यर्थ । एव तथ्य त्याज्यमित्यक्तम् ॥ २ ॥

याधकानां परिल्यामी भोगेष्येकं तथापरम् ।

एतत्रयाणां साधनपरित्योगेनेव पाधकानां परित्यागो भवतीति शेषः। नतु सेवायां वस्तुमात्रोपयोगात्तत्थाने कयं तित्रवीह इत्यायहायामाहुः भोग इति । तत्रापि भोगे एकं लीकिकं स्ववेदपरं निति शेषः । यतस्तेषां स्वार्थगुपयोगे लीकिकलम्, भग-दर्यमुपयोगे अठीकिकलग्, जतः खार्यं ते लाज्याः, मगवदर्यमुपयोज्या इति भावः ।

तदनन्तरम्याधकत्वमादुः निः मत्युह्मिति ।

निःमत्युरं महान् भोगः प्रथमे विदाते सदा ॥ ३॥

निःमत्युष्ट्रमिति प्रतिवन्परहितं प्रत्युत साधकम् ॥ ३ ॥ एवं वाधकानां परिलागे निर्विष्ठसेवासम्मवे तस्वैव भोगसः प्रतिपन्यत्सागे च देर्तुं निरूप मगवत्कृतप्रतिवन्धे हेतुं निरूपयन्ति अकर्तव्यं भगवत इति ।

अकर्तब्यं भगवतः सर्वधा चेद गतिने हि ।

यथा या तत्त्वनिर्धारो विवेक: साधनं मतम् ॥ ४ ॥

अस्य निवासि अभावन्त्राताचेत्रावि विचेक इसन्तम् । अस्यायमर्थः। यदि अभावतः तस्ववद्यानं मन्त्राताचेत्रावि विचेक इसन्तम् । अस्यायमर्थः। यदि अभावतः तस्ववद्यानं वक्ष्माया प्रतिक्रम्भवति । तत्र यया तथा प्रतिक्रमक्षमेव भवेत्, न तु निर्वाहः । नतु स्वमार्गीयसेवायां तस्य भगवान् प्रतिवन्धं करोतु, पत्नु अन्यमार्गीयरोवायां न करिय्यतीति चेत्, तन्नोक्तं विवरणे तदा अन्यसेचापि कृता व्यर्थति। प्रवाहादिमार्गेषु कृतापि व्यर्था। यतः सकलमार्गेषु फलदाता मगवानेव । तस्य त्वृकर्तन्यमेवेतीति तथा । यदा यन्ने कृतेषि प्रतिषर्पकं मेवेत् तदा यथा तत्त्वनिर्धारो मवेत् तया कर्तव्यम् । तत्त्व-निर्धारः कथमित्याकाङ्कायां विवरणे विवृतम् । आस्तुरोयं जीय इति । एवं तस्य विवेकेन ज्ञानिखितिक्तमेव साधनं मतम्, यतः पूर्वमास्त एव जीवः । यथास्त्देह-द्धकान्छेच्छादिषु कसचिरिवजीवलात् मगावराता हस्यते, तथासुत्वीवस्यापि कदाचिरैव वशाक्रायक्रकत्वक्षेत्रं सेवायां प्रवृत्तिपेवति, परत्तु आसुरे भगवतो दातृत्वाभावात्तत्र प्रतिवन्यकमेव जायते। यतस्यामन्यदेष फल्म् । तद्देशासुरी योनिमापन्ना' इत्यादिनौ-कम् । तथापि मृगवक्रकासुत्रासुमावात् ज्ञानमार्गीपि स्थितिरुक्ता ॥ ४ ॥

तेत्रापि चेत् स्थितिनं भवेत्तदा तत्पूर्वोक्तफलनिपयिणी चिन्तापि सर्वथा त्याज्ये-

खाहः *द्वितीय इ*ति ।

वितीये सर्वथा चिन्ता त्याच्या संसारनिश्चयात् ॥ ५॥ विवरणे ज्ञानस्थित्यत्राचे चिन्ताऽभावार्षे द्वितीय इति । तत्र हेतुः । संसारनिश्चयादिति । स्रसः पूर्वोक्तसंसाररूपसः फठस्वेव निश्चयात् सा न कार्या, पुनस्तदाशोच्छेर प्रवेति सर्ववेत्युक्तम् ॥ ५॥

सविमेतिकोनार्थो विवरणक्रकिर्विरम्तः, अभवा विवरणभागस्तुदित इति मतिमाति ।

नतु यया द्वितीयप्रतियन्षे पूर्वोक्तप्रकारेण आसुरजीवस सर्वया फुटविपयिणी विन्ता लाज्या, तमा सागाणप्रतिवन्धेपि सा लाज्या, अन्यया सा कर्य भवेदिलाशहा-निरासायाहः न त्वाचा इति ।

न त्वाचे दातृता नास्ति तृतीये याघकं गृहम्।

आद्ये साधारणप्रतिवन्धे दासृता भगवतो नास्तीति न किन्तु वर्तते, परन्तु फल्रस्य कियजन्मानन्तरभावित्यात् तद् भवति । तद्गि प्रतिवन्धकं साधारणं निवारियतुं शक्यम् । तेन भगवत्कृत एव तिसन् दातृत्वाभावो, न साधारण इति हेयम् । अतो यस आयफळदानार्थं मयौदयाद्वीकारः तस तथेव सेवाकरणे साधारणप्रतिवन्यश्रेद् भवेत् , तदा तन्निवारणेन सेवानिवीहात् पूर्वं सायुज्यफलं तदनन्तरं तत्फलं भविष्यतीति सा चिन्ता न त्याज्येति मानः । यस्य पुष्टी अङ्गीकारस्तसः तन्निवारणेन तादश्रतस्तिद्धी तरफर्ठ भवेदिति सा तथेखर्यः । एवं, सित प्रवाहमार्गसेवायामपि सेवायाः साधनद्यमानत्वात् साधारणप्रतिचन्चे दातृत्वं मविष्यतीति शङ्कानिरासाय आद्यफलाभाव इति विद्युतम्। आद्यफलसामानो यभैताहबे प्रवाहमार्गे तदर्भमङ्गीकार एव नास्तीति नायफलसम्मावना-पीति न दातृत्सम्। सा सेवापि नाधिदेविकी, तत्र पृष्यस्रूपेषि नाधिदेविकत्वम् , किन्तु विमृतिरूपत्यमिति महद्देलक्षण्यात् कृतः साम्यमिति ज्ञेयम् ।

एवं साधारणप्रतियन्यस्य व्यवसामुक्त्वा प्रथमयृत्ती मर्वथा लैकिकगोगत्यागा-सम्मवात्, तत्रापि भगवतो दातृत्वाभावमात्रक्षा तत्रिवारणाय तक्ष्यव्यामाहुः, तृतीय इति । हातीये लैकिकमोगेषि दातृता नेति न, यत एतन्मागे इये तादश एवाझीकारः, किन्तु तत्र मूलमूर्त सापनं यहृद्दं तद्वापकमिति तत् त्याज्यमिति शेषः । तत्त्योग संश्वा किन्तु तत्र मूलमूर्त सापनं यहृद्दं तद्वापकमिति तत् त्याज्यमिति शेषः । तत्त्योग संश्वा भोगाभावात् प्रतिवन्यकागावेन ताद्व्यभगवद्गतसङ्गेन सेवानिवाहात् तत्करुमि भवेदिति

भावः । एतदेव विवरणे विवृतं भोगा भावस्तदेवेति ।

अत्र कथित्पूर्वगक्षी शद्भते । तथा हि । स्वमार्गायपरिस्थागस्तु प्रेमासकित्यसनात्मक वत कार्यकारामा स्वास्त्र । तहुक्तं सत्त्र्यासनिर्णयं 'सत्त्रायसरणं मक्कों । मक्कों सत्यां कृतव्यों, न तु साधनमक्कों । तहुक्तं सत्त्र्यासनिर्णयं 'सत्त्रायसरणं मक्कों ' 'अतोत्र सापने मक्कों नैव लागः सुलावहं इति च । तत्र करणे विपरीतकलमपि भवेदि-स्ति । प्रकृते तु तरावीमेव भोगाभावार्ध सेवानियीहार्ध च साम उष्यत इति कथेमेक-स्मि । प्रकृते तु तरावीमेव भोगाभावार्ध सेवानियीहार्ध च साम उष्यत इति कथेमेक-वाक्यतार्था विरोध इत प्रतिभाति ?

प्रथम प्रतासनात वर्षां प्रशासन एवं च स्यादिति मार्ग एवोच्छिदोत इति । तद्गोगामा स्यागोपि न, तद्भावे फलामाव एवं च स्यादिति मार्ग एवोच्छिदोत इति । तद्गोगामा

सिद्धार्थं तथा तत्सेवासिद्धार्थं च कयनम्, तदनुकुरुतद्वहणाभिप्रायेणेवेति, न तत्राश्रम-खीकार , सेवाभावाजुपपत्ते , साधनभक्ती निपेषाच । एतदेवीक्त तत्त्वार्यदीपेपि 'प्रति कूठे गृह सजे'दिसतुकूठतत्त्र्यागाभावाभित्रायेणान्ते प्रेम्णि जाते अहेपि यस्किचित भोगस्यापि बन्धकरवात तेनैव तन्नाशे सति ततो यथा साधारणप्रतिबन्धनिपारणेन सेवा करण तद्दान च, तथा लौकिकमोगलागेनापि निर्निष्ठसेवाकरणे सति तत्फल मवेदिति ज्ञेयम् । तत्र पुष्टिमर्यादाया भगवति ठीठामाहात्म्यगुणादिभावेनैव प्रेम भवेत . न उष्टि रीलेति तादशस्य तादशप्रेम्णा क्रमेण सर्वनिषयत्यागे, ततो तप्तभावेन तदारमकतया श्रीकृष्णे साधुन्य भोत्तु, ततो यदा दानेच्या तदा स्वरूपात् एयन्कृत्य तद्वानदाने तत्त रफ्ळातुमव कारियप्यतीति मर्यादाङ्कीकारे आवफळदानप्रकार उक्त । तद्वक्त तत्त्रार्यदीपे 'सर्वत्यागेऽजन्यभावे कृष्णमानैकमानसे साधुन्य कृष्णदेवेन शीघ्रगेय भुव फळ'मिति सायुज्यानन्तर धुव फल तदेवेतिभावार्थ । यस्य शुद्धपुष्टावगीकारस्तम्य तदारभ्येव पूर्नोक्त भोगादिप्रतिक्रलगृहत्यागेनातुक्लगृहे स्थित्वा सेवाकरणे भावात्मिकैन प्रवृत्तिभवेत , तनो यदा प्रेमासक्तिव्यसनानि मावात्मकतया प्रधानि मवेस , तदा तत्र स्थितो यत्किविद्धोग सम्बन्धेनापि भावनाश इति तदभावेन तद्विगाढभावपोपादिना पूर्णविरहानभवार्थं सन्यास निर्णयोक्तप्रकारेण परिलागः सच्यासः आवश्यकः उक्तः । अन्ययाः क्षणमात्र भावान्तरसम्बन्धे भावश्रीयत्यादः विरहातुमवाभावात् फठामात्रः इति । ततस्तरपूर्णातुमवे दशमात्रस्थयाः प्रति यन्धकदेहनियुत्ती अलोकिकतत्प्राह्या तत्कलानुभवी भवतीति पृष्टिभागाङ्गीकारे फलदान बन्धिकदृत्ताभुता अकाककातामात्रा स्वत्यक्ष्याच्या च्यापात् हुन्यस्यात्राच्याः कृकार उक्त । अत्य एव मर्थाद्याः पदर्यप्रवित्यागं दृत्यदिना मोगाभागार्थं भगवद्यास्य च सर्वसमर्पणुरूप एव त्याग उक्त , च तु सन्यासक्ष्यकार । यतु सन्यासे तस्य पुण्माद्या दतीपि तादशरेव सम्भोगो भवतीत्युक्तवाधकत्वात् । जत कलो स मन्यास पश्चातापाय इति निषेषोप्युक्तसिद्ध एत । अग्रेषि त्वयोपसुक्तेषि तिरोषो भवतीति । सन्यासस्तु तादश मक्तावेवेत्युक्तम्, 'सन्यासवरण भक्ता'विति गार्गद्वयभेदेन परित्यागस्य भित्रत्वाञ्च कोपि विरोध इति ज्ञापितम् ।

ण्य मार्गत्रयसेवाफलभेद सागभेद च निरूप्योपसहरानि अवस्थेयमिति । अवस्येय सदा भाषा सर्वमन्यन्मनोश्रमः ॥ ६॥

इपं प्रश्तिक लागप्रैनिरूपिका गर्डकि अवद्या भाव्या, संग्या सदा, भाव्या कर्तव्या । अथवा अवद्या यथि सत्येन कर्तु न शत्यावि नथापि भाव्या, भावित्र मनसि चिन्तयित्र सोग्या । तत एव मर्ग भरियदाति सर्गया कर्तृत्वपुक्तम् । आवरपकृताणे हेतु एतदस्यत् सर्व मनोभ्रम ए। न तु फठम् । महक्तप्रकारातिरिक्तकरणे सर्गोत्कृष्टकठामारो न, प्रस्तुत मनसो प्रम एवेल्थर्थ ।

नतु कम अम ? सर्वेक्तदेव दियते तुनाहु तदीयैरपीति। तदीयैरपि तत्कापे पुष्टा नय विलस्ययेत्। गुणक्षोभेषि द्रष्टव्यमेतदेवेति मे मितः ॥ ७ ॥ कुग्रुष्टिरत्र वा काचिदुत्पचेत स वै भ्रमः ॥ णा ॥

तदीयैः पुष्टिमार्गातिरिक्तजीवैः अमसम्बन्धिभरिष कार्य तदेव, सर्वेलागपूर्वकं मदुक्तरीलीव भजनं कार्यम् । न कियते चेत् तदा अज्ञानाद्भम एव, न तु फलम् । यदि तदीयेरि तदेव कार्य तदा यः पृष्टी स्थितः कीपि महक्तप्रकारसेवाकरणजनितप्रेमासक्ति-प्रसारका प्रदम् काथ पदा वर्ग युष्टा म्हतन काम नदुक्तनात्त्वा वरण्याताताता वर्ग व्यसनादिभाववान् स सु विशेषतः श्रणमात्रमपि व विरुम्ययेत्, महक्तवरूपे विरुम्यं न कुर्मात् । यदि विरुम्ययेत् , वाद्य प्रिमानात्तत्त्वामामावे विजातीवयिक्षेत्र मानशेथि-त्यात् फलमाव एव भवेदित्यर्थः । यत्त्वाद्यस्य सन्त्रम्यतिरिक्तवसुमामसराणस्वापि फलमाव एव भवेदित्यर्थः । यत्त्वाद्यस्य सन्त्रम्यतिरिक्तवसुमामसराणस्वापि फलमाविष्यस्य । तदेवादुः ग्रुणक्षोभेपेति । अयं भावः । ताद्यपुष्टिमार्गायस्य स्वसनावन्तरं विरहासुभवार्यं सामे कृते सन्तर्पस्ताभिक्षपायाः प्रानुपीदिगादमविन देहप्राणेन्द्रियान्तःकरणानि खरूपात्मकान्येव भवन्ति, यतः विकललाखास्थ्यादिकं निरन्तरं भवति तदा तारम्दशायां मध्ये कदाचित्तसं भगवहीलागुणादिस्कृतिर्ने भवेत्, तदा मनःस्वारच्येन भावरीयिन्यात् स्वरूपान्तरायो भवेदित्येव गुणक्षोभः गुणैः कृत्वा स्त्रा व प्रकार व प्राप्तावरवाय अल्लामाना व्यवस्था अवस्था अन्याव अवस्था स्वाप्ता स्वाप्ता स्वाप्ता स्वाप्ता स्व मनःस्वास्थ्यस्त्रपोऽविकारस्त्रस्मित्रपि एतदेव द्रष्टव्यम् , फठे प्रतिवन्धकमेव, द्रष्टव्यमिति-पदं प्रत्यक्षप्रमाणत्वेनोक्तम् । एतेन छीठाग्रुणस्मरणस् वाधकत्वं कथं वक्तुमुचित-्र नजन्ननाभाजनाकम् । द्वारा व्यावस्थानस्य वावकाल कव वसुस्तावस्य मित्याशङ्का निरस्ता । एतदेव सञ्च्यासनिर्णये 'ज्ञानं सुणाबे'ति वाधकत्वसुक्तम् । एवं सति यत्र स्वरूपगुणस्मरणेपि फलाभावः, तत्र गृहादीनां प्रतिवन्धकत्वेन त्यागवित्रम्ये फलाभाव इति कि वाच्यमिति भावः । अत एव सर्वधा भोगाभावस्याग प्येत्याखयेन विद्वतासुक्तं भोगाभावस्तदैवेति । अत्र प्रमाणं मे मितिरिति । स्वस्त्रव तादनप्रकारकानुभवात् खमितरेवोक्ता । यदि मन्मितप्रमाणत्वेन य एव करिष्यित ति तस सर्व सुद्वेच मविष्य-राज्याताचा । जार प्रमाणनामाच्या च रच कार्यका वाह तस्त सन् सुष्ट्व भावष्य-तिति मादा । जकरणे वाधकमाहः कुस्टिप्टिति । अत्र एतस्कारकवेशफठिनरूपण-रूपमदुक्ती कथं किमित्यादिरूपा कुस्टिप्टिश्चेदुन्पयेतः वै निश्चयेन स अम एवेति सा न कपिंसर्थः । करणे सर्वस्वहानियेति निश्चयः ॥ ७॥ ॥

एतदिष्टतेरथों यदापि विद्यतो महत्रवर्णैः । तदपि तदेव दि गृहं दद्दा भावः स्पुटीकृतः कृपया ॥ १ ॥ तोपि तथेतरथा या नो जाचे सिद्धरीक्षणीयस्तत् । कृपया च माजनीयस्तेन ततोई विभूषणीयश्च ॥ २ ॥

कृषया च नावनात्रकात काल क्ष्युत्तात्रका । २ ॥ श्रीमदाचार्यवरणे सरोजे मानसे मम । तिष्ठतां विकपे निलं तत्रमाबोत्र भातृता ॥ ३ ॥ इतिश्रीमदाचार्यकृतसेवाफलिरूपणविद्युतौ दिप्पणी समाष्ठा ॥

## प्रथमं परिशिष्टम्

# सेवाफलविवरणत्रयम्

#### श्रीकृष्णाय नमः । सेवाफलम् विवृत्तिसमेतम् ।

नैसर्गिकी मधुमिदश्राणस्य सेवा जीवस्य तत्र सुतरां इरिमामेटिप्साः । धुप्येत गी विषटतं च फळं बदास्तां गे सेवनात्रयत्तमम् वदर्शमिष्टम् ॥ १ ॥ बहिर्षमेष्ट्य ज्यातं हितकारणाय पारीशितस्य विद्वतं पद्वश्रकारः । यः सुरगीतिगससंवर्षाभागाव संक्षिप्य च प्रकारणाति हासत्तानीत्रम् ॥ २ ॥

सिदान्तगुकावस्यादिगुदस्सु निवन्येषु सेवाया उक्तलेषि तत्कलानां प्रतिधन्यानां भेतलाती गिर्मणियेन तत उन्हेत्रिकाकाद् स्वान् संक्षित्य तदुष्टरेष्टुं सेवाफलिन्दरूणं भितानाती वाहदरीत्यादि, नोच्यत हति । तत्कले तु ओवसिसुर्वकरणं निर्ह्मप्यान्य पावतः प्रतिवोचना निर्क्षप्यान्य पावतः प्रतिवोचना निर्कष्यान्य पावतः प्रतिवोचना निर्मण्यान्य पावतः प्रतिवोचना निर्मण्यान्य पावतः प्रतिवोचना स्वान्य प्रतिवाचना स्वान्य प्रतिवाचना स्वान्य प्रतिवाचना स्वान्य स्वान्य स्वान्य स्वान्य स्वान्य स्वान्य स्वान्यक्षतिद्वानम्, स्वान्यक्षतिद्वानम् ।

#### सेवाफलम् विष्टतिसमेतम् ।

धानत्वेनानिरूपणात् । फलमिति जालैकवचनम् । यादशी यस्प्रकारिका उक्ता सिद्धान्त-मुक्तानत्यादी, अकरणे प्रत्यवायः प्रार्थः । स च इतय इवेत्यादि निन्दया वोध्यः । त-त्सिद्धौ तसा यावजीवनिर्वाहे व्यसनरूपलसिद्धौ फलमुच्यते । फलं चात्र वक्ष्यमाणत्र-पमेव बोद्धन्यम् । यत्तु सेवाया एव फलस्पलेन तत्फलकाननतुपपत्रसित्याशंकनम्, तृतु केवल्पीरिकामित्रायेण, पुष्टिमर्यादास्थितस्य तु साधनरूपत्वमेव सेवायाः । न चैवं गोणलम् । पुरुपोत्तमस्यैव साध्यसाधनोभयरूपत्वात् । कर्तृतावच्छेदकमेव परं गौण्म्, फल्स मुले स्पष्टतयाऽकथनादुक्तं विवरणे सेवायां फलभयमिति । बलौकिकसामध्ये तु अपारतेजसः फलदिरसायां सलीलस हृदि प्रवेशे तदनुभवसामर्थम् । अञानुभवश्च म-अपरितंत्रसः फाठारत्साया सहालच्य हाद प्रवश्च तरदु अवसानव्यम् । अगाउपवय्य न-नसा तद्य्यक्षीकरणम् । न वैतदे त्रच्यत्य संभवति, अशाय्य मनसा सद्देति वचनात् । तद्यं च तन्नोगयोग्यत्यमञ्जीककत्यं सम्यम् । तत्र संपाते अञ्जीनकर्त्यपातस्य विज्ञाने चानन्दमयस्य प्रवेशात् स्पर्धासंचन्येऽयस्यामीकरत्यियः सम्पर्धते । एतत्र प्रम्वेकर्तपाद-मिलाहुः अञ्जीकिकस्य दाने हि चाद्यः सिन्ध्यं मनोरथ इति । चस्त्यं । हि सुक्तव्यायमर्थः । 'यनेवेष दृष्ठते तेन ङम्य' इति शुक्तेः । 'समेव विदित्वे'ति तु मूर्यादि-रूप तथा प्रोत्तमः प्रतिर्धेवस्यसुमयथा जन्या हि निरोधः इति सासुन्धं स्वन्तर्धेद्वराता-कास्य । तथा प्रोत्तमः प्रतिरधैतस्यसुमयथा जन्यया हि निरोधः इति सासुन्धं स्वन्तर्धेद्वराता-नामिव मध्यमं फरुम् । तथ हिन्यम् । चाह्यमान्यन्तरं च । वाह्यमङीकिकश्चरीरप्राविरू-पम्, आन्तरं तु व्युचरणसामयिकपरिन्छिन्नानन्दादिमत्त्वेन अगुरवेन च विशिष्टस महा-णि ठयः । अत एव च निरस्तधर्मस्य बद्धणि ठयन्तपात् कैवल्याद्वेदः । न च भक्तस्य न ठयः । ज्ञानिनोऽक्षरे मक्तस्य पुरुषोत्तमे छयादिति माध्योक्तेः । एतच 'सोऽश्वते सर्वान कामान् सह' 'निरस्तनः परमं साम्यगुपैती'ति नान्याम्यां गम्यते । परं ब्रह्मोपैति तढ-नन्तरं साम्यमुपैतीति चाक्ययोजनां फुल्वाशेपैमाँसैः कतिपयैर्वेति संदिश 'न तत्सम' इति नियेथादशेयैः साम्यासंभवात् कतिपयरेव साम्य निश्चित्य, न च कतिपयरिपि धर्मेर्जायमानं साम्यं तदभेदगमकमित्यर्थे 'क्रुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवदि'ति स्वात्यवयोजनायामान्तरसायु-ज्यस 'हानी तुपायन'रात्रमाध्य एव सप्टलात् । तृतीयं संचोपयोगिदेहो बैक्कण्ठा-दिख । सेवाया उप समीपे योगवत् शरीरश्रातिक्तपम्, पश्यादीनामिव । नतु प्रम्वेकस-म्पाद्यवंभुतस्यान्यान्धीनत्वेषि सायुज्यसेवीपयोगिदेहयोः फुटतद्धिकारसूपमध्यमावा-न्तरफळयोस्तु ज्ञानादौनामिव कदाचित् काटकर्मसाप्यालं मथेदिति नेत्याहुर्यूटे फर्ळ वा द्याधिकारो वा न काटोच नियासक इति । फर्ट सायुज्यम् । विधिकारः सेवो-व्यविद्वारा वा न नाजन । प्रविश्विद्धाः । अत्र पत्रहुमयोः काळो न नियामकः, फल्टः प्रतिवन्यको वा नेत्यमः । अत्र वाद्वपं फल्टतद्धिकारयोक्तमयोत्ति। मगवस्समक्षत्वषोपनाय । यद्वा, बादवं कियाक्षेपकस्, < 3133 o

#### सेवाफलम् विष्टतिसमेतम् ।

उद्देगः सेवायां कियमाणायां मनोवृत्तेरिक्षरता । प्रतिबन्धमोगयोः प्रकारभेदानां वह व-क्तव्यत्वेन प्रथमतः सिद्धानां दोपाणां दुर्विनाश्यत्वात् प्रयाणां साधनेत्यादिना तत्सामग्री-त्यागमेवोपदिश्य पाठकममनपेक्ष्य चरमोहिएमपि भोग सनिहिततरत्वेन लौकिकालौकि-कमेदेन विमञ्य 'मोगो दिविध' इत्यादिना लोकिकस्य त्याज्यत्वं 'तत्र लौकिके'त्यादिना निर्दिश्य प्रतिबन्धद्वेविध्यं चक्कं 'प्रतिबन्धोपि द्विविध' इत्यादिना तत्त्वरूपं निर्दिश्य द्वयं विभजन्ते साधारणो भगवत्कृतस्त्रेति । तत्र साधारणो दुरदृष्टजन्यः, भगवत्कृतस्तु उत्तम मार्ग इष्ट्रा सङ्गतः प्रवृत्तासुरमात्रविषयकः । न च तादशस नात्र प्रवृत्तिरिति रा-गतः त्रवृत्तेरनिवार्यत्वात भगवत्क्रतस्यात्रे वक्तव्यत्वात् तत्स्वरूपमात्र निर्दिश्य साधारण-माचपदेनोहिल्य बुद्धा त्याच्य इत्याहुः । आद्यत्वं तु प्रतिवन्धक्ते, बुद्धिस्तु सेवायाः मायतनस्य लोकिजवैदिकादेरनावश्यकस्याकरणम्, आवश्यकस्य तु अनवसरे प्राग्वा कः रणम् । निप्पत्यमुहं सहान् भोगः प्रथमे चित्राते सदेवस्य व्याख्यानमञ्जीकरः भोगस्तु फलानां मध्ये प्रथमे विज्ञातीति । अस्य व्याख्यानस्य व्याख्येयानुसारित्वामावात् तदर्थमात्रप्रकाशकत्वाचादोषः । अक्षरार्थस्त भोगो महान् खरूपतः फलतः साधनतश्रेति । स्वरूपं स्वरूपानन्दानुभवः । साधन प्रम्वनुग्रहः । निपयानन्दव्रशानन्दापेक्षया स्वरूपान नन्दस्मोत्कृष्टत्वात् । फठं तु 'सोऽशुते' इलादि प्रथमेऽठौकिकसामर्थ्यरूपे फठे विश्वते । निःमस्यूहं कियाविधेषणमेतत् । जायमान इति कियाव्याहर्तच्या । विद्यानी विशेषण-दानस्यात्रयोजकस्यात् ततापि विशेषणस्य संभवादर्यवता, न च कथिद् व्यभिवारोस्ति । पुतस्मिन् मोगे काळकर्मादीनायविधातकस्यात्। अकर्तत्र्यं भगवतः सर्वधा चेङ्गति-र्नेहीलस व्याल्यानं भगवत्कृतश्चेत् प्रतिवन्धस्तदा भगवान् फलं न दास्य-तीति मन्तव्यमिति । अक्षरार्थस्तु भगवतथेत् एकरानमकतेवं सर्वेषा न तदा गतिः प्रसुशातिः । अकर्तव्यतानिर्धारस्तु निरन्तरं सेवां कुर्वाणसाचिन्तितसापि ठोकिन कवैदिकादेर्मेहरापतनात् । नतु भगवरसेवासिद्धौ इतरसेवा भगवत्प्राप्त्यर्था कर्तव्येत्सारां-क्याहर्षिवरणे तदान्येति । भगवलक्षणफलसेतरसाधनासाध्यत्वेन अतुग्रहमात्रसाध्यत्वेन च सेवायां प्रतिनम्पकरणादत्त्रज्ञातिभयेन तत्ताधनार्थे प्रयासस्य तदसाधकतात् व्यये-तेत्याज्ञयः। अत एयोक्तमास्तरोयं जीव इति निर्भार इति । यथा या तत्त्व-निर्घारी विवेकः साधने मतमेतस निवाण तदा ज्ञानमार्गेण स्थातव्यं ज्ञो-नियारा । वयस्य सायाः सारामाः । सारामाः । सारामाः । सामाः । साम सामाः । सामाः निषदः, तस्मिनासानिकारिलात् । मूठे चा शन्दोनादरे । इतोषि न झानमार्गीया सुक्तिरिष्तु शोकामात्र परेलाहुः स्रोकामाचायतिषदेन । कथमेयमिति चेत् , नियन्धायाः सुरी मतेनि वास्यादिति गृहाण । भगवद्धिनः पन्त्रसीत निरूपणमुचितम्, न प्रतिवन्ध-

#### सेवाफलम् विष्ठतिसमेतम् ।

निरूपणमित्याशंक्य त्यागार्थमेतन्निरूपितमित्याहुर्वाधकार्गा परित्याग इति । परित्यागस्तु साधनपरित्यागरूपः पूर्वमेबोक्तः । नन्येवमठीकिकभोगस्यापि त्याज्यस्यमागतं, नेत्याहुर्भी-गेप्पेकं परं विद्वाय । तथेति लाग इलर्थः । वाधकानामिति वाक्यं सुगमत्वाद्व्याख्याय निष्पत्यृहमिति वाक्यस च अलौकिकमोगस्त्विखादिना पूर्वमेतद्वचार्य्यातत्वात् तष्प्रती-कमि अप्रदा सिनाोऽल इति नाक्यं त्याख्यातुमामासवित साधारणी भोगः कथं त्यक्तव्य इत्याकांक्षायामाहेति सिनाोल्पो पातकः स्यादितीति प्रती-कग्रहणम् । तदर्थस्तु सविग्नस्थादरूपत्याद्गोगस्थाज्य इति । यरादेतौ सटा मताविति वाक्यव्याख्यानं एतौ सदा प्रतिवन्धकाविति । एतौ लौकिकभोगसाधारणप्र-तिवन्धी सविव्यत्वारपत्वपातकत्वादिभिर्देयतावन्छेदकरूपायक्तौ । क्रितीये सर्चे इति वाक्यं विमुण्यन्ति । द्वितीयो भगवत्कतप्रतियन्ध इति । द्वितीयस्य चात्र प्रतियन्यक्रमेण घोद्ध-व्यम् । एवं दितीयपदमात्रं व्याख्याय कृत्स्तं वाक्यं व्याख्यातुमवतारयन्ति ज्ञानस्थि-व्यभावे चिन्ताभावार्धमाहेति । द्वितीय इतीति स्पष्टलात् न व्याख्यातम् । मगव-क्कुलप्रतिबन्धे जायमाने संस्तेरवश्यभाविस्वेन फलान्तरसासंभवात् तद्विपयिणी चिन्ता नैव कर्तच्या, व्यर्थत्वादित्यर्थः । नन्वादो दातृता नास्तीति वाक्यच्याख्यानमादफ-लामावे मगवतो दातृत्वं नास्तीति । मुले आद्यपदं प्रतिवन्धकत्रये आद्यपरम् । तथा चाघे उद्देगे जायमाने सतीत्वर्धी बोध्यः । विद्यती तु शायफलामाव इस्रत्न फलामावपदयोः प-ष्टीतस्पुरुपं विधाय समस्तस्य आद्यपदेन तृतीयातस्पुरुपो वोध्यः । आद्यफलस अभाव इति तु न प्रसितन्यम् । फठाभाषसाम्बर्धान्य तृत्वाभावे किंगवासभवात् । तथा च सेवायां फियमाणायाम् मनस उद्देगे जायमाने अमानसीत्वादनाधिदैविकीत्वसंपत्ती सी-तिक्याव्य फलाजनकरवेन भगवतो दातस्यामावः स्पष्ट एव । प्रमोः का ना शक्तिमीनसोद्दे-गनिवारणे यतः । तदेवोक्तं निवरणे तदा सेवाडनाथिदैविकीत्युक्तं भवतीति । तृतीये वाधकं ग्रहमिति याक्यस आश्यं विवेचयन्ति । भोगाभावस्तदेव सिध्यति पदा गृहपरित्याग इति । तथा च मूठे प्रतिबन्यकतृतीयापेक्षं तृतीयपदं घोष्यम् । यद्थेमेतावज्ञिक्तपितं तत्प्रयोजनमाहुरचक्रयेति । इयं फलत्रयी प्रतिपन्धकत्रयी चावत्या, सादिति नेत्याहः सर्वमन्यनमनोश्रम इति । मोक्षपापादेः फलत्वप्रतियन्यकत्वयोरसं-भवादिति भावः। तथा च 'स्वर्गापवर्गनरकेष्त्रपी'ति 'तिकर्म यचोत्पतित'मिति च भक्तिमार्गीय-सैतदेव फलम्, उत्तममध्यमसाधारणादिभेदेन । न च निरस्तसमस्तविशेषे कर्ग तारत-म्यमिति बाच्यम् । एतदिना लीलानुपपत्तेः । तथा चौक्तम् , 'अहो मायागुणा विष्णीरा-कारशिष्यरीस्ता । निर्दोपत्वं तारतम्यं मक्तानामपि चोच्यते'। 'मक्ता अपि लीलाविप्रहं

कुला भजन्त' इति च । स्पष्टं चैतदाकरे । प्रमुसमितिदोहारेः फटनैयसात् न तेनैतद्वाव्यमिति नेलाटुः तद्यिरपीति । तस्रतिधन्यक्रयस्य फटनयस्य च नावनं कार्यम्, प्रष्टिमर्यादास्यस्य साधनदारिय फटनैयसात् । तथा चोक्तमाकरे 'स चिरकाळोचेत्यारम्य सुर्यो
वर्षये तथेच सर्वेच वर्षिप्यतीति न हातुं अस्यम्, अतो मर्याद्या तद्वजनमेव सर्वेषं कन्तंव्यत्वेन स्रेयमिति दिनित्वत्तेन । न चायं पुष्टिख्य एवेति वाच्यम् । तस्य फटविंठमागंमचादिति आदुः पुष्टी नैच विस्त्यन्यदिति । फटं प्रमुरिति शेषः । एवं सत्त्वरुष्टाः
मसां परस्पतिभयनोद्रिकानिमत्तमनःस्वेदिष्टि एत्त्रज्ञावनमेव कर्तव्यम्, तत एव भगवत्यरे
नित्ते जायमान मनाश्चीमित्तिच्ये । श्लोभवार्षे फडिवंडादेव, नान्यस्मात् । अत्तव्जापि
नान्यस्तापनं नमाश्चीमित्तिच्ये । श्लोभवार्षे प्रकृतिकादेवे । नान्यस्ताप्ति
नान्यस्तापनं नमाश्चीमित्तिच्ये । श्लोभवार्षे प्रकृतिकादेवे । नान्यस्तापनं
नान्यस्तापनं, किन्तेतदेव कर्तव्यमित्याद्युः ग्रम्भोभिति चेत्र । अगवदीयत्ववैद
न्यात् प्रतिपन्यानास्तिम्य एव, तत्तभैतिक्रस्य च्यमेनिति चेत्र, इयं नार्धका, अपि
तु सिद्धान्तायोभवन्यमन्त्रम् एव, तत्तभैतिक्रस्य च्यमेनित चेत्र, इयं नार्धका, अपि
तु सिद्धान्तायोभवन्यमन्त्रम् एव, तत्तभैतिक्रसन्यस्य । स्वत्यस्यलिवन्यन्यस्त्रम्यस्ति । अपल्यस्यस्यान्यत्यस्य मर्यातप्रद्विनिक्यसावस्यनान्यत्या मर्यातप्रदेशनगोधन्यत्वात् ताद्यमक्तस्य च प्रतिवन्यम्कलिवन्यनामामपिहार्यस्यान्यत्या मर्यातप्रदेशनगोधन्यत्वात्ति स्वयन्यस्य सिद्धान्तान्यभैपविन्निम्यन्यस्य सिद्योक्तिच्यावात्वात्यस्य स्थातिक्ष्यान्यस्यान्तिकार्यावास्ति स्वात्यस्य सिद्यानिकाय्यावास्ति स्वातिस्य स्वातिः

बृष्ययन्त्रवायज्ञिषम्बिमृतचन्द्रसन्द्रावस्त्रीत्मणकोशस्याद्धानः । राथाननेन्द्रसुपमास्तपानमत्तो नन्दात्मजो हृदि तमोहृतये समेऽस्तु ॥ १ ॥ इति श्रीसेचाफस्टरीका ।

> श्रीकृष्णाय नमः । सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

वहामाचार्यवारणाः प्रसीदन्तु सदा मिया यदाश्रयकपामानेऽप्यतिकाः पुष्टिसिद्धयः ॥१॥ यपपीयत्वाक्यार्गाः स्तोऽज्ञेयास्त्रयाप्यहम् ॥ सेवाफले टिप्पणं तस्कृपया वक्तमुदसहे ॥२॥

जप श्रीनतभाषायंनिक्तितं सेवाफलाल्यं 'त्रकरणं तमिल्लितिवेव रीक्या सिर्ह्स सुगनलाय निम्यतं । याददाति । यादयी सेया मया सुरुपसेवासाधनीमृता तदुवि-सत्रा मिद्यानसुक्तान्त्यादिषु श्रकरणोक्ता तत्याः सिद्धी परिणामद्वायां इटागुन च य-रुक्त भागि तद्वपते। अत्र कलिकि जात्यिकारोणीकवचनार, तेन फुळनयमुक्तं भ-यति । तदेवोक्त टीकाणां सेवायां फुटनविन्तिन्तेन । नान्तकस्ता एव सेवाया विसुद्धां फुटमयं कथ भनितुमर्हतीन चेन्, इत्यम्, भगवानस्मिन् मक्तिमागं सुद्धाविध्यांदान

#### सेयाफलम् डिप्पणसमेतम् ।

पुष्टिप्रवाहपुष्टिमेदेन भक्तानंगीकरोति । तत्र शुद्धपुष्टिमार्गाचार्यप्रकटितत्वात् साक्षात्पर-म्भराभेदेन सद्यो विलम्पेन या पुरुपोत्तमसम्यन्धावश्यमावरूपः पुष्टांशक्षिण्यप्यनुस्यूत एव । इतरावग्ने यक्ष्यमाणवापकसम्मवान्ययापत्त्ययधेयौ फलशयकयनेन च । साधन-फल्योक्षित्वे वस्तुतो नियमिका विचित्रा तदिच्छैव । तथा च यं भक्तं यस्मिन्मार्गे भ-गवानंगीकरोति तसी तदत्तसारेण फलं प्रयच्छतीत न काप्यत्रातुपपत्तिः । अय तप्रयं किरूपमिलाकोक्षायामुच्यते । अलोकिकस्येलारम्याधिकारो वेलन्तेन । तद्विवर-णमुलीकिकसामुर्घ्यमित्यादि नेकुण्ठादिष्यित्यन्तम् । अर्थस्तु मगवानलीकिकं लोकवेदातीतं पूर्ण सर्वोत्तमावैकलम्यं फलं साधनरहितं यदा परवत् दातुभिन्छति तदैव आधाः फला-व्यभिचरितपूर्वजनम्यंवंभी सकल्पणलाश्राण्यो व्रजमक्तसरशे यो मनोरयः स सिप्यत् । तदयान्तरफर्ले अलैकिकसामर्प्यं भजनानन्दातुमवयोग्यतार्ह्यं सिध्यतीत्पर्यः । अत्र दि-स्सायां वक्तव्यायां दान इति सिद्धवित्रदेशस्त भगवतः खतम्रत्वात् तदानसः नित्यत्वात् निरपेक्षत्वादनंतत्वाव । तथा चास्मिन्नेव जन्मनि मगवान् साक्षात् स्पर्शादिसुखं कदा कदाचित् तमनुमावयतीति इह लोक एच तेपां सकलप्रस्पायीधिकफलसिद्धिभैवति, किस वाच्यमग्र इति केमुतिकन्यायेन आमुिमकफलसानिवेचनीयस्य सुचितम्। अत एव पुष्टि-मार्गीयामुत्रिकफलसात्र न स्फुटोक्तिः अनुक्तसिद्धत्वाद्वचनीयत्वाच । हि सुक्तश्राय-नामनाद्यानगण्यात न राष्ट्राताः अनुस्तावस्त्राच्यानायात्राच । १६ सुरावायः मर्थः । यत् परमोत्कृष्टं फर्ज् मगवद्दमेव प्राप्यते, नान्यवापीति । वकारस्त्वपर्ये । तथा चाषोपि श्रेष्ठोपि जीवस्यरूपविचारे सवितुमयोग्योपि श्रीमदाचार्यपक्षपाताद्भगवता दीयते चेत्, तिप्यत्येव, केत वा रोद्धव्यः, नान्यवापीति सावः । अतः इति पाठे पुष्टि-मार्गीयसाक्षाद्भगवृत्तेविष्पक्षत्रमगम्यत्वात् जीवैमेनोरयीकर्तुमपि न शक्यते । अतः फ्र-छापेक्षया खल्पोपि मनोरयः भगवान् खान्तरुपमेव फूठं ददातीति पूर्ण एव सिध्यति, जान्नना जन्नारा नगार्थ नगगग् लागुरूतम् मह वस्तान् द्राय्या स्वातः, न तु नीविवारितक्तमाम इस्तर्यः। इसेकमविदितमकसद्यं फल्युक्तम्। विदित्तमकन् सु नीविवारितक्तमाम इस्तर्यः। इसेकमविदितमकसद्यं फल्युक्तम्। विदित्तमक्ति दितीयमाहुः फल्ये वित । तद्विद्वीः सायुङ्यमिति । सायुङ्ये फल्योक्तिस्तु हो। विदित्तमक्तेवस्यान्ति क्रिक्तस्य फल्येक प्रसिद्धः। तेन यं मर्योदापुश्यांभिक्तिति तस्मे भागवेष्यसी-क्रवेद्योद्यस्य फल्येक प्रसिद्धः। त्रित्तम् प्रसिद्धः। त्रित्ति । स्तियं फल्याहुः अधिकारो सादिवाक्योपदिष्टं पुरुपोचमसायुङ्गं स्थाप्यक्तियः। वृत्तियं फल्याहुः अधिकारो स्वित् । तद्वीका सेवीपयिकदेशे वैद्धाप्यादिष्यिति । वैकुण्डादिषु किमित् परिपूर्ण हु-र्वन् तिष्ठतीत्वर्थः । बादिपदान्तमाविष् जन्मान्तरान् चेदविशयान् प्राप्नोति तदापि सेवा-बन् तिग्रतात्वयः । शादपदात्रभावात जन्मान्तरान् चद्वाशयान् प्राप्तात तदापं सेवा-पर एव मवतीति द्वापितम् । अयवा देहाण्यासस्योकत्वात् जीवन्मको मवतीत्वयः । यु-धंवास्य सस्वादमे यथापिकारं युक्पोत्तमस्वन्यो भावीति श्रेयम् । तदुक्तं किद्यान्तमुक्ता-धंवास्य सस्वादमे यथापिकारं युक्पोत्तमर्थन्यो भावीति श्रेयम् । तदुक्तं किद्यान्तम् । वत्वां उपयोक्तं कर्मणेष पूर्वोक्तंव फिल्प्यती'ति । यहा, याहदारीति प्येवत् । फले त्रित्योक्तिरिकाष्ठिमकाभिश्रायायन्तरपरमफलमित्राया वा । वस्तुतः परमफले विहिता-ार्वाण प्राप्त । स्वर्ण प्राप्त । स्वर्ण प्राप्त । स्वर्ण प्राप्त । साहार । विद्यान प्राप्त । साहार । विद्यान प्राप्त । विद्यान प्

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

वा । अग्रे आमुष्मिकमधिकारिभेदेन द्विविधं परमफलमिति त्रैनिध्यं फले । अत एव नि-बन्धे विहितमक्तानां तासुङ्गुसक्तं, परमफङलेन, अनिहितमक्तानां गोपिकादितुल्यानां भज-नानन्दरूपमेन । फर्टेदिन्धं कारणं, सर्वात्मायतदितरभावसाप्यपदार्थतारतम्यज्ञापनमेव । अथ कश्चिद्धहिङ्खारफङसः द्विपिपत्वे तत्याती चान्यरसेचैन वा मिन्नप्रकारा कारणम जन सामकाहरूकाराज्य क्रिकेट प्रतिकृति । हुद्दं फल्ड्यमप्पलीकिकं भवति, अत-स्वित दृदति चेत्, तत्राहुः अलैकिकस्पति । हुदं फल्ड्यमप्पलीकिकं भवति, अत-स्वक्रपनतेव दीपते चेत् ग्राप्यते, नान्यया । तत्रकं प्रयमं फल्डमिह् लोके एव भवति, इतरे त्वसूत्र । तत्रात्रिमफलद्रयस प्रत्येक सूचकम् । ऐहिकफलेपि दैविध्यमाहुः आद्य इति । आदः सिध्येत् , मनोरयथ सिध्येत् । अयमर्थः । यस सायुज्यं मानि स आद्यो मुख्यः मक्तिमार्गीयसकळसाधनसंपन्नो भवति । यस्य पुनः साक्षाच्छ्रीपुरुपोत्तमसंवन्धिमु-ख्यरसानुभवी भावी तस संन्यासनिर्णयोक्तप्रकारकातिनिरहजेवेक्कव्यादिसहिता परमार्ति-रूपाधिकारसंपत्तिर्भवति । अल्प इति पाठे अल्पस्तुच्छो दास इति यावत् । तथाच भारतन्त्रपद्भिकेतव्यदासभावयुक्तो भवतील्यथैः । अग्ने पूर्ववत् । एकमबान्तराफव्यर्य निरूप्य अधिमार्सफव्यद्यमाद्युः फवं सायुक्यं वा युक्योत्तमसः । अधिकारः सेवीपरिकदेदो वैकुण्यादिस् वा । अत्र वैकुण्यस्य छोक्नेदमसिद्धभिमायेण । वस्तुतस्य महास्मके संयोगिन । तथाच 'यत्र गावो मूरिग्रहा अयासः' इति श्रुतिनिक्रिपते परमपदे गुल्याधिकारक्रपसाक्षाद्भजनानन्दानुभवयोग्यस्यक्रपावातिक्रपः । सिध्येदिति सर्वत्रात्रपङ्गः । आदिपदात् यत्रैव - साक्षात् पृष्टिपुरुपोत्तमसानिध्यं तंत्रेव सेवां कुर्वन् तिष्ठतीति ज्ञापितं भवति । यद्वा । आचा इति । आदिपदेन अ-त्रिमफलाधिकरणकस्थित्यपेक्षया प्राथमिकं सद्योतुमुयमानं जन्मोच्यते । तत्सम्यन्धी यो मनोरयः यथाधिकारमित्रमफलविषयकामिलापरूपः स सिध्यतीत्वर्थः । पाठान्तरे तु पूर्वा-र्थवत् । इममेव सर्वमर्थमनुसन्धाय टीकायामुक्तमङीकिकसामर्थ्यमिति । सायुज्यप्रापकं भक्तिमार्गीयसाधनसम्पत्तिरूपं खरूपप्रापकं तद्रससद्दिप्शतारूपं चेति । अत्र साधनफ-ठयोः सम्पत्तो काठकर्मादयो नियामका भविष्यन्तीलाश्रद्धायामाहुः न कारहोऽस्रेति । सर्वोपजीव्यत्वात् काल एवोक्तः । तेन भगविद्ग्न्टाव्यतिरिक्तः कोऽपि न नियामक इ-र्युक्तं भवति । तदीत्रं सच्छंदनारित्वं मविष्यतीत्याग्रद्धश्च तन्निरासपूर्वकं सावधानतया खितिज्ञापनाय मध्ये अन्तरायोत्पत्तिमाहः उद्येश इति । तस्य विवरणं सेवायामिलारम्य मोगो वेत्यन्तम् । एतत्रितयमपि पाधकमस्ति । यथा तद्जुत्पत्तिर्भवति तया यतनीयिन-त्याश्रयः । नतु उद्देगप्रतियन्धभोगाः क्रमेण मनोजन्यत्वात् दैवागतत्वात् क्षुदादिनिवर्त-कत्वाशाशक्यपरिद्वारास्त्रे कर्यं सक्तव्या इलाशद्वायां लागप्रकारमाहुरत्रे याधकानां परित्याग इति । तद्दीका त्रयाणां सापनपरित्याः कर्तव्य इति । सिद्धाधेत् त्यक्तम-सन्या एर । अतस्तत्सापकरस्तूनां त्यागे तद्वत्यत्तिर्भवतीत्मर्थः। त्रथं तेषु त्रत्येकं त्या-

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

ज्यालाञ्चमेदेन द्वेतिभ्यमस्तीति सामान्यती वदन्तः प्रथमं त्याज्यवस्तुम्ब्रस्त्पमाहुः छन् कत्तेक्वमिति । व्याकृतिः भूगवत्कृतथेत् प्रतियन्य इत्यारम्य विवेस इत्यन्ता । अर्थस्तु यत्कार्यं सर्वथा भगवान् कर्तं नेन्छति तथ याबद्वद्वित्तरोदयं जीनैः दशदृष्टोषायैः प्रवन्ने करेषि प्रतिनन्पराहित्यपूर्वकं तत्कार्यं न भिष्यति, तदा भगवरकृतोऽयं प्रतिवन्धोऽयमित्ववधेयः । तदा मगवान् फुळे न दास्पतीति मन्तव्यम् । तदा धन्या तदनन्तरं कृता या सेना सा व्यमा । यतः फुळसून्या । तदा कि कर्तव्यं तेनेति प्रश्ने उच्यते । तदायं परिव्यमानो मलक्षणो वा जीव आसुर इति गनिस निर्धार्थ ज्ञानमार्गेण वेदोक्तेन खोयम् , तत्र मयेयान् श्यासः कृतस्त्रयापि किमिति न स सिद्धि प्राप्त इतिरूपखेदाभाषाय हरिः सर्वे निजेच्छ-यैव करोति करिप्यति अकार्पीदित्येवं निवेकः कर्तत्र इत्यर्थः । अत्राप्तरत्वमावेशजन्यं नेपम् । अन्याम तहुनामुस्य ज्ञानामनिषकास्तिन श्रीमदाधार्याकस कर्तव्यतं नोपदिकेषुः । तेनामुस्य श्राविधसहरूपेदेन द्विपिपं नेपम् । द्वितीयमधे वर्ष्याति द्वितीयेखनेन । अन्याम पूर्व विवेकः साधुनं मतं इत्युक्तम्, अमे सर्वया पिनता साज्येति बक्ष्यते तेनान्योन्य विरुद्धवानयकथनेन बदद्व्यापातः प्रसुज्येत । तथा च स-र्वया मगवान् यत्कर्तुं नेच्छति तस्याचार्योक्तसकेतेर्भगवदीयद्वारा वा यया तत्वनिर्धारी मवति तथा कृत्वा सर्वथा असाध्यत्वे ज्ञाते तदुपकम एव न कार्यः, किन्तु निवेकपूर्वकं स्येयमिलार्थः । अय त्याज्यात्याज्यमेदान् तत्त्वरूपाणि च वितिच्य प्रकटमादुः भोगे-प्येकमिलादि तृतीये याथकं गृहमिलन्तेन । तञ्जाख्यानं भोगो हिविध इला-रम्य आप्रन्यपरिसमाप्ति । अर्थस्तु मोगप्रतिषन्धो ठौकिकाठौकिकमेदेन साधारणभगव-त्कृतमेदेन च प्रसेकं द्विविधी । तत्र ठौकिको भोगः खन्छन्दतवा यथेष्टं सर्वेन्द्रियसंतर्प-पादिरूपः । स सर्वया लाज्यः । तदुक्तं श्रीमदाचार्यः 'खविमिन्द्रियकार्याणः', 'विषया-कान्तदेहाना'मित्यादिवाक्यैः । साधारणप्रतिवन्यस्तु वैवर्गिकायासासक्तादिरूपः, सोपि तथा । एतस्य भगवद्धर्मापेक्षयातिनिर्वलस्वेन सेवाद्यासकस्य व्रथा कालक्षेपजनकस्यमस्ति । तदक्तं 'तावत्कर्माणि सुवति' 'मत्कर्म सुर्वतां पूंसा'मित्यादिवाक्ये । ननु तर्हि धर्मादिशास्त्रमयवैषय्यं सादिति चेत् । न । यतो बुन्ह्येत्युक्त टीकायाम् । लोकसंग्रहा-र्थकरणाभित्रायेण । तदेव गीतायागुक्तं 'सक्ताः कर्मण्यविद्वांस' इति । अन्यया तत्तिव्यत-यकरणानित्रायण तर्व गाताच्या राज्य क्यानिकार्यक्ष होता चन्या राज्यस्य राज्यस्य कारणकर्मेय फर्क सात्, नैतन्त्रायाँस्य । अयालीकिकारोगस्त् वस्तुतारस्य मगददुर-योगे तद्योग्यले च जाते तद्यप्रसादस्येन स्रोययोगारिक्सः, स न साज्यः । यतः स मोगः फल्लानां मध्ये प्रथमफलेऽलीकिकसामर्थेक्से प्रविशतिः तद्वतां प्रामोति । काय-शाच्यानःशीपकलात् , स्वयंगेलाच । तहुक्तं 'रायोपमुक्तसग्गन्ये'स्यादिवानयैः । 'यत्क रोपि यदसासि' 'कापेन वाचा मनसेन्द्रियेर्वा' इलादिभिर्मोगस्य ययाकपत्रित् कर्तव्य-ताम्युक्ता । दितीयो मगवरकुतगतिबन्धः, स स्वरूपतः फळतव्य पूर्वमुपपदितः । नन्य-

#### सेवाफलम् विवृतिप्रकाशसहितम् ।

सामध्येक्सं फलमुज्यते । यतो हि निश्चितम् । अलोकिकसामध्येख्य दाने सित तमुनितजा-सेवाग्रारम्भे जातो यो मनोरयः ममानया सेवया मानसीसेवा सिष्यत्वेवेक्सः स सिध्यत्, अत इदं फलमङ्ग मृत्युख्यते । अथया सामुख्यं फलमङ्ग मृतमुज्यते । अथया साक्षात्सेवोपयो-ग्यिकाररूपदेहोङ्गमृतं फलगुज्यते । यत एतयोरिष दाने प्रथमं जातो मनोरयः सिध्यत्, नान्यया । तस्मदितयोरिष मानसीसेवायामङ्गभूतव्यम् । अस्मिन् फलय्येकालो नियामकः संपादको न भवति । यतः पुष्टिमार्गीयदेवजीवे मानसीसेवायं मानदुत्वादितमेवेतत्कलम्यम् ।

एवं मानसीसेवायामङ्गमूतं फलत्रयमुपपाद्य मानसीसेवायां प्रतिबन्धकत्रयमुप-सेवायां तु उद्देगः वाधकं भवेतु । अथवा प्रतिबन्धः चाधकं भवेतु । भोगो वा वाधकं मवेत् । एवं वाधकत्रयं सेवायां प्रतिबन्धकत्रयम् । तुशुब्दीन्यव्यावृत्यर्थम् । वाधकानां परित्याग इति । बाधकत्रयाणां साधनपरित्यागः कर्तव्यः । भोगो द्विविधः । ठौकि-कोऽठीकिकश्च । द्विविधेपि भोगे एकं छौकिकभोगरूपं वाघकं तथा त्याज्यम् । अपरं हितीयमञ्जीकिक्रमोगस्त्रक्ष्पं निष्प्रलहं निर्विप्तं भगवतेव निर्वाहात् । स अञ्जीकिक्रमो-गस्तु महान् भोगः सदा निरन्तां सर्वेन्द्रियाणां भगवत्पतारूपः । फञ्जयाणां मध्ये प्रथमे फलेडलीकिकसामर्थ्यरूपे प्रविशति । अतो न सक्तं योग्यः। प्रतिबन्धोपि द्विविधः। साधारणो भगवत्कृतश्च । तत्र प्रतिवन्धद्वये आद्यः साधारणः बुद्ध्या उपायेन त्याज्यः । भगवत्कृतस्थेत प्रतिबन्धस्तदा भगवान् फलं न दासतीति मन्तव्यम् । तदेवाहः अक-र्तेच्यमिति । मगवतो जीवकर्तृक भजनं कर्तुमयोग्यं चेत्तदा सर्वप्रकारेण गतिनीहि । फलं नेति निश्चयः । यदा भगवत्कृतप्रतिवन्धः सर्वथा निवारियत्नमयोग्यस्तदा तत्प्रति-यन्धनिवारणार्यं कृता या अन्यदेवतासेवा सापि व्यर्था । अन्यफळदादणामपि देवानां सगवदधीनानां भगवत्कृतप्रतिवन्धानिवारकत्वात् । किञ्च, यदा भगवत्कृतप्रतिवन्धसादा जासरीयं जीव इति निर्धारः । अयं जीवो दैवः पुष्टिमार्गीयजीववत् सेवादिना प्रती-समानोप्यासुर इति निर्भारः । देवजीवे भगवरकुतप्रतिवन्धासंमदात् । नसु यदा भक्तिः मार्गीयमजने भगवरकुतप्रतिनन्धसदा शोकामायाय तेन किं कार्यमित्याकांक्षायामादुः चथा चेति । वेलानादरे । यथा येन प्रकारेण वेदान्तश्रत्रणादिना अन्येनापि येन केन-चित्प्रकारेण तत्त्वनिर्धारः खरूपनिर्धारो मत्ति तेन प्रकारेण तस्य विवेकः साधनं संमतम । विवेकसक्षं तदेव विवृतं तदा ज्ञानमार्गेण स्थातन्यम्, श्लोकाभावायेति विवेकः । यदा मिक्तमार्गीयमजने मगवत्कृतप्रतिवन्धन्तदा शोकामायाय ज्ञानमार्गेण मया स्थातव्यमिति न्यातमानावाना । साथारणो भोगः का स्वत्यावात स्वत्यात्रात्व सिधमेरणो स्वत्यावात्व । साथारणो भोगः का स्वत्यावात्व प्रतासकः स्वादिति । सिमालाइत्यत्यात्विपातकत्वात् साथारणो भोगत्त्वाच्यः । प्रतासकः स्वादिति । सिमालाइत्यत्यत्वायात्रकत्वात् साथारणो भोगत्त्वाच्यः । प्रतावती सदाभती । एतौ साथारणप्रतिषन्यसाथारणयोगकुर्णे-स्वदापतिनन्यकी संगतात्व

#### सेवाफलम् वियृतिप्रकाशसहितम् ।

स्याज्यो । द्वितीय इति । द्वितीयो गगवरक्रतप्रतियन्यस्तस्मिन् सति ज्ञानमार्गेणापि खित्य-संमने चिन्ता भवति । तदभावार्यभाहुः द्वितीय इति । ज्ञानमार्भेणापि स्थिती भगवत्कुः तप्रतिबन्धे सबैया चिन्ता त्याज्या । संसारनिश्यात् । सबैत्र भगवत्कृतप्रतिबन्धादयं जीव जासुर इसस्य संसार एव भवति, नतुद्धार इति निर्धारात् सर्वथा चिन्ता साज्या । भगव-कुतप्रतिवन्धसः ज्ञापकमाहुः नन्याया इति । नन्त्रिति विरोपोक्ती । दैवजीवे सर्वेन्द्रियाणां मगक्सरलं, तेन तत्कृता सेवा आपिदैविकी, आपिदैविको गगवान् तत्संपन्धिनी मवति । बासुरजीव मगवत्कृतप्रतिवन्धादायफछामावे सर्वेन्द्रियाणां भगवत्परत्वामावे सति तत्र मगवतः फुटदातृत्वं नास्ति । तदा तत्कृता सेवा नाधिदैविकी मगवसंयन्यिनी न भवती-खुक्तं भवति । तस्य प्रपद्मासक्तत्वात् । तृतीय इति । नतु तृतीये-मीपामावे वापकं र्यद्भ । मोगामावस्तदैव सिम्यति यदा गृहपरित्यागः । अचक्षेयमिति । इयं फठत्रयी प्रतिबन्धकामावत्रयी अवस्था, न खशक्या । तथापि मान्या विचारणीया । मम फलत्रय मवतु, प्रतिबन्धकामावत्रयं मवतु, एवं विचारणीया । फुळत्रयप्रतिबन्धकामावत्रयाम्यामू-न्यत् सर्वं फलमावनं प्रतिकन्यकमावनं स्वान्तग्रीन्तिरिख्यः । नतु पुष्टिमार्गीयाणां किमय मावनं, तं विनेव फलसिद्धेरिलाशंकायामाहुः तदीपैरिति । पुष्टिमार्गायैरप्येतद्भावनं का-यैम् । पतद्भायने मगवान् पुष्टिमार्गे फल्दाने विलम्बं न करोलेव । अतः पुष्टिमार्गाया-णामेतद्भावने शीप्रं फलं भवत्यतस्तिरिष भावनं कार्यम् । नतु सत्वादिपाकृतगुणकृतिचय-क्षोभे सति कमं भावनं कार्य तुत्राहुः गुणक्षो भेषीति । निरास गुणत्रपकृतक्षी-भेप्येतदेव फलप्रतिवन्यकावप्राधिनिश्चतिमावनं तिल्लवारणे साधनरूपं द्रष्टव्यम् । एत-द्र्यानायैव गुणत्रयक्षोमोपि नदयतीति मे मतिः । एवंप्रकारिका गम बुद्धिः । कुन्यृष्टिरिति। अवैतद्भावनकृतगुणप्रयक्षोमनिवारणे काचित् कुष्टिरेतद्भावनयेव गुणत्रयकृतक्षोमी नवय-तीति कर्य, गुणत्रयकृतक्षोमनिवारणे साधनान्तराण्यपि मविष्यन्तीलेरेक्सानुतपतिकलयते चेत्, निक्षयेन स वै अमः । खान्तर्ग्रीन्तः । अत्र न काप्यनुपरितिति दिक् । इति श्रीसेयाफलविग्रतिप्रकाराः।

#### सेवाफलम् टिप्पणसमेतम् ।

निषिद्धसुखत्यागी पञ्चरेवेति न्यायेन साधारणो मोगः किमर्थं त्यक्तव्यः, तत्राहुः सवि-चेति । अस्य दीका समिद्यात्वादादिप्रतिबन्धेत्यन्ता । अर्थः सविम्नत्वात् बह्नन्तरायवन्त्वात् तत्रापि खरूपतः काठतश्च खल्पत्वात् पातकोयं लाज्य एवेलर्थः । तयाच साधारणमी-गभगवत्कृतप्रतिवन्धौ प्रसद्य फलाभावजनकौ । यतस्तौ मतौ संमतौ न, प्रतिबन्धक-त्वात । अथवा भर्ती प्रतिबन्धकत्वेन संमताबित्यर्थः । तत्र तयोराद्यः खसाध्यत्वात् त्याज्य एव । इतरीसाध्यत्वात् मर्थादामार्गेण खिला सीढव्य इति । पूर्व यद्वक्तं तत् 'त्रष्टति च निवृत्ति चे'त्यादिमगवद्वाक्यैः सहजासरेषु मर्यादामार्गोषि याथातय्येन न सिध्यतीति ज्ञानस्थित्यभावेलागासेनानूच तेषां कर्तव्यमाहुः द्वितीयेति । द्वितीये वाधके मगव-ट्याप्रतिधन्धे, अथवा द्वितीये आसरत्वे साहजिके जाते फठविपयिणी चिन्ता साधनान्वे-यणं न कर्तव्यम् । यतः फलं तस्तिन्मार्गीयं न भवत्येव । तर्हि तस्य किं भवतीति प्रश्ने आहुः संसारेति । तस्याविचकोऽहंममात्मकः संसार एव भवति, अग्रेपि तदनुसारेणैव फलम् . नान्यदपीलर्थः । नन्यन्त्यबाधकद्वये द्विरूपत्वं विविच्योक्तं नत्वादिनैतत्कतः €-त्यत्राहः नत्वाच इति । तद्रीका आच्य इति । आद्यो यः फलस्याभावो यस्मादिति फला-भावः प्रतिबन्ध उद्देग इति यावत । स यद्यपि साहजिकदःसङ्गक्रतभेदेन द्विविधोस्ति त-द्रशातत्र चित्तशुद्धामावेन कदाचित् स्वधर्मत्यागनिन्दादिकमपि मवति, तथापि द्वैविध्येपि भगवान् सर्वोत्मना फलं नैय संपाद्यतीति न, किन्तु किञ्चित्रयूनाधिकं मबसेव । अत-स्तत्र मगवतोऽदातृत्वं फलविपयकं नास्ति, किन्त्यत्रिमजन्मान्तरेषु फलमुत्तमं मध्यमं वा मवलेवेलयेः । तदेवोक्तं निवन्धे 'अत्रापि वेदनिन्दायामधर्मकरणात्तथा।नरके न भवेत्पातः किन्तु हीनेपु जायते । पूर्वसंस्कारतस्त्रत्र मजन्मच्येत जन्मभि'रिति । तर्हि सद्यस्तस्य कि भवतीत्वाकांक्षायामाहस्तदेति । तदा ततुवित्तजा सेवा श्राधिदैविकी न भवति । यसां कदा कदाचित् साक्षात्खरूपानुमवः सर्वदा तत्सङ्गमार्थं परमातिश्च नियता ताध्यी साम्प्रतं न गनतीत्पर्यः । अय ठोकिकमोगत्यागप्रकारमाहुः तृतीच इति । तद्याकृति-भीगामाव इति । गृहे लक्ते तद्धीनत्वात सोपि लक्तो भवतीलयैः । अय अवस्येलाध-वशिष्टमुरुव्याख्या श्रीगदाचार्यकृता न छम्यत इति तद्वचाख्यायते । इयं सेवा सदा वयरपा जीवफलसारपेति भावनीया । अयमारायोऽत्र । तस्याः कृतौ स्वस्य कर्तृत्वामि-माने जाते कृताप्यकृतप्राया मनतीति मगवत्येव सर्व भारं निक्षिप्य तदिच्छयेव सर्व सम्प-धत इति निधिस तत्पातया स्थेयमिति । तद्वक्तं 'भग्नन्ये वा सुग्रम्ये वे'त्यादियास्यैः । एतदन्यप्रकारा भावना मनोश्रमरूपा । यद्वा । इवं सेवा सदा अवस्या, जीवकृत्यसाध्या माय्या च, भावसम्पन्धिनी तत्रधाना च झेयेति श्रेषः । एतस्मादन्यश्रीवसाध्यत्वविध्यधी-नत्वज्ञानं मनसो भ्रमः । इति संक्षिप्य सेवास्तरूपमापानन उक्तम् । एवं सरूपमुक्त्या तसा एतप्रकारेणैव ज्ञानं कर्तव्यतां चाजापयंति तदीयैरिति । अत्राप्रस्ततत्वेन प्रतीय-

#### सेवाफलम् वियृतिप्रकाशसहितम् ।

इति सेवाफले मूले टीकायां च कृतं मया । टिप्पणं श्रीमदाचार्यपदपद्मातुसारिणा ॥ १ ॥

इति श्रीसेवाफलदिप्पणम्।

## श्रीकृष्णाय नमः।

## सेवाफलम् विवृतिप्रकाशसहितम्।

प्रणस्य पृष्टिमार्गीयं सस्तुं गहामं प्रसुत्त । सेवाफलस विद्यतिप्रकाशः किर्मते मया ॥ १ ॥ श्रीमदाचार्याः पुष्टिमार्गीयदैवजीवानां मानसीसेवासिद्धावङ्गमूतं फल्डवयं प्रतिवत्यक्रवयं तदमायं च प्रतिवादयन्ति सेवामां फल्डवयमिति । मानसीसेवायाक्षमूतं 
तद्यतिवजासेवासाय्यं फल्डवयम् । अच्छोकिकसामस्यं सर्वेन्द्रियाणां मानवस्तावः 
तद्यतिवजासेवासाय्यं फल्डवयम् । अच्छोकिकसामस्यं सर्वेन्द्रियाणां मानवस्तावः 
यक्तिमार्यके सद्यायुक्तं स्त्रवाद्याचेति समुद्धः सर्वुजी मान्यः सायुक्त्यम् व्यवनमावानन्तरं देद्यायकेन विगादमावेनान्यस्कृतिराहित्यपूर्वकं मगवता सद्य योगः दित्रीयं 
कल्म् । सेवोपप्योगियदेशे येकुण्डाविषु । यथा वैकुण्डवादिषु साथात् चेवोपयोगिदेद्यत्या देशे मानसीसेवायामधिकार्स्यस्तृतीयं पत्रम् । एतत्कल्वयमेन साधस्त्रोकन प्रतिवादयन्ति पाद्यस्ति । वाद्यक्षकारिका मानसी सेवा 'वा नाविद'वित्यादिवास्यभगवता प्रोक्ता तसिद्धायक्षमृतं येन विना यस्त्र संगवति तप्रदक्षमेताद्यग्रीकिकः-

| <b>पृ</b> ष्ठम् | पक्षिः | पाठः                   | पाठान्तरम् ।                           |
|-----------------|--------|------------------------|----------------------------------------|
| ٩               | ३९     | सद्विपयकः              | सिद्धिविषयकः                           |
| Ę               | ۷.     | दर्शनसेवायाम्          | दर्शने सेवायाम्                        |
| Ę               | २२     | <b>अलैकिकसा</b> धन     | अ <b>लोकिकमोगसाधन</b>                  |
| e e             | ч      | द्विविध इसनन्तरम् , हौ | केकोऽठौकिकश्च।तत्र लोकिकस्त्याज्य      |
| د               | २५     | द्रवादस                | एव । प्रतिबन्धो द्विविधो ।<br>द्रवश्रा |
| १९              | Ę      | प्रयत्तसम्भवेन ।       | प्रयन्तासम्भवेत ।                      |
| २२              | १९     | तदवैयर्थ-              | नपशासन्त्रप्य ।<br>तद्वैयर्थ्य-        |

श्रीवहामगोरवामिनां टीकाया सुद्रणानन्तरं प्रभुक्रपयास्मामिस्तेषां टीकायाः द्वितीया प्रतिः प्राप्ता । सा टीका श्रीवल्लभगोस्वामिभिः प्रवर्लिखिता. इति प्रतिभाति । तन्मध्ये तैः प्रयमटीकापेक्षया केष्र केष्र स्थलेष्र किबिद्यिक लिखितम्, तदत्र वाचकानां जिज्ञासाः तस्यर्थे अन्यरक्षणार्थे चावतार्यते ।

ष्ठप्र २३, पिक्क १२, सर्वाभोग्यसुधानन्तरमिदमधिकं वाचनीयम्—'फलरूपापीयं भगवता साधनतामापादितेति वेणुगीते निरूपितमतोऽस्टीकिकलम् ।'

प्रष्ठ २३, पक्कि २४, से<mark>चोपघोगिदेहो—</mark>इससानन्तरं 'इति यस देहस सेवायामेवीपयोगः, अन्यदावयवा अप्रकटा एवं स इत्यर्थः । यत्र स्वरूपानन्ददानम्, तत्र फलत्रमिति, यत्र धर्ममुतानन्ददानम्, स्वयमत्रधानीमृय, तत्र फलद्वयम्, यत्र स्वप्राधान्येन धर्ममृतानन्ददानम्, तत्र सेवोषयोगिदेहसात्रदानमिति ज्ञेयम्' इराधिकम् ।

पृष्ठ २३, पिक्क २७, लमन्ते-इत्यस्थानन्तरं 'इमान्येव फलरूपारमनिवेदनसस्य-दास्मानि ज्ञेयानि ' इत्यधिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक ३, भोगः इतस्यानन्तरं भगवदुपयोगिवस्तुपरतायाः प्रति-चन्यकत्वामावादय यद्धैम्युनाक्षेतिस्रोकत्यास्यातः सर्वया भगवन्तमप्रपन्नः अन्यपदार्यो चेयाः । अप्रपत्नोननुगतो भगवदनुपयोगीति यावत् । मनरते पिचोदेगमित्यस्यामासे वित्तस्य पुनादिपरता उद्देगपदायां निरूपितः । अन्यपरतेतियावत् । तक्यायेन त्रयमपीदं

पृष्ठ २४, पिक ५, मूलार्थः—इत्यसानन्तरं 'तत्र द्वयं साक्षानदापकं प्रतिपन्ध-रूपम्, एकं च तदाधारसः साधनसः षाधेन पापकिमति भेदो होयः । सामर्थ्यसः भाषकपनेन सामर्थ्यात्रादेः पूर्वमेतस्सम्मने सामर्थ्यः नीलपेतिति सिद्धमेविति मानः । नवरत्रे

तयानिरूपणान्निवेदनपदार्यनाग्रामावेषि तद्वापस्तु स्वादिति तुग्रच्दः । तेन जन्मान्तर-च्यवपानं भवतीति निवन्षे निरूपितमिति भावः । सामर्थ्यवापश्च तढेतुमृतान्यासवापेन सेवानन्यस्ता भवतीत्यर्थः ।' इत्यधिकम् ।

ष्ट र४, पहि. ७, ढोकिकभोगानाम्—इत्यस्यानन्तरं 'वाषकलात्तरसाधनपरि-त्यागः कतन्यः । मनोदरेहिद्रपाणि च भगवदसम्बन्धित न प्रवर्तनीयानि । तथा सति तेषां तत्परता भवति 'विषयान् य्यायतिथत्तं विपयेषु विषजत' इति यान्यादिति भावः । साथन-परिसाणं विज्ञवतो' इत्यपिकम् ।

पृष्ठ २४, पिक्क १२, भोगः— इत्यस्पानन्तरं 'क्लौकिकस्ट्याज्य इति । सिद्धान्त-रहस्रोक्तप्रकारेण यथासम्मवं भगवदुपयोगं सम्माय भोगः कर्नेच्य इत्ययः । प्रतित्वन्धः इति । श्रवणकीर्तगादिना हरिश्रोद्धयं निषिश्चते तदा पूजा सर्वदा निर्वहति । एवं जाते ततः कार्यान्तरशाजाता तनोरन्यपरता साधारणः प्रतियन्धः । क्रियमाणेषि अवणकीर्त-नादी हरिश्रेज्ञ नियेशेजदान्यासो न भवति । तेन जाता तनोरन्यपरता या स भगव-स्कृतप्रतियन्थः ।

पृष्ठ २४, पश्चि १३, विभावनीयेलर्थः—इलस्थानन्तरं 'द्युद्धिर्घा तत्र न स्थाप-नीया। यत्रकरणेपि तदनुषिन्तनं न कर्तव्यमिलर्थः। अलोकिकमोरो न स्याज्य इसा-द्योपेनातः अरलोकिकेति।' इलपिकम् ।

पृष्ठ २४, पद्भि २०, प्रतिषन्धः—इत्यस्यानन्तरं 'धुवस्य गता भक्तिः कुवेरेण सिद्धेति चतुर्थस्कन्धे निरूपितं तयात्राप्याशक्त नेत्याहुः तदेति' इत्यधिकस् ।

पृष्ठ २६, पिक्ष २२, वोध्यम्—इससानन्तरं 'नत् दुर्द्धटनाशनार्थं कात्यायनी-पृजेति कात्यायनीपदनिकती सुर्वेदिन्यां निक्षपितम्, दुर्द्धस्य मगनःकृतप्रतिवन्नलं च तत्रैव निक्षपितम् । यदि मगवदिन्य्येवेति । खेन्छामप्यतदत्तुगुणां करित्यतीति च । तथा च कथमन्यदेवावीयर्य्यमिलतः बादुर्यमिति । छीलाखेषु रसविशेवानुभवार्थं मगवता प्रतिवन्यः सम्मायदे न सासुरत्वं तेषु । शाक्षिकोयं सासुर एव भगवता प्रतिवन्यसुक्तः कियते, तदा तु फलामावनिथयात् साधननैयर्थमिति मावः ।' इस्रिकिस् ।

्रष्ट र , पक्षि १७, वाधकत्वामावात्—इत्यस्मानन्तरं 'विद्यमानमप्यर्धं तस्य दुर्बेठम् । वत एव प्रारन्धमोजनार्यं श्रमुधेद्विरुम्यत इत्युक्तम् । ठोक्वेदस्वास्य्यं हरिर्ने करिप्यतिति चोक्तम् ।' इत्यधिकम् ।

| AR. | ३२ | पश्चि | ११ | हडाद्        | हरात्               |
|-----|----|-------|----|--------------|---------------------|
| "   | ३२ | 27    | २८ | सा<br>विवरणे | हंठात्<br>स<br>वरणे |
| "   | ९५ | **    | २१ | विवरण        | वरण                 |